





BIBLIOTECA AUSTRIACA

Coleccion dirigida
por Juan Marcos de la Fuente






Antropologia
filosofica cristiana
y economia de mercado






Gabriel J. Zanotti

ANTROPOLOGIA
FILOSOFICA CRISTIANA
Y ECONOMIA DE MERCADO

Sobre la base de Santo Tomas de Aquino
y la Escuela Austriaca de Economia

L

EDICIONES COOPERATIVAS




de cubierta puede ser reproducida, almacenada o e e
fransmitida en manera alguna ni por ningun medio, ya
sed electronico, mecdnico, éptico de grabacion o de
fotocopia sin permiso previo del Editor. Su infraccion

estd penada por las leyes 11723 y 25446.

Ninguna parte de esta publicacién, incluido el disefio MF’,,A
El

Zanotti, Gabriel J.

Antropologia filosofica cristiana y economia de mercado :
sobre la base de Santo Tomas de Aquino y la Escuela Austriaca
de Economia / Gabriel J. Zanotti. - 2a ed . - Ciudad Autonoma
de Buenos Aires : Ediciones Cooperativas, 2016.

144 p.; 21 x 13 cm.

ISBN 978-987-652-176-5

1. Antropologia Filosofica. I. Titulo.
CDD 128

© Zanotti, Gabriel ].

. 2° edicion, julio 2016
Derechos exclusivos edicion, julio

© 2016 Ediciones Cooperativas
Tucuman 3227 (1189)
C.AB.A. — Argentina

a2 (54 011) 3528 0466 / (15) 4937 6915

B http://www.edicionescoop.org.ar

D4 info@edicionescoop.org.ar

Impreso y encuadernado por: Imprenta Dorrego. Dorrego 1102, CABA.

Se terminé de imprimir en julio 2016

Hecho el depésito que establece la ley 11.723
IMPRESO EN LA ARGENTINA — PRINTED IN ARGENTINA

Editorial asociada a:

(@) Wl CAMARA ARGENTINA DEL LIBRO




Indice

Prologo, por Gustavo A, Hasperué ...........coccecvvrvniiinena, 11
Prefacio, por Gabriel J. Zanotti ...........cccccocvviviniiiceriinn, 19
1. Principios DASICOS ...........c.ccccouviriiiiioiiieiiiiiiieeeesenns 27
1. Vision catolica del ser humano, por un lado,
y escasez, economia y mercado, por el otro .............. 27
2. El ser humano como Imago Dei...................cccccucveeins, 28
a) Inteligencia y voluntad participadas....................... 28
b) Dios como fin Gltimo de la vida humana............... 30
¢) Persona humana como «ser para Dios» ................ 33
3. El pecado original...........ccccoooviviiiiiieia, 35
4. Inteligencia y voluntad........c.cccoovvviiieeiiiicciaa, 39
5. La corporeidad...........cccoviiiiiiniiii 44
0. L @SCASEZ. ..ottt 49
2. La racionalidad ..., 59
1. Breve introducCion ..o 59
2. La naturaleza intelectual del ser humano
en San Agustin y Santo Tomas...........ccccoeeviecnnnnnn. 00
3. De la creatividad a la racionalidad algoritmica,
de la racionalidad algoritmica a la creatividad ........... 03
3. Naturaleza social del hombre y orden espontdneo.......... 75
1. Repaso de algunas cuestiones ya vistas ................... 75
2. La «emergencia» del mercado como orden
ESPONIANEO. .....oooieiiieiiieeie e 76
a) Fendomenos complejos .....c.cccovvviireeierniiiiieia, 76

9



b) La escuela escocesa, nuevamente .........................
©) Elmercado.....cccoovviiiiiiiiiceee e
d) La naturaleza humana después del pecado,
OLA VOZ oottt
3. CUANtO METCAAO ...
4. Dos temas delicados respecto a la ética
del Mercado .......cooviviiiiiiiiiic
a) La escuela de Frankfurt y la alienacion..................
b) La ética en 10s Precios.......ooecvviriiieeecicce,

4. Hacia una ética de la produccion y un andlisis
de la vocacion empresarial ...
1. Pequeno repaso del tema de la escasez
y la producCion ..o
2. La accion empresarial en el mercado.........ccocoooeine.
3. Legalidad, justicia y ley humana en el caso
de la ganancia empresarial...........ccccoooiiriiinnnan,
4. La vocacion empresarial...........ococooiiiiiiiieiin,
a) La vocacion empresarial como parte del llamado
universal a la santidad.............c.ooooiii
b) La dualidad emprendimiento/desprendimiento ....
¢) La mirada al otro en tanto Otro..........c.cccecevvirnenan.

INAice de MOMBIES ............cocooeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeere,

10



Prologo

Es sabido que el pensamiento social cristiano acepta en ge-
neral el sistema de mercado, pero no sin subrayar la nece-
sidad de una amplia intervencion estatal. Las politicas que
se recomiendan son variadas e incluyen restricciones a los
contratos laborales libres, diversos tipos de subsidios y, en
general, que el Estado «oriente» el desarrollo. La actividad
econdmica, se dice, no puede quedar librada a la dina-
mica del mercado porque de esa manera es imposible el
logro del bien comtn que implica un desarrollo para todos.

Es frecuente ademas que la economia de mercado —o
capitalismo, que aqui consideramos sinonimos— sea blan-
co de criticas de naturaleza antropologica y ética. Se sostie-
ne que el capitalismo supone una concepcion antropologi-
cay ética —egoista, individualista, consumista, insolidaria—
incompatible con la vida cristiana. Y aunque tiene aspectos
positivos como la libertad y la eficiencia, sus peligrosos as-
pectos negativos exigen la estricta vigilancia de los poderes
publicos. De otro modo, contintia esta vision, los ricos se ha-
rian mds ricos y los pobres mas pobres, y se multiplicarfan
las injusticias y conflictos sociales.

En estos planteos se mezclan cuestiones que requieren
se distinguidas para su correspondiente analisis. No es lo
mismo afirmar que el capitalismo supone una antropolo-
gia anticristiana que sostener que la sola dindmica del mer-
cado produce excluidos y pobreza y que soélo la interven-
cion estatal puede remediar estos males.

11



El tema de la dinimica del mercado pertenece propia-
mente al terreno de la economia como ciencia y no pue-
den hacerse afirmaciones serias en ese campo sin aden-
trarse en el estudio analitico de esa disciplina. Pero la cuestion
de la antropologia que sirve de base a una teoria economi-
ca puede, en principio, analizarse sin avanzar en el desa-
rrollo de los teoremas; y a partir de alli se determinar si di-
cha antropologia es compatible o no con el cristianismo.

El libro del Dr. Zanotti se focaliza en esta Gltima pro-
blematica. Partiendo de una exposicion sintética de la antro-
pologia cristiana en base al pensamiento de Santo Tomas
de Aquino, realiza una cuidadosa confrontacion con los su-
puestos antropologicos de la economia de mercado tal
como es entendida por la escuela austriaca. De este modo
realiza un valioso aporte para un didlogo fructifero entre
la economia y la teologia; didlogo frecuentemente estan-
cado cuando desde la teologia se acusa al capitalismo de
deficiencias €ticas y antropologicas insalvables.

Zanotti sostiene documentadamente que la concepcion
de hombre actuante que sirve de base a la teoria econo-
mica de la escuela austriaca no es de ningin modo incom-
patible con la antropologia cristiana. No es que los econo-
mistas austriacos sean necesariamente cristianos o adopten
explicitamente la concepcion cristiana del hombre, sino
que parten de una descripcion del ser humano normal, con
conocimiento imperfecto, falible, que busca mejorar su con-
dicion y que necesita emplear medios escasos para la satis-
faccion de sus necesidades. No se trata del llamado «<homo
economicus», una suerte de sujeto racional-calculador que
solo busca la maximizacion monetaria como Gnico objeti-
vo de su accion. Tampoco se supone un sujeto dotado de
conocimiento perfecto e infalible en sus decisiones. Es decir,
la teoria austriaca no dice que el mercado funcionaria bien
si el hombre fuera bueno y onmisciente, sino que es un

12



sistema que —dada la condicion limitada y falible del ser
humano— favorece el progreso y el bienestar para todos.
El sistema de propiedad privada de los medios de pro-
duccion y division social del trabajo —la economia de mer-
cado— es un remedio para la falibilidad y la indigencia
humana. La justificacion de esta tesis requeriria, por supues-
to, el desarrollo de la teoria economica. Pero aqui solo bas-
ta con sefalar que la concepcion esta antropoldgica no
puede ser tachada de ficticia o irreal. Esa critica si seria vali-
da para la teoria econdmica neocldsica que, con sus varian-
tes, constituye el paradigma dominante en la actualidad.

A lo largo de su libro, Zanotti va desarrollando temas
clave de la antropologia teologica en didlogo con la econo-
mia. Aborda en primer lugar el tema de la escasez, frecuen-
temente olvido o considerado por algunos cristianos como
un tema del pasado. De ahi a considerar que el problema
de la pobreza es una mera cuestion de distribucion hay solo
un paso. Asi se entienden tantas apelaciones bien inten-
cionadas a las politicas redistributivas como si fueran «el»
instrumento para combatir la pobreza. Ni siquiera se cruza
por la cabeza de muchos cristianos que dichas politicas
puedan ser perjudiciales para aquellos a quienes se inten-
tan favorecer. Se razona como si los bienes estuvieran todos
dados y no hiciera falta producir. Esta concepcion tan ex-
tendida, sin embargo, no esta de ninguna manera impli-
cada en la revelacion cristiana.

Una critica frecuente a los defensores del mercado es
que no consideran el caricter imperfecto y falible del ser
humano. Se afirma, por ejemplo, que la competencia per-
fecta no existe porque el ser humano carece de conoci-
miento perfecto. También se aduce que la realidad —del
mercado— no puede funcionar como los modelos indi-
can porque el hombre real no es tan racional como los
mencionados modelos suponen. Como ya hemos dicho,

13



este tipo de criticas tiene alguna validez referida a la co-
rriente neoclasica de la economia, pero no es valida diri-
girla contra la escuela austriaca, la cual —como explica
Zanotti— adopta una concepcion realista de la racionali-
dad humana que incluye la limitacion del conocimiento,
la ignorancia, el error, la posibilidad de aprender y la crea-
tividad. Una vez mds, nada incompatible con la antropo-
logia cristiana.

Ensena el Evangelio que Dios es amor y que los cris-
tianos debemos amarnos los unos a los otros como el Senor
Jestus nos amo6. Nada mas contrario al cristianismo que el
desprecio del projimo y el amor desordenado a si mismo.
Esta actitud negativa suele recibir el nombre de individua-
lismo o egoismo, y para muchos cristianos es una caracte-
ristica distintiva de la economia de mercado. Mds ain «ca-
pitalismo» y «materialismo consumista e insolidario» son
consideradas casi como expresiones equivalentes.

/Qué hay de cierto en todo esto? sLa economia de mer-
cado promueve un estilo de vida contrario al evangelio?
Nada de eso. En primer lugar el Evangelio ensefia a amar
como Cristo nos amo, pero no dice que todos los seres hu-
manos —ni siquiera todos los cristianos— nos amamos
efectivamente asi. Los seres humanos somos pecadores y
estamos inclinados a cierto amor desordenado de nosotros
mismos que tiende a olvidar al préjimo. En muchos casos,
ademis, de la indiferencia se pasa a la agresion efectiva
mediante ataques a la vida o los bienes de otras personas.
La ambicion desmedida, el afin de riquezas o de poder, lle-
va a veces a los seres humanos cometer crimenes como
robos u homicidios. ;Cual es la funcion del mercado ante
esta realidad? Lo primero que debe establecerse es que no
hay tal cosa como una antropologia egoista o materialista
inherente al capitalismo. La economia de mercado —basa-
da en la propiedad privada de los medios de produccion

14



y la division social del trabajo— es un sistema de libre ini-
ciativa en materia de produccion e intercambio que a nadie
obliga a ser indiferente con el projimo y menos atn a des-
preciarlo. Cabe dentro de ese sistema la mas elevada cari-
dad; la libertad tiene alli el limite minimo de respetar la
vida y los bienes de los demas y los contratos voluntaria-
mente celebrados. ;Pero qué sucede en el capitalismo si
algunas personas solo piensan en enriquecerse, si no tie-
nen interés en las necesidades de los mas pobres o se nie-
gan a ser solidarios? Pues bien, aunque desde un punto
de vista moral una persona codiciosa y materialista deje
mucho que desear y el capitalismo —obviamente— no
pueda lograr su conversion, si obliga a algo socialmente
muy importante: que la codicia desordenada sea puesta al
servicio del bienestar general. En efecto, para obtener algo
de otros la economia de mercado nos exige ofrecer algo
a cambio, de manera que aunque no amemos al projimo
—deficiencia moral— debemos esforzarnos por prestarle
algiin servicio si esperamos algo de €l. Asi funciona el sis-
tema de division social del trabajo. Recurriendo a la tradi-
cion de la escuela escocesa, Zanotti explica que personas
normales —comunes y corrientes—, que no se destacan
por su santidad o heroicidad, pero tampoco son perver-
sos sin remedio, al tiempo que actGan por su propio inte-
rés se ponen al servicio de los demds. En este sentido se
puede decir que el sistema los obliga. El intervencionis-
mo, en cambio, con su necesario recurso a la coaccion gu-
bernamental, permitiria al egoista servirse de otros contra
su voluntad o favorecer a unos sectores a expensas de otros.
Si la riqueza se distribuye por medios politicos, la creati-
vidad puesta en pensar como servir a otros para obtener
por intercambio voluntario algo de ellos, tiende a ser sus-
tituida por la busqueda de privilegios y la lucha por el po-
der. En una palabra, el sistema de mercado obliga a hacer

15



algo para otros, ofrecer algo a otros y depender de su vo-
luntad si queremos obtener algo de ellos. A quien es un
santo que ama al prdjimo de manera ejemplar le permite
disponer de su vida, de sus talentos y del fruto de trabajo
para las causas mas nobles que se pueda concebir. Al ego-
ista, al materialista, al que solo piensa en su enriquecimiento
personal y no le importa el pr6jimo, lo obliga a hacer algo
por los demas que a juicio de los demas sea valorado, si
quiere obtener algo de ellos. Ciertamente podemos lamen-
tar que existan personas asi, pero el sistema de mercado
no produce esa debilidad moral y al que la tiene al menos
le pone un limite. Con el intervencionismo, en cambio, esa
misma persona puede tener de su lado el poder de coac-
cion y asi obtener por la fuerza algo de sus semejantes sin
ofrecer nada a cambio. Esto se logra, por ejemplo, mediante
subsidios, monopolios legales, proteccionismos, etc.

La economia de mercado requiere la funcion del empre-
sario. La imagen habitual que se tiene del empresario no
coincide ciertamente con el ideal de vida cristiana. Pero una
vez mas Zanotti distingue actitudes personales posibles de
exigencias necesarias. Siguiendo al Padre Sirico, afirma
que la actividad empresarial puede considerarse una voca-
cion y ser para el cristiano un camino posible de santidad.
No se trata, por supuesto, de afirmar ingenuamente que
todos los empresarios son santos, sino mas bien de mos-
trar que lo propio del empresario, su creatividad y su fun-
cion coordinadora en el mercado, no implican de ningtn
modo los vicios que se le atribuyen de modo general. Para
aquellos empresarios motivados exclusivamente el afin de
riquezas, vale lo dicho mas arriba sobre los limites que el
mercado pone al egoismo, y valen también, por supuesto,
las advertencias sobre los peligros del intervencionismo,
sistema éste que permite al empresario transformarse en un
lobbysta a la caza de privilegios.

16



Al mostrar que no hay objeciones vilidas que la teo-
logia catolica pueda oponer a la economia de mercado, al
menos tal como ésta es concebida por la escuela austria-
ca, queda el campo despejado para la discusion propia-
mente economica. No se puede afirmar, en efecto, que la
antropologia catolica implique la teoria austriaca. No hay
sistema o teoria economica que forme parte de la revela-
cion. Lo fundamental aqui es senalar que nada hay en la
teorfa economica austriaca que se oponga a la antropolo-
gia cristiana. El Dr. Zanotti avanza ain mas y muestra en
este libro varios puntos de convergencia entre los supues-
tos antropologicos del enfoque austriaco y la concepcion
cristiana del ser humano. Pero no hay que confundirse.
Esas afinidades no bastan para afirmar en nombre de la fe
cristiana que la teoria austriaca es verdadera. Hace tiem-
po que muchos tedlogos advirtieron que el analisis eco-
némico de Marx era compatible con el cristianismo. Pero
no siempre se advierte que esa compatibilidad no garan-
tiza que el analisis marxista sea correcto. La fe cristiana es
compatible con el error econémico. Por ese motivo, si bien
la teoria econdmica austriaca muestra que el andlisis mar-
xista es econdmicamente incorrecto, nada dice sobre su
compatibilidad o no con el cristianismo.

Por lo tanto, los laicos catdlicos que compartimos la
vision austriaca de la economia no esperamos que la teo-
logia nos diga que tenemos razon. No puede hacerlo; esta-
ria saliéndose de sus debidos limites. S6lo esperamos que
la teologia advierta que tampoco puede decirnos que esta-
mos equivocados.

GUSTAVO A. HASPERUE
Buenos Aires, 28 de febrero de 2011

17






Prefacio

El presente libro continta con las investigaciones inicia-
das en Economia de mercado y Doctrina Social de la Igle-
sia (Buenos Aires: Ediciones Cooperativas, 2005 [1985]) y
El humanismo del futuro (Buenos Aires: Ediciones Coope-
rativas, 2007 [1989]), pero con otro enfoque. Mientras que
€sos textos se concentran mas bien en textos y contextos
de la DSI, y su relacion con una economia de mercado,
en esta ocasion, en cambio, hemos optado por otra pers-
pectiva. Partimos directamente de la antropologia filoso-
fica cristiana, sobre la base de Santo Tomds de Aquino, (y
por ende una antropologia catolica) para luego ver qué
tiene que ver ese enfoque del ser humano con temas tales
como la escasez y el mercado. Este enfoque nos permite
dar un paso mds en tanto a superar los debates «casi tex-
tuales» sobre tal o cual documento de la Doctrina Social
de la Iglesia y su vision del mercado, casi siempre enrai-
zados en una situacion bistorica concreta, que exige herra-
mientas habituales de interpretacion teologica para dis-
tinguir entre lo permanente y lo contingente, herramientas
que, en el fragor de los debates ideologicos donde los cato-
licos se ven inmersos, brillan por su ausencia. Lo que que-
remos decir es: si logramos el objetivo de este ensayo, la
vision general de la DSI y lo que sea permanente o mas
opinable (sin que nunca se logre una distincion exacta)
serd mas sencilla, y, con ello, daremos un paso mas en los
temas mas profundos y permanentes.

19



Este libro tiene no sélo un objetivo académico, sino
también practico, inherente a la Doctrina Social de la Igle-
sia: la opcion preferencial por el pobre, el desvalido, el mar-
ginado. Contrariamente a lo que se supone, nos interesa
el mercado porque nos interesa erradicar la pobreza. La DSI
ha tomado mucho de la filosofia social, y atin hay un paso
mas que dar con el tema de la escasez, intimamente rela-
cionada con el mercado. Por razones comprensibles, que
después analizaremos, no es facil integrar la vision cristia-
no/catdlica del mundo con el tema de la escasez, y ese es
el motivo por el cual el tema del mercado se dificulta. Asi
como Gadamer hablaba de una «conciencia historica»!
dificil de lograr, que exige una «actitud teorética», hay
mucho que trabajar atn, dentro de la cosmovision cristia-
no/catolica del mundo, para lograr una «conciencia de la
escasez», que implique una mayor facilidad para analizar
con mas precision las causas de la pobreza y generar, de
este modo, acciones que conduzcan eficazmente a erra-
dicar el subdesarrollo generalizado que tanto preocupa a
la conciencia cristiana del mundo pero que ain se sigue en-
frentando con una dicotomia angustiante entre las decla-
raciones, objetivos y resultados concretos.

Dicho esto, algunas aclaraciones adicionales.

— Primera. Que utilicemos a Santo Tomas de Aquino, y no
a otros enfoques, no se debe a ningln rechazo a estos
ultimos, sino a una continuidad con un programa de
investigacion que nunca hemos abandonado. Ese pro-
grama de investigacion es la fundamentacion filosofica
de la Escuela Austriaca de Economia en la metafisica y
antropologia de Santo Tomds de Aquino, que tuvo su

1 Gadamer, Hans G., El problema de la conciencia bistorica, trad. A.D.
Moratalla, Madrid: Tecnos, 2000.

20



primera expresion en «Fundamentos filosoficos y epis-
temologicos de la praxeologia» (Buenos Aires: Univer-
sidad Catolica Argentina, 1990. Tesis de doctorado del
autor; editada también en Libertas N.° 13, Buenos Aires:
ESEADE, 1990), editada posteriormente con el mismo
nombre por la Universidad del Norte Santo Tomds de
Aquino (Tucuman: UNSTA, 2004). En este sentido, este
trabajo no es teologico pero si «filosofico cristiano», en
el conocido sentido que Etienne Gilson dio a dicha
expresion. Y, por ende, el enfoque es catolico.
Segunda. Ello implica una aclaracion acerca de nues-
tro enfoque sobre Santo Tomas de Aquino. Es un enfo-
que en didlogo con la fenomenologia, con los proble-
mas basicos de la existencia humana, mas agustinista
y con una influencia pascaliana sobre el tema del peca-
do original, que el lector podra advertir en la impor-
tancia que doy a esta ultima cuestion. Esto se puede
observar en El fundamento iiltimo de la esperanza
humana (Buenos Aires: Centro de Estudios Institucio-
nales, 1999) y Existencia humana y misterio de Dios
(Tucuman: UNSTA, 2009).

Tercera. Muchos temas de Escuela Austriaca de Eco-
nomia ya han sido tratados por mi en otras oportuni-
dades, sobre todo en sus temas epistemologicos y la
relacion de dicha epistemologia con Santo Tomds de
Aquino. Al respecto remito a Epistemologia da econo-
mia(Porto Alegre, Brasil: Pontificia Universidade Cato-
lica do Rio Grande do Sul, 1997), en castellano publi-
cada como El método de la economia politica (Buenos
Aires: Ediciones Cooperativas, 2004); Introduccion filo-
sofica a Hayek (Guatemala/Madrid: Universidad Fran-
cisco Marroquin/Union Editorial, 2003); La economia
de la Accion Humana (Madrid: Union Editorial, 2009);
«La filosofia cristiana y el pensamiento de Ludwig von

21



Mises» (en Libertas N.2 5, Buenos Aires: ESEADE, 1986);
«Hayek y la filosofia cristiana» (en Estudios Ptiblicos
N.© 50, Santiago de Chile: Centro de estudios publicos,
1993); «Caminos abiertos, un analisis filosofico de la
epistemologia de la economia» (Primer parte, en Liber-
tas N.2 25, Buenos Aires: ESEADE, 1996); «Misesian Pra-
xeology and Christian Philosophy» (en The Journal
of Market & Morality N.° 1, USA: Acton Institute, 1998:
vol. 1, pp. 60-66); «Hacia una fenomenologia de las
ciencias sociales» (en Derecho y Opinion N.° 5, Espa-
fa: Universidad de Cordoba, 1997, pp. 611-622. Reim-
preso en Sensus Communis, Roma: An International
Quarterly of Studies and Research on Alethic Logic,
2001: vol. 2, pp. 419-435); «La importancia epistemo-
logica de las pattern predictions de Hayek» (en Actas
de las V Jornadas de Epistemologia de las Ciencias Eco-
nomicas, Buenos Aires: UBA, 2000); «La ley natural, la
cooperacion social y el orden espontineo» (en Revista
de la Facultad de Derecho N.2 19, Guatemala: Univer-
sidad Francisco Marroquin, 2001, pp. 117-122); «In-
tersubjetivity, Subjetivism, Social Sciences, and the Aus-
trian School of Economics» (en Markets & Morality N.°
1, USA: Acton Institute, 2007: vol. 10, pp. 115-141);
«Queé antropologia es necesaria para una epistemolo-
gia de la economia» (Ponencia presentada en la Jor-
nada de Epistemologia de la Economia organizada por
Revista Valores e Instituto Acton, el 23 de Noviembre
de 2006. Luego publicada en Cultura Economica N.°
68, Buenos Aires: Universidad Catolica Argentina, 2007,
pp. 52-54) y «Epistemologia de la economia y econo-
mia de mercado» (en Le Regole Della Libertd, Studi
sull’economia sociale di mercato nelle democrazie con-
temporanee, Roma: Centro Studi Tocqueville-Acton, 2010,
pp. 55-61).

22



— Cuarta. Conforme a lo explicado al principio, no trata-
mos directamente temas de Doctrina Social de la Igle-
sia. Por ende, el lector no va a encontrar directamente
explicados temas como bien comun, subsidiariedad,
funcion social de la propiedad, etc., sencillamente por-
que el enfoque es otro. El lector interesado en nuestra
vision de esos temas puede remitirse directamente a los
dos textos citados al principio, Economia de mercado
y Doctrina Social de la Iglesia (Zanotti, op. cit)y El
humanismo del futuro (Zanotti, op. cit.), mas «La De-
mocracia en la Doctrina Social de la Iglesia» (en El De-
recho, Buenos Aires: Facultad de Derecho de la Uni-
versidad Catolica Argentina, 1982); «Persona humana
y libertad» (en Estudios Puiblicos N.° 20, Santiago de
Chile: Centro de estudios publicos, 1985); «En defensa
de la dignidad humana y el Concilio Vaticano II» (en
El Derecho, Santiago de Chile: Centro de estudios publi-
cos, 1984); «Liberalismo y religion catdlica, apostolica,
romana»;> «La Iglesia Catolica contra el nazismo vy el co-
munismo» (en El Derecho, Buenos Aires: Facultad de De-
recho de la Universidad Catdlica Argentina, 1987); «Refle-
xiones sobre la enciclica “Sollicitudo Rei Socialis”» (en
El Derecho, Buenos Aires: Facultad de Derecho de la
Universidad Catdlica Argentina, 1988); «Reflexiones
sobre la enciclica “Libertas” de Leon XIII» (en El Dere-
cho, Buenos Aires: Facultad de Derecho de la Univer-
sidad Catolica Argentina, 1988); «La temporalizacion de
la Fe» (en Cristianismo, Sociedad Libre y Opcion por los
pobres, Santiago de Chile: Centro de Estudios Publicos,

2 Benegas Lynch (h), Alberto; Chafuén, Alejandro; Loncan, Enrique y
Zanotti, Gabriel J., «Liberalismo y religion catdlica, apostdlica, romana», en
Cristianismo y Libertad, Buenos Aires: Fundacion para el avance en la edu-
cacion, 1984.

23



1988); «Reflexiones sobre cuestiones obvias» (en El
Derecho, Buenos Aires: Facultad de Derecho de la Uni-
versidad Catolica Argentina, 1993); «<Economy and Cul-
ture in the Thought of John Paul 1I» (en Logos, a Jour-
nal of Catholic Thought and Culture; USA: University
of St. Thomas, 1997: 1:2); «Doctrina Social de la Iglesia y
Liberalismo: Antagonismo o malentendido?» (en Laissez-
Faire N.° 12-13, Guatemala: Universidad Francisco
Marroquin, 2000, pp. 64-69); «Igualdad y desigualdad
segin desiguales paradigmas» (en Empresa y Huma-
nismo N.° 2, Espana: Universidad de Navarra, 2004: vol.
VII, pp. 259-254); «Hacia un liberalismo clasico como
la defensa de la intimidad personal» (en Doxa Comu-
nicacion N.°4, Espana: Universidad de San Pablo, 20006,
pp. 233-253); «Dignidad humana y derechos de la per-
sona: ;Cristianismo catolico o Kant? A proposito de un
debate en Markets & Morality» (en Studium N.© 7, Tucu-
man: UNSTA, 2007: t. X, fasc. XX).

El objetivo de remitir a estos trabajos es el mismo
que en la primer aclaracion: todos los temasno direc-
tamente tratados que el lector pueda encontrar obede-
cen a que este trabajo se inserta en un largo programa
de investigacion que hemos estado desarrollando a lo
largo de toda nuestra vida académica.

— Quinta. La insistencia sobre la distincion entre lo natu-
ral y lo sobrenatural se debe a la importancia que damos
al recordatorio que el documento Libertatis nuntius
(1984) hizo sobre la no identificacion entre la historia
humana y la historia de la salvacion, cuestion que con-
sideramos fundamental para evitar todo tipo de «cleri-
calismo» en nuestros planteos.

— Sexta. Conforme al programa de investigacion al que ha-
cemos alusion, nuestro enfoque es esencialmente inter-
disciplinar. Ello tiene sus riesgos, pero los debemos correr

24



a efectos de ser fieles a nuestros objetivos centrales. Por
lo demis, la Escuela Austriaca de Economia, a su vez,
como paradigma alternativo a lo que habitualmente se
llama «Economics» es también esencialmente inter-dis-
ciplinar, o mejor dicho, supera ciertas divisiones innece-
sarias entre disciplinas diferentes.

Por altimo, se podria objetar que en el cap. IV, entre
el andlisis de la funcion empresarial y los temas que abar-
can la santificacion del laicado, y por ende de la funcion
empresarial, hay un «salto», como si los temas éticos fun-
damentales fueran tratados solo desde este Gltimo punto
de vista. Esa impresion puede ser causada porque, desde
la Escuela Austriaca de Economia, los temas bdsicos de éti-
cadesde el punto de vista legal ya estan explicitos en
las condiciones institucionales de mercado.

Hemos explicado en este libro explicitamente dicha
cuestion pero, dado que es un tema inagotable y en cier-
to sentido diferente a los paradigmas habituales, remito al
lector a las fuentes citadas. Pero, desde ese punto de vista,
no hay ningun salto, sino una continuidad entre /o que se
le puede pedir al empresario desde un punto de vista solo
legal y 1o que se le puede pedir desde un punto de vista
moral, enraizado esto Gltimo en la antropologia catolica
que estamos utilizando.

Aclaradas estas cuestiones bdsicas, y con plena con-
ciencia de que posteriores aclaraciones surgiran con la cri-
tica y el debate, s6lo nos queda agradecer al Instituto Hayek
y al Instituto Acton Argentina la oportunidad conjunta que
me han dado para volcar por escrito estas ideas.

GABRIEL J. ZANOTTI
Buenos Aires, Noviembre de 2010

25






1. Principios basicos

1. Vision catolica del ser humano, por un lado,
y escasez, economia y mercado, por el otro

La vision catolica del ser humano no nos dice nada, direc-
tamente, sobre la economia como fendmeno social. El ser
humano es creado para la Gloria de Dios, y vivia en un es-
tado originario de Gracia «deiforme», antes del pecado ori-
ginal.! Una vez cortada esa situacion de armonia origina-
ria con Dios, Dios mismo promete al redentor, con cuya
primera venida el ser humano recupera su amistad con Dios
mediante la gracia «cristiforme». Como vemos, el ser hu-
mano se encuentra en una esencial historia de la salvacion:
ha caido, ha roto su relacion con Dios, pero el sacrificio y
resurreccion de Cristo pagan esa deuda infinita contraida
por el pecado, e imposible de saldar para el solo ser huma-
no finito. Para el catolicismo, por ende, el ser humano es
sobre todo un ser humano redimido por la Gracia de Dios,
y por ende, ese ser humano, creado a imagen y semejan-
za de Dios, vive ahora merced al perdon, totalmente gra-
tuito, de Dios. El ser humano es un ser redimido, salvado,
depende esencialmente de la gracia y misericordia de Dios:
hay un Dios que salva, y hay un hombre que, casi mis-
teriosamente, puede rechazar su salvacion. La nocion de

1 Ott, Ludwig, Manual de Teologia Dogmaitica, trad. C. Ruiz Garrido,
Barcelona: Herder, 1968.

27



gracia es aqui indispensable: ese hdbito sobrenatural enti-
tativo por el cual el ser humano es comunicado nuevamente
con la vida de Dios y que se transmite ordinariamente por
la Iglesia, a través del bautismo y sus sacramentos.

Por el otro lado, tenemos el mundo de la economia
como actividad y como ciencia. Tenemos alli la escasez, los
precios, el mercado, la inflacion, el subdesarrollo, la pro-
ductividad, el mercado de capitales, etc., por nombrar al-
gunos temas desordenadamente por ahora. Una reaccion
podria ser: nada que ver. Nada que ver en sentido positi-
Vo, esto es, otro ambito, opinable, que no se toca ni se con-
tradice con la vision cristiana del hombre. Pero «nada que
ver» también puede ser dicho en sentido negativo, esto es,
como una sospecha de contradiccion, o de algo muy, muy
alejado del cristianismo excepto se demuestre lo contrario.

Para comenzar a dilucidar este problema, esto es, si
entre economia (como ciencia y-o actividad) y cristianis-
mo catdlico existe una indiferencia, una indiferencia hostil
0 una sana convivencia, repasemos temas clave de la antro-
pologia filosofico-cristiana: efectivamente, solo una ade-
cuada concepcion del ser humano serd la base para la con-
cepcion humana que manejamos en economia.

2. Elser humano como Imago Dei
a) Inteligencia y voluntad participadas
El ser humano esta creado a imagen y semejanza de Dios.

Ello quiere decir que Dios, el mismo Ser Subsistente,? no
tiene inteligencia y voluntad, sino que es inteligencia y

2 Santo Tomds de Aquino, Summa Theologiae, Torino: Marietti, 1963,

L, Q.6,a. 3.

28



voluntad.? «Creado a imagen y semejanza de» quiere decir
que el ser humano tiene inteligencia y voluntad partici-
padas,? finitas, en relacion a la inteligencia y voluntad in-
finitas de Dios, que por ello se identifica con la Verdad y
Bondad absolutas en las cuales la naturaleza humana en-
cuentra su plenitud.’> «Creado» quiere decir a su vez que
Dios sostiene en el ser a todas las creaturas ex-sistentes,
que estd en ellas a modo de causa permanente® pero que
no se identifica con ellas: Dios no se confunde con su
creacion, pero tiene con toda la creacion una relacion de
Dios providente’ y una relacion personal con los seres hu-
manos: es el TU infinito que habla con el td finito.

Por estar creado a imagen y semejanza de Dios, es el
ser humano tiene una dignidad natural que es el origen
ontologico altimo de sus derechos ante los demas seres
humanos® y que su fin dltimo trascienda el bien comtn
temporal.? El Cristianismo, en ese sentido, produjo una
transformacion social importante, que se fue haciendo
cultura con el paso de los siglos: no solo distinguio entre
los reinos de este mundo y el Reino de Dios (y por eso,
sanamente, subvirtio el orden de los antiguos imperios don-
de el gobernante se identificaba con Dios) sino que tam-
bién cortd con una concepcion del ser humano donde

3 0p.cit, 1, Q. 14, Q. 19.

4 Sobre la idea de participacion en Santo Tomds, esencial en su teo-
logia, ver Fabro, Cornelio, Particitation et Causalité, Louvain: Publications
Univertistaires De Louvain, 1961.

5> Santo Tomds de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I-11, Q. 2, a. 8c.

6 Op. cit, 1, Q. 104.

7 Op. cit., 1, Q. 22, y Suma Contra Gentiles (1951), trad. Maria Merce-
des Bergada, Buenos Aires: Club de Lectores, 1951: Libro III, caps. 71-75
y 94-96.

8 Vaticano I, Gaudium et spes, Buenos Aires: Paulinas, 1981.

9 Op. cit.

29



éste NO era una persona con un valor anterior y supe-
rior al grupo, cuyo fin Gltimo terminaba aristotélicamente
en la sola participacion en el bien comin temporal. A este
tema, el del fin Gltimo del hombre, es al que pasamos a
continuacion.

b) Dios como fin Gltimo de la vida humana

Este es un punto fundamental de toda la antropologia de
Santo Tomads.

Dice Santo Tomds: «...es imposible que la felicidad del
hombre esté en algin bien creado, pues la felicidad estd
en el bien perfecto, que aquieta totalmente el apetito, de
lo contrario, no seria el fin Gltimo, si restara algo por ape-
tecer. Pero el objeto de la voluntad, que es el apetito hu-
mano, es el bien universal, asi como el objeto del intelecto
es la verdad universal. De lo que se sigue que nada pue-
de aquietar la voluntad del hombre, sino el bien univer-
sal, que no se da en nada que sea creado, sino solo en
Dios, porque toda criatura tiene bondad participada. De
donde se desprende que solo Dios puede colmar la volun-
tad del hombre, segtn lo cual se dice en el Salmo 102: e/
que colma en bienes tus deseos. Por lo tanto sélo en Dios
consiste la felicidad del hombre».10

Esto es: dado que estd creado a imagen y semejanza
de Dios, el ser humano tiene, como vimos, dos potencias
espirituales (inteligencia y voluntad). Ahora bien, el obje-
to propio de la inteligencia en tanto inteligencia es la ver-
dad (trascendental de quod esp'! y el objeto propio de la

10 Santo Tomas de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I-11, Q. 2 a. 8c.
11 Aclaramos que el «ente» segin Santo Tomds de Aquino, es «lo que
es» (quod est) en el sentido de acto de ser (Ver Fabro, op. cit., y Ferro, Luis S.,

30



voluntad en tanto voluntad es el bien. Pero solo Dios es
la verdad absoluta y el bien absoluto, y por ende, solo
Dios puede ser el fin Gltimo del ser humano.

En una antropologia cristiana, esto es clave. El ser hu-
mano es aquel cuyo fin Gltimo es Dios. Ya no se trata de
distinguir al ser humano de €l para abajo, tratando de dis-
tinguir esencialmente a su inteligencia de los demas ma-
miferos, sino se trata de una caracterizacion primera de su
trascendencia: por su inteligencia y voluntad, el ser hu-
mano estd destinado hacia algo que lo trasciende. Un mis-
terio insertado en el didlogo razon-fe. Por razon sabemos
que so6lo Dios puede colmar totalmente el deseo mis pro-
fundo del corazon del hombre, del cual hablaba tan bella-
mente San Agustin: «Nos has hecho, Sefor, para ti, y nues-
tro corazon estd inquieto hasta que descanse en ti». Pero
por razon sabemos también que el ser humano, por su fi-
nitud, no puede €l mismo colmar esa profunda aspira-
cion:!2 el ser humano es finito y Dios es in-finito, y lo fini-
to no puede alcanzar a lo infinito por sus propias fuerzas.
Eso marca también qué diferente es esto a una sola nocion
aristotélica inmanente sobre el fin Gltimo del hombre como
una plenitud de sus virtudes naturales que se da en la polys
humana. Por ello el cristianismo marca el inicio de una
distincion importantisima entre la ciudad temporal y el Rei-
no de Dios con la importantisima consecuencia ético-poli-
tica de que el ser humano, en la ciudad temporal, no obs-
tante las autoridades legitimas,!3 es un igual entre iguales!4

La sabiduria filosdfica siguiendo las huellas de Santo Tomds, Tucuman:
UNSTA, 2004).

12 Derisi, Octavio N., Los fundamentos metafisicos del orden moral, Bue-
nos Aires: UCA, 1980 y Welte, Bernhard, El hombre entre lo finito y lo infi-
nito, trad. Néstor Corona, Buenos Aires: Guadalupe, 1983.

13 Juan XXIII, Pacem in terris, Buenos Aires: Paulinas, 1978.

4 Op. cit, N.2 48,

31



y ninguno de ellos puede atentar contra derechos funda-
mentales (nocion que ya es de una modernidad cristiana)
que se basan en ultima instancia en que solo Dios es due-
fio del ser humano:'> s6lo Dios, y por ende cualquier auto-
ridad humana esta solo para servir'® y no para invadir.

Por razon sabemos entonces que solo Dios puede col-
mar totalmente al corazon del hombre, y que todos los
bienes buenos de este mundo son participaciones, ade-
lantos finitos, de la plenitud in-finita en Dios. Pero por
razén no sabemos como ello es posible. Por fe, por Reve-
lacion, sabemos que todo lo que conduzca a Dios pro-
viene de la Gracia de Dios, cosa totalmente razonable por-
que solo de lo infinito puede venir lo que a El conduzca.
Y por Revelacion sabemos que Dios elevard a un estado
sobrenatural a la inteligencia y a la voluntad, llamada lumen
gloriae, donde se dara la vision beatifica, el encuentro con
el rostro de Dios, invisible, inaccesible, a los solos ojos
humanos. El ser humano vive entonces en esa esencial
paradoja existencial: es el Gnico ser creado inteligente, li-
bre y corporeo cuyo destino esencial es Dios que supera
su esencia. Solo la analogia'” entre Dios y el hombre (el
estar creado a imagen y semejanza de) hace razonable el
misterio y solo la Fe le da certeza. El ser humano es aquel
cuyo sentido de su existencia es Dios. Y solo en ese encuen-
tro personal final, en ese encuentro milagroso entre el ta
finito y el td infinito, encontrara el ser humano su mas pro-
funda y completa plenitud.

15 Hemos profundizado esta cuestion en Zanotti, G., «Hacia un libera-
lismo clasico como la defensa de la intimidad personal», en Doxa Comu-
nicacion N.° 4, 2000, pp. 233-253.

16 Biblia de Jerusalén, Bilbao: Editorial Espafiola Desclée de Brouwer,
1967: §J, 10, 11.

17 Santo Tomds de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., libro 11, 11,
y Ferro, Luis S.: op. cit., tema IV.

32



¢) Persona humana como «ser para Dios»

Por supuesto, si hay una nocion esencial para una antro-
pologia cristiana, fruto del fructifero encuentro entre la re-
velacion y la razon, es «personax. No es casualidad que antes
de comenzar su tratado de la Santisima Trinidad, Santo
Tomas distinga tres sentidos de «sustancia» relacionados con
«persona»: como res naturae, subsistentia e hypostasis.'®
«Subsistencia» se refiere a lo que es en si'y no en otro (la
clasica distincion entre sustancia y accidente) y por ello
también se dice hipostasis como lo que porta accidentes,
el sub-stare, lo que estd por debajo de los accidentes; y
en cuanto esa sustancia es de tal naturaleza u otra, es sus-
tancia de determinada naturaleza. Si a esto agregamos la
clasica definicion de Boecio, como sustancia individual de
naturaleza racional,!” tenemos alli de vuelta a la «sustan-
cia» pero aclarando qué tipo de «res naturae» tiene la per-
sona: una naturaleza «racional», esto es, una forma sustan-
cial subsistente de la cual emergen inteligencia y voluntad.
Cuando todo esto se aplica al ser humano, como persona
corporea de naturaleza racional, el énfasis es puesto en esa
«naturaleza racional» de la cual emergen esa inteligencia
y esa voluntad que, como dijimos, tiene su fin Gltimo en
Dios. Por supuesto, no es facil alargar la analogia de «per-
sona» y llevarla a Dios cuando se ha utilizado una cate-
goria aristotélica que a lo sumo puede ser reconvertida
para las cosas creadas: porque en Santo Tomas, sustancia
y accidente son modos del ser finito, esto es, creado, y por
eso no se puede decir en ese sentido que Dios sea pro-
piamente «sustancia» si por ello nos referimos al modo
de ser finito que es sujeto de accidentes. Por ello es muy

18 Santo Tomds de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., 1, Q. 29, a. 2c.
19 0p. cit, Q. 29 a. 1.

33



interesante el salto que da Santo Tomds cuando, al pre-
guntarse si Dios es persona, contesta que si porque per-
sona es «lo perfectisimo en toda naturaleza»,?’ con lo cual
el primer analogado, el primer significado de persona no
es ya una «sustancia individual» en el sentido de una sus-
tancia portadora de accidentes, sino lo primero perfec-
tisimo, esto es, Dios, en el cual su ser y su entender es lo
mismo y, por ende, es la misma Inteligencia Subsistente y
la misma Voluntad Subsistente (como vemos, Dios no es
sustancia pero si es «subsistente»). De alli para abajo,
entonces si podemos reconocer dos naturalezas analogi-
camente personales, por tener inteligencia y voluntad pro-
piamente: las personas angélicas y las personas humanas.
Con lo cual, lo esencial de persona no es definido ya como
«partiendo desde la nocion de sustancia», sino partiendo
desde Dios como persona, y lo que participa de persona,
esto es, lo que es creado a imagen y semejanza de Dios,
es persona. Esto tltimo destaca y armoniza con Dios como
fin ltimo del hombre: porque Dios y los angeles son crea-
dos propiamente para la gloria de Dios,?! mediante la Gra-
cia de Dios. O sea, el ser persona en el hombre es «ser para
Dios», «ser hacia Dios», o, mds paradoficamente, «ser fini-
to esencialmente destinado a lo in-finito». En la antropologia
cristiana, por ende, el ser persona no es tanto una cate-
goria aristotélica sino mas bien una persona finita crea-
da en didlogo y en destino hacia Dios. Un tu finito que dia-
loga en armonia con ese T In-finito. Pero ese didlogo fue
cortado por el pecado original.

20 0p. cit., Q. 29 a. 3.
21 Derisi, Octavio N., Los fundamentos metafisicos del orden moral,
op. cit., cap. 3: 1.

34



3. El pecado original

El cristianismo vy la vision cristiana del hombre son inin-
teligibles sin el misterio del pecado original (no es enton-
ces casualidad que en estos tiempos, de pertinaz olvido
de este misterio, el cristianismo no se entienda). Dice Pas-
cal al respecto: «...Cosa sorprendente, sin embargo, que
el misterio mas alejado de nuestro conocimiento, que es
el de la transmision del pasado, sea una cosa sin la cual
no podemos tener ningin conocimiento de nosotros mis-
mos. Porque no hay, sin duda, cosa que choque mis a
nuestra razon como decir que el pasado del primer hom-
bre ha hecho culpables a los que siendo tan alejados de
ese origen parecen incapaces de participar en €l. Esta trans-
fusion no sélo nos parece imposible, sino atn injusta; por-
que: qué hay mds contrario a las reglas de nuestra mise-
rable justicia como condenar eternamente a un nifo incapaz
de voluntad por un pecado en que parece tener tan poca
parte, cometido seis mil anos antes de haber nacido? Cier-
tamente, nada nos choca mas rudamente que esta doctri-
na; y, no obstante, sin este misterio, el mas incomprensi-
ble de todos, somos incomprensibles a nosotros mismos.
El nudo de nuestra condicion toma sus vueltas y revuel-
tas en este abismo; de suerte que el hombre es mas incon-
cebible sin este misterio, que este misterio sea inconcebi-
ble al hombre» .22

Esto es: al ser humano le duele, y no quiere saber sa-
berse berido por el pecado. Pero ;qué pecado?

Por mds que hoy hemos relegado la nocion del paraiso
originario a infantiles y banales imagenes de Adan y Eva con
una hoja de parra en una prodiga y confortable islita, la

22 Pascal, Blaise, Pensamientos, trad. J. Dominguez Berrueta, Buenos
Aires: Hispamérica, 1984: N.© 438.

35



cuestion, desde el punto de vista de la Fe razonable, es otra.
No hay que imaginar, hay que razonar. Justamente, cuan-
do se critica la idea de un Dios que castiga, hay que re-
cordar que Dios crea para participar a la creacion en su
bondad, y en el caso del hombre, ello hace coherente que
nos cree en una situacion de armonia originaria, fruto de
su Gracia, que es la gracia deiformey que nos coloca en
estado de naturaleza elevada. Es en ese contexto donde
la relacion originaria entre Dios y el ser humano es una
relacion personal de plena filiacion sobrenatural donde
tiene sentido la expresion del Génesis donde Dios «...se
paseaba por el jardin a la hora de la brisa».?3 En esa situa-
cion, la gracia de Dios implica dones, que van mds alla de
las capacidades naturales del ser humano, que son llama-
dos preternaturales: impasibilidad (no sufrimiento); cien-
cia (infusa, no por esfuerzo), inmunidad de concupiscen-
cia (armonia plena entre las potencias sensibles y las
inteligibles) e inmortalidad en tanto no se daria la muerte
natural como hoy la conocemos.?* El ser humano es crea-
do hombre y mujer, en comunion de uno con el otro; en
esa comunion matrimonial tiene plenas relaciones sexua-
les y es llamado a trabajar y a poblar la tierra.

Por lo tanto, el hombre es creado en esa situacion de
armonia originaria, y por ende nunca se dio para el cris-
tianismo un estado de naturaleza pura, sin gracia de Dios
y tampoco sin la redencion que le es dada por la encar-
nacion de Cristo. Eso debemos tenerlo muy en cuenta a
la hora de considerar ese estado de naturaleza pura como
una hipdtesis de trabajo para encarar ciertos problemas.

Cometido el pecado original, que es un pecado de
soberbia (el ser humano es tentado a «ser como Dios» y

23 Biblia de Jesuralén, op. cit., Gn 3, 8.
24 Santo Tomdas de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., Q. 94-102.

36



cae), el ser humano pierde por supuesto esa armonia con
Dios y por ende los donde preternaturales que le eran otor-
gados. El misterio radica en que toda la humanidad he-
reda no solo esas consecuencias del pecado, sino también
la culpa. Santo Tomads tiene algunos intentos de explica-
cion cuasi-platonicas del tema: la culpa se hereda porque
Adan y Eva asumen el género humano que todos hereda-
mos,? y también es muy bella la explicacion de Edith Stein,
en cuanto que en el famoso episodio de la mujer adultera,
cuando Cristo dice «quien no tiene pecado, que arroje la
primera piedra...» 20 todos advertimos que si, que tene-
mos pecado y hemos nacido en pecado.?” Sin la infinita
misericordia de Dios, asi hubiéramos quedado. No se ad-
vierte en general la gravedad del pecado original: fue que-
brar la relacion con Dios y por ello la culpa es infinita,
porque imposible es para el hombre cubrir la distancia infi-
nita que queda entonces entre €l y Dios. Por eso solo Dios
puede asumir ante Dios mismo esa distancia, solo El pue-
de ser la victima expiciatoria del pecado, solo El puede
ser el cordero de Dios que quite el pecado, y lo hace en
la Segunda Persona, el Hijo, que se encarna para asi sal-
varnos, redimirnos, del pecado original. Esa encarnacion
es un acto de misericordia infinita, no obligado por nin-
guna justicia, que supera totalmente la sola justicia sin con-
tradecirla. No hay, por ende, un Dios que castiga, sino un
Dios que salva y un ser humano que puede, misteriosa-
mente, rechazar su salvacion.

Por ello la historia de la salvacion no es la historia
humana, sino que es la historia de la primera venida de

%5 Santo Tomds de Aquino, Compendio de Teologia, trad. J. 1. Saran-
yana y J. Respreto Escobar, Madrid: Rialp, 1980: cap. 196, N.2 374.

20 Biblia de Jerusalén, op. cit., Jn 8, 7.

27 Stein, Edit, El ser finito y eterno, trad. A. Pérez Monroy, México:
Fondo de Cultura Economica, 1996, p. 533.

37



Cristo, ya anunciada en el Génesis, y de la segunda ve-
nida. La naturaleza humana asi redimida por la Gracia de
Cristo (gracia cristiforme) es asi estado de naturaleza re-
dimida, y borra la culpa pero no las consecuencias del
pecado original.

Por el pecado original, el ser humano es «arrojado al
mundo», pero no al mundo en tanto mundo creado por
Dios, sino al mundo de su pecado, un mundo donde Cain
mata a Abel. He alli dos sentidos de la palabra «mundo»
que a efectos de este trabajo es preciso distinguir.

Hay un sentido de la palabra «mundo», como «inter-
subjetividad», que proviene de E. Husserl y que ya incor-
poraremos sin problema a nuestra antropologia cristiana.
Pero hay otro sentido, mas tradicional en Santo Tomas, como
mundo fisico creado por Dios. Comentaristas actuales, como
E. Gilson, se han encargado de demostrar que la conside-
racion del mundo natural fisico y biologico como bueno,
como esencialmente bueno por estar creado por Dios, era
algo basico del cristianismo pero olvidado por ciertas tra-
diciones neoplatonicas hasta que el neo-aristotelismo cris-
tiano lo re-introduce intelectualmente como casi novedad
en el s. XII1.28 De alli se entienden titulos tales como «...que
la providencia de Dios versa sobre los singulares inmedia-
tamente» en la Suma Contra Gentiles de Santo Tomds.?

Lo interesante de esto es que nos permite elaborar la
hipétesis de que por el pecado original, la pareja origina-
ria fue arrojada al mundo también en el sentido de «mun-
do fisico», que es bueno en si mismo y de cuyas caracte-
risticas estaban protegidos preter-naturalmente antes del
pecado. ;Y qué caracteristicas eran esas? Pues todo el orden

8 Gilson, Etienne, La filosofia en la Edad Media, trad. A. Pacios y S.
Caballero, Madrid: Gredos, 1976: cap. 8.
2 Op. cit, Libro 111, cap. 76.

38



ecologico, con todo lo que ello implica, todo el orden de
la generacion y corrupcion en el orden fisico y biologico,
esencialmente ligado a lo anterior y que Santo Tomas tra-
ta con toda naturalidad (y, por lo tanto, la muerte de todo
ser vivo) y las fallas y casualidades del orden fisico que
Santo Tomas también trata,3 adelantindose con ello a cier-
tas caracteristicas in-deterministicas de la fisica actual 3!
Pero todo ello NO es fruto del pecado, todo ello es crea-
do asi por Dios, solo que de todo ello estdbamos «sobre-
naturalmente» protegidos (por los dones preternaturales).
Son aspectos del mundo creado en el cual hubiéramos
estado desde el principio en estado de naturaleza pura,
pero como Adan y Eva estaban en estado de naturaleza
elevada, no fue asi. Esto es muy importante porque, en re-
lacion al ser humano, ese mundo fisico creado no es super-
abundante, sino escaso, tema importantisimo de todo este
estudio que trataremos dentro de poco.

4. Inteligencia y voluntad

Para toda la tradicion cristiano-catolica, la inteligencia
humana no es solo ratio, razonamiento, y menos aun solo
el razonamiento 16gico-matematico-fisico (lo cual se pre-
supone, obviamente, después de Kant), sino una esencial
capacidad de contemplacion y penetracion de la realidad.
Lo propio de la inteligencia es el «entender», y entender
es captar «la cosa que es» (id quod est), y, al captar asi
aquello que es, captarse a si misma,3? que es el sentido

30 0op. cit., cap. 71.

31 Ver Artigas, Mariano, La mente del universo, Pamplona: Ediciones
Universidad de Navarra (EUNSA), 1999.

32 Santo Tomds de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., 1, Q. 87, a. 1c.

39



tomista de la auto-conciencia de la que se habla después.
No es que la autoconciencia no sea importante, sino que
no es ella misma la potencia llamada intelecto, sino que
esta es una potencia espiritual®® de un ser corporeo.
Pero esta captacion del acto de ser y del modo de ser
de la cosa (esencia) no es absoluta, sino limitada. Es limi-
tada, desde el punto de vista del estado de naturaleza
pura, primero porque es finita, no in-finita. Ninguna inte-
ligencia finita puede agotar la inteligibilidad de la reali-
dad, sino so6lo Dios. Segundo, porque la naturaleza de las
cosas se capta a través de sus accidentes:3* el proceso de
abstraccion es delicado e implica una conjuncion de la
inteligencia y la sensibilidad.3> Tercero, porque a medi-
da que la gradacion entitativa del universo se va hacien-
do mas material, su composicion acto-potencial es mayor
y por ende su inteligibilidad es menor.3° Todo esto impli-
ca que la inteligencia humana se despliega en un proce-
so de ratio, de pasos de premisas a conclusiones, por la
limitacion de su propia operacion intelectual. De todo
eso habiamos estado exceptuados por el don preterna-
tural de la ciencia infusa pero después del pecado ori-
ginal no solo volvemos a las caracteristicas de la inteli-
gencia como naturaleza pura sino que debemos agregar
la segunda causa de su limitacion: el pecado. Podemos
ser redimidos, si, pero la redencion borra la pena del
pecado pero no sus consecuencias, y por ello el estado
de naturaleza redimida incluye las limitaciones de la inte-
ligencia en todo sentido, por su propia finitud (que es

3 0p. cit,, Q. 79.

3 0p. cit., Q. 84-85.

35 0p. cit., Q. 86-87.

30 Santo Tomds de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro 11,
cap. 40.

40



bueno en si mismo) y por las privaciones y defectos que
sufre a causa del pecado, esto es, su error, su lentitud, su
torpeza, y por eso Santo Tomas dice que sobre aquellas
cosas necesarias para la salvacion que, sin embargo, el ser
humano podria conocer por la razon, Dios las revela por-
que de lo contrario, muy pocos hombres habrian llegado
a ellas, tardiamente y con mezcla de error:3’ una magni-
fica sintesis de las consecuencias del pecado para la inte-
ligencia humana.

Pero por ello después del pecado original, es necesa-
ria an mas una caracteristica de la inteligencia buena en
si misma: la creatividad. Para compensar la oscuridad de
la radical ignorancia en la que se mueve, tanto por la limi-
tacion en si de su inteligencia como por sus privaciones
luego del pecado, el ser humano es creador de sentidos
con los cuales interpreta un mundo que ha quedado os-
curecido. Por ello los mitos, las cosmogonias y las diver-
sas religiones, que no son irracionales,?® sino maravillosas
creaciones intelectuales con las cuales el ser humano in-
tenta dar sentido a ese mundo al cual ha sido arrojado. El
Plan de Salvacion implica una Revelacion que nos prote-
ge de todo error que ponga en peligro nuestra salvacion,
pero deja abierto el campo de investigacion, creatividad,
ensayo y error para todo lo demas. Por ello la inteligen-
cia humana se maneja con incertidumbre, y con creativi-
dad falible para compensar los errores. Esto es esencial
para nuestro trabajo, porque la economia no solo hablara
de la division del trabajo, sino de la division y la disper-
sion del conocimiento humano como uno de sus puntos de
partida fundamentales.

37 Op. cit., Libro 1, caps. 4-6.
3 Gadamer, Hans G., Mito y razon, trad. ].F. Zaniga Garcia, Barce-
lona: Paidos, 1997.

41



Algo similar sucede con la voluntad, como el apetito
intelectual y racional del ser humano.3? La voluntad es el
apetito por el bien mediado por el conocimiento de la
inteligencia.*’ De alli deriva la demostracion metafisica de
Santo Tomas del libre albedrio: dado que el objeto de la
voluntad es el bien, y el bien absoluto es solo Dios, que,
como vimos, no se identifica de ningin modo con los
bienes creados, ! entonces la voluntad, ante estos Gltimos,
no esta necesariamente determinada sino que se autode-
termina.®? Esto es: la voluntad tiene como objeto al bien,
pero ningtn bien finito es el bien. Por ello ante los bie-
nes finitos la voluntad es libre: puede optar por ellos en
la medida de su perfeccion, y en la medida de su limita-
cion, no.

Pero, atn en estado de naturaleza pura, ese libre al-
bedrio no es una libertad absoluta, sino humana, sana-
mente condicionada por la finitud de la inteligencia huma-
na que le presenta los bienes a la voluntad. Pero, antes
del pecado original, el libre albedrio estaba protegido
preternaturalmente por la inmunidad de concupiscencia,
esto es, la perfecta armonia entre potencias sensibles e
intelectuales. Por eso el pecado original fue un pecado
intelectual, la soberbia. Pero el libre albedrio, ni antes ni
después del pecado original, es un mal. Es una perfec-
cion, ™ una caracteristica de la voluntad, que consiste en
optar ante los bienes finitos; no es optar entre el bien o
el mal. La opcion ante el mal queda como una dramatica

% Santo Tomas de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro 11,
cap. 47.

40" Santo Tomds de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., 1, Q. 82.

A Op.cit., 11, Q. 2 a. 8.

42 0p. cit, 11, Q. 10 a. 2c.

43 Santo Tomds de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro TII,
cap. 73.

42



posibilidad® de que la voluntad, bajo razén de bien,*>
opte por algo contradictorio al fin Gltimo, Dios. Antes del
pecado original, la Gnica tentacion al respecto era, para-
dojicamente, la peor: «ser como dioses». %0 Después del
pecado, el hombre pierde la armonia entre sus potencias
intelectuales y sensibles, la ciencia infusa y queda expues-
to a todas las debilidades de la inteligencia y de una volun-
tad en des-armonia con Dios, el préjimo, con la misma
persona y con sus potencias sensibles. Pero el libre albe-
drio NO se pierde. La naturaleza humana queda beri-
da, no destruida, por el pecado original. Eso es tipico de
la teologia catolica. El libre albedrio humano esta sana-
mente condicionado, si, porque es humano, y ademas
defectuosamente condicionado por su herida del pecado
original, pero aun asi sigue siendo libre albedrio (y por
eso la dignidad humana también se mantiene después del
pecado y es fuente de derechos inalienables para bauti-
zados y no bautizados).

Estamos insistiendo en esto porque el libre albedrio es
también un fundamento antropologico de la economia.
Veremos que la economia como ciencia parte no solo de
un conocimiento humano limitado y disperso, sino también
de un ser humano que opta, acertada o faliblemente, entre
diversas opciones, lo que explica la teoria del valory todos
los movimientos libres de oferta y demanda.

44 Ppieper, Josef, El concepto de pecado, trad. R. Garis Pallds, Barce-
lona: Herder, 1979.

45 Santo Tomis de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro TII,
cap. 4.

16 Biblia de Jerusalén, op. cit., Gn. 3, 5.

43



5. La corporeidad

Uno de los principales conflictos que el Cristianismo, como
cosmovision competitiva, tuvo con la filosofia griega (ex-
cepto, tal vez, con Aristoteles) fue la consideracion ne-
gativa de lo material y de lo corporeo en este Gltima, que
provenia del Orfismo, se contintia en Platon y en el neo-
platonismo.” Y ello, precisamente porque, como dijimos,
todo lo material y corporeo es visto en el Cristianismo
como creado por Dios y, por ende, esencialmente bueno.
El mal, en el ser humano, no es lo corporeo, (ni tampoco
lo espiritual) sino el pecado, que no es efecto sino de-
fecto,*® que comienza por la soberbia del seréis como dio-
ses y se contintia en la aludida pérdida de armonia entre
las potencias espirituales y sensibles. Pero lo corporeo,
como tal, es esencialmente bueno, y J. Pieper nos recuer-
da que Santo Tomds dice que Adan y Eva eran mas sen-
sibles al placer sexual en el paraiso originario.*

Pero como la primera etapa de la teologia cristiana fue
muy influida por el neoplatonismo que llega a una mag-
nifica sintesis en San Agustin, la unidad alma-cuerpo del
Cristianismo (revelada sobre todo por el dogma de la resu-
rreccion de los cuerpos) queda solidamente afirmada por
fe, aunque su explicacion en la queda dudosa desde un
punto de vista de la colaboracion entre la razon y la fe. Es
el aristotelismo cristiano del s. XIII, de la mano de San
Alberto y Santo Tomis de Aquino,’! el que introduce en

47 Ver Gilson, Etienne, La filosofia en la Edad Media, op. cit.

48 Santo Tomds de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro III, 7.

49 Santo Tomds de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., T, Q. 98, a. 2
ad 3.

50" Sobre San Agustin, ver Sciacca, Michele F., Historia de la filosofia,
trad. Adolfo Munoz Alonso, Barcelona: Luis Miracle, 1954: cap. X.

51 Gilson, Etienne, La filosofia en la Edad Media, op. cit.

44



los ambientes teoldgico-cristianos (los drabes ya lo mane-
jaban)>? la audaz teoria aristotélica de la unidad sustancial
cuerpo-alma, donde el alma es la forma sustancial del cuer-
po, esto es, el ppio. organizante de cuerpo, no «otra cosa»
distinta del cuerpo. Audaz porque ello, en el cristianismo,
pone en duda la inmortalidad del alma: jcomo explicar
entonces que el alma subsiste luego de la muerte? Fue pre-
cisamente Santo Tomds, con su demostracion de que el
alma es forma sustancial subsistente,>> quien mantiene
entonces que el alma es forma del cuerpo (unidad sustan-
cial alma-cuerpo) al mismo tiempo que subsiste después
de la muerte, dado que de esa forma emergen dos poten-
cias especificamente espirituales: inteligencia y voluntad,
como hemos visto. Desde luego, con esto Santo Tomas no
afirma que el alma, luego de la muerte, queda como un
fantasmita dando vueltas hasta que llega la hora de su jui-
cio ante Dios. No, porque, por un lado, Santo Tomas afir-
ma que en ese caso el alma humana es forma sustancial
incompleta,>* porque le falta aquello que estd «destinada
ontologicamente» (la expresion es mia) a organizar (la ma-
teria prima); segundo, en principio un alma asi no puede
entender ni abstraer, porque le falta la sintesis sensible
final a partir de la cual se realiza la abstraccion,> y ter-
cero, ello encaja perfectamente con que, por Fe, sepamos
que el juicio particular es inmediato y que en el juicio final
se dara la resurreccion gloriosa del cuerpo con la cual el
alma recupera su propio cuerpo.

Por lo tanto, para la antropologia cristiana, e/ ser hu-
mano es esencialmente corporeo y, al mismo tiempo, es un

52 Op. cit,, caps. 6-7.

53 Santo Tomds de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro 1I,
cap. 79.

5% Santo Tomdas de Aquino, Suma Theologiae, op. cit., 1, Q. 89, a. 1.

55 0p. cit., a. 1c.

45



cuerpo esencialmente espiritual, queriendo decir ello que
ese cuerpo esta conformado tal por una forma sustancial
de la cual emana la inteligencia y la voluntad cuyos obje-
tos propios —la verdad y el bien— trascienden lo con-
creto y se identifican en la realidad con el mismo Dios,
como hemos visto.

A esto hay que agregar la tradicion fenomenologica de
E. Husserl,> cuya sintesis con el cristianismo ha sido hecha
por autores como E. Stein® y F. Leocata.>® Lo que tomamos
de esa tradicion, a efectos de la corporeidad, es el tema
de la inter-subjetividad. El ser humano es-en-el-mundo-
de-la-vida, y ese mundo de la vida> implica el conjunto
de relaciones entre personas, que constituyen «mundos»
en un sentido distinto a «mundo fisico»: «mundo» como
mundo espiritual,® esto es, los roles y relaciones mutuas

50 De Husserl, ver: Husserl, Edumund, (1980), Experiencia yjuicio, trad.
J. Reuter, México: UNAM, 1980; id, Ideas relativas a una fenomenologia
puray una filosofia fenomenoldgica, trad. J. Gaos, México: Fondo de Cul-
tura Economica, 1986; id, Ideas pertaining to a pure phenomenology and
to a phenomenological philosophy, second book, trad. R. Rojcewicz y A.
Schuwer, Dordrecht, London, Boston: Kluwer Academic Publishers, 1989;
id, Investigaciones Logicas, trad. M. Garcia Morente y J. Gaos, Madrid:
Alianza Editorial, 1982: tomos 1y II; id, La filosofia como ciencia estricta,
trad. J. Rovira Armengol, Buenos Aires: UBA, 1951; id, Meditaciones car-
tesianas, trad. M. Presas, Madrid: Tecnos, 1986; id, Problemas funda-
mentales de la fenomenologia, trad. C. Moreno y J. San Martin, Madrid:
Alianza Editorial, 1994; id, The Crisis of European Sciences, trad. D. Carr,
Evanston: Northwestern University Press, 1970.

57 Stein, Edit, El ser finito y eterno, op. cit.; id, La pasion por la ver-
dad, trad. Andrés Bejas, Buenos Aires: Bonum, 1994.

58 Leocata, Francisco, Persona, Lenguaje, Realidad, Buenos Aires:
Educa, 2003; id, Estudios sobre fenomenologia de la praxis, Buenos Aires:
Proyecto, 2007.

% Husserl, Edmund, Ideas II, op. cit; id, Problemas fundamentales
de la fenomenologia, op. cit.; id, The Crisis of European Sciences, op. cit. e
id, Experiencia y juicio, op. cit.

60 Husserl, Edmund, Ideas II, op. cit., Seccion 3.

46



que constituyen al ser humano en ser cultural. Pero esta
intersubjetividad no es «espiritual» en el sentido de no cor-
porea, sino en el sentido husserliano de /eib, cuerpo vivien-
te, a diferencia de korper, cuerpo material no viviente %!
Y en el caso de la persona humana, el /eib, su cuerpo, es
un cuerpo que se manifiesta a otro cuerpo humano a tra-
vés de la captacion del yo del otro, tema que Husserl uti-
liza en principio para dar un paso al realismo del otro yo,%2
pero que lo coloca en toda la linea de la filosofia con-
temporanea donde la persona capta al otro en tanto otro,
en tanto un td, no una cosa (que seria un korper) siendo
esa captacion no total, pero si inmediata porque no requie-
re demostracion: es el yo del otro que se manifiesta como
evidente a través de sus cuerpo (/eib) que manifiestan sus
potencialidades espirituales propias, mediante el hablar,
el comprender, el amar, el mirar, el sonreir, el escuchar, el
abrazar, el gesticular y toda las manifestaciones corporeas
que manifiestan ese origen ultimo espiritual.

Todo esto tiene consecuencias éticas importantisimas
(el respeto a la condicion de persona del otro como rela-
cion yo-ti y no «yo-eso») pero a efectos de este trabajo,
nos muestra que los fendmenos que luego veremos como
economicos (la escasez, la subjetividad de la valoracion,
etc) no son fendmenos «materiales», sino esencialmente
intersubjetivos y en ese sentido espirituales y humanos en
una forma que trasciende la corporeidad animal que pre-
cisamente no tiene economia. Los animales sufren la es-
casez (volveremos a ello en breve) pero no economizan,
esto es, no tienen intercambio, precios e inversion, que son
Jenomenos culturales que provienen de la espiritualidad

o1 Op. cit.
02 Leocata, Francisco, «El hombre en Husserl», en Sapientia, 1987:
vol. XLII.

47



corporea e intersubjetiva del ser humano. La economia,
por ende, no se ubica en lo material mientras lo «no eco-
némico» en lo espiritual. La economia, como la sexuali-
dad humana,® es fruto de la unidad sustancial, del leib,
de lo intersubjetivo, y por ende ni solamente corporeo ni
solamente espiritual, sino humano. Por ende tampoco son
correctos los dualismos donde el ser humano deberia sub-
ordinarse totalmente al bien comun por el lado de lo mate-
rial pero trasciende al bien comun por el lado de lo espi-
ritual. El ser humano tiene derechos y deberes inalienables
que emergen de su condicion de persona humana, esto
es, corporeo-espiritual al mismo tiempo, y el bien comin
tiene como elemento esencial el respeto a esos derechos.
La libertad religiosa no es un derecho «espiritual», y 1a pro-
piedad un derecho «material»: son ambos personales.
Dado todo esto, es falsa para el cristianismo aquella vi-
sion que ubica al pecado en lo corporeo y en los apetitos
sensibles. Primero, porque el pecado original fue un peca-
do de soberbia, que es una tentacion intelectual y no una
debilidad de la voluntad ante los apetitos sensibles. Segun-
dos, porque todos estos, orientados rectamente hacia su
objeto, son esencialmente buenos, y esto es especialmen-
te importante respecto de la sexualidad. Precisamente, es
esa recta orientacion la que tenia una garantia sobrenatu-
ral antes del pecado original, que se pierde precisamente
después del pecado, lo que se expresa perfectamente con
el cargado simbolo de «darse cuente de que estaban des-
nudos».% Por ende, es verdad que después del pecado
original tenemos tentaciones y vicios de gula, lujuria y todo
aquello que afecte contra la templanza, pero ello no por

3 Woityla, Karol, Amory responsabilidad, trad. ].A. Segarra S.J., Madrid:
Editorial Razon y Fe, 1978.
4 Biblia de Jerusalén, op. cit., Gn. 3, 7.

48



el cuerpo y las potencias sensibles en si mismas, sino como
efecto del pecado original. Por ello Santo Tomas, cuando
aclara el origen de los preceptos de la ley natural %5 habla
con toda naturalidad de las tendencias esenciales del hom-
bre, partiendo de las tendencias vegetativas y sensitivas.
Habitualmente muchas personas preguntan «;y no hay ten-
dencias malas?», y hay que aclarar entonces que para San-
to Tomds, coherentemente, toda tendencia humana es esen-
cialmente buena: el mal se produce cuando se desvian de
su objeto propio, como fruto del pecado original (lo cual
incluye ello a la inteligencia y voluntad).

Habiendo aclarado todo esto, estamos en condiciones
de introducirnos en uno de los temas claves de todo este
libro: la famosa y olvidada escasez.

6. La escasez

A pesar de ser un supuesto basico de la economia, como
actividad y como ciencia, es habitualmente olvidada por
una supuesta obviedad que de obvia tiene muy poco.
Desde muchos textos de economia se dice que un bien
es escaso cuando su cantidad es menor que las necesidades
que hay de él. Ello no estd mal, puedo puede dar la imagen
de que los bienes estin «dados», e introduce un problema
en torno a la naturaleza de las necesidades humanas.
Para aclarar estas cuestiones, vamos a recurrir a un tex-
to de Santo Tomds. No acostumbramos utilizar a Santo To-
mas para cuestiones de economia, pero en este caso, dados
los objetivos del trabajo la universalidad del concepto que
vamos a utilizar, lo haremos. El contexto es la sociabilidad

65 Santo Tomds de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I-11, Q. 94, a. 2c.

49



natural del ser humano dentro del debate sobre las leyes
y el libre albedrio, contra el determinismo astrologico.%
El texto es el siguiente: «...El hombre es por naturaleza
un animal politico o social; cosa que ciertamente se pone
de manifiesto en que un sélo hombre no se bastaria a si
mismo, si viviese solo, en razon de que la naturaleza en
muy pocas cosas ha provisto al hombre suficientemente,
dandole una razon por la cual pueda procurarse las cosas
necesarias para la vida, como ser el alimento, el vestido y
otras semejantes, para obrar todas las cuales no basta un
solo hombre; por lo cual ha sido naturalmente dispuesto
que el hombre viva en sociedad».

Analicemos lo siguiente: «...la naturaleza»........ A
qué naturaleza se refiere Santo Tomds, que «...en muy
pocas cosas ha provisto al hombre suficientemente»? Es
de suponer que a la naturaleza fisica creada por Dios, y
sabemos, como ya hemos dicho, que uno de los grandes
«novedosos recuerdos» del aristotelismo cristiano de San
Alberto Santo Tomds es considerar a esa naturaleza como
totalmente buena al estar creada tal por Dios. Por ende, si
esa naturaleza en relacion a lo humano es escasa, no se
puede decir que esa naturaleza como tal es un mal y por
ende la escasez, asi considerada, no es un mal: es una con-
dicion natural de la humanidad, en estado de naturaleza
pura y por supuesto también de la redimida.

Pero no olvidemos que el texto dice «...la naturaleza
en muy cosas ha provisto al hombre...». Esto es, esa natu-
raleza es escasa en relacion al ser humano, a su naturale-
za inter-subjetiva, donde sus necesidades son pasadas por
la cultura, dada esa naturaleza intelectual, libre, corporal
e inter-subjetiva. Hasta sus necesidades mas ligadas a sus

6 Santo Tomds de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro 111,
cap. 85.

50



potencias vegetativas y sensibles, como el alimento y etc.,
son pasadas, en todas las culturas, por ritos, roles y pro-
cesos simbolicos que implican una serie de «bienes» que
NO estan dados (escasez) por esa naturaleza a la cual San-
to Tomas se refiere. Desde el arco, la flecha, las vestimentas
del sacerdote, hasta llegar a las computadoras y los trans-
bordadores especiales, nada de ello estd «dado» como los
frutos de los arboles, porque derivan precisamente del
caracter cultural e inter-subjetivo en los cuales la natura-
leza humana se manifiesta de manera plural (analogica-
mente, no equivocamente). El ser humano, precisamente
por ser tal, necesita bienes que no estin dados por la na-
turaleza fisica, sino que son productos de su mundo de
la vida, inter-subjetivos (Husserl), sanamente subjetivos
en ese sentido (subjetivos, esto es del sub-yectum, de las
personas).

Esa es la diferencia con el animal, que sufre la escasez
pero la minimiza con la lucha entre las especies, donde
cada una trata de ingerir a la otra y ese es su alimento, y
en ese sentido sus necesidades son satistechas por su medio
ambiente fragmento® y su dotacion instintiva al respecto.
El ser humano en cambio tiene mundo, mundo de la vida,
cultura y de alli viene la posibilidad de la economia: mini-
mizar la escasez por medio de la division del trabajo e ins-
tituciones tales como libre contrato, precios y propiedad.

En ese sentido el ser humano no tiene necesidades rea-
les y artificiales, sino que todas son culturales en el senti-
do de mundo de la vida, y en ese sentido inter-subjetivas y
subjetivas. Ahora podemos entender mejor que los bienes
sean escasos en relacion a su demanda, que es demanda
subjetiva porque es lo que las personas demandan en su

67 Ver al respecto Coreth, Emerich, ;Qué es el hombre?, trad. C. Gancho,
Barcelona: Herder, 1978.

51



mundo de la vida. Desde luego, algunas de esas demandas
pueden estar marcadas por el mal moral, y en ese sentido
ser «artificiales». Lo bueno no es tal por ser apetecido, sino
que es apetecido porque es bueno, pero a veces se apete-
ce algo malo sub rationi boni, y 1o que cuenta para el tema
de la escasez es que lo apetecido no estd dado, sino que
debe ser («debe» como necesidad de medio) producido.
Esto nos introduce en el tema de la escasez antes y des-
pués del pecado original. Podemos conjeturar (sabemos
muy poco sobre ello) que de igual modo que los dones
preternaturales, antes del pecado original, nos protegian
de cuestiones a las cuales hubiéramos estado expuestos
en estado de naturaleza pura,% de igual modo estibamos
protegidos de la escasez; no, nuevamente, porque la es-
casez fuera mala en si misma, sino porque el estado de
gracia deiforme nos ponia en un estado de privilegio onto-
logico sobrenatural con respecto a las demds creaturas.
Habia, efectivamente, trabajo, fuimos puestos en el parai-
S0 «...para que lo labrase y cuidase»® pero parecia mas
bien un trabajo ladico.”® Conocemos en cambio lo que es
el trabajo «con sudor», después del pecado original, su-
dor que representa el esfuerzo que la naturaleza humana
cultural debe hacer para transformar la naturaleza fisica en
bienes adecuados a esa naturaleza cultural. Por lo tanto,
volviendo a una expresion que analizamos anteriormente,
al «ser arrojados al mundo», como expulsion del paraiso
originario, fuimos arrojados, por un lado «al mundo de nues-
tro pecado», pero, como también ya dijimos, «al mundo

08 Santo Tomds parece sugerir que en el Paraiso estibamos protegi-
dos de lo que hoy llamamos orden ecolégico, que es bueno en si mismo;
ver Summa Theologiae, op. cit., Q. 96, a. 1 ad 2.

%9 Biblia de Jerusalén, Gn., 2, 15.

70 Summa Theologiae, op. cit., idem, ad 3.

52



como mundo creado con caracteristicas de las cuales esta-
bamos antes protegidos». Y es ahi donde nos enfrentamos
con la radical escasez de esa naturaleza creada respecto a
nuestra naturaleza personal, co-personal y por ende cul-
tural. Desde luego, la redencion de Cristo borra la culpa
del pecado pero no sus consecuencias en cuanto a la pér-
dida de los dones preternaturales, y por ende en estado
de naturaleza elevada, redimida, también seguimos en
situacion de escasez. Si, por supuesto que los bienes han
sido creados por Dios con un destino universal.”! Ello sig-
nifica que la creacion de Dios es para todos los seres hu-
manos y o para un grupo en particular, pero no signifi-
ca que los bienes en relacion a lo bumano estandados
como los frutos de los drboles. Ni tampoco significa, por
ende, que el destino universal de los bienes, después del
pecado original, borre la escasez ni, tampoco, la disper-
sion del conocimiento humano, ya por naturaleza, ya por
defecto, como ya hemos visto. Alli surge una pregunta de
«economia teologicax»: scomo podemos hacer para garan-
tizar el destino universal de los bienes en esa situacion de
escasez de bienes y conocimiento? La pregunta es de eco-
nomia porque la respuesta pasa por como se minimiza la
escasez, y la respuesta no forma parte de la revelacion y
por ende esa respuesta (que nosotros trataremos de dar
SIN contradecirnos con la revelacion) es opinabley no for-
ma parte del deposito de la Fe. Pero es en parte teologi-
ca porque parte de un dato de la revelacion: el destino
universal de los bienes, la expulsion del paraiso y el sudor
del trabajo.

En realidad, la razon por la cual es dificil, para el cris-
tiano, concebir la escasez, es que una de las razones por

71 Pontificio Consejo Justicia y Paz, Compendio de Doctrina Social de
la Iglesia, Buenos Aires: Conferencia Episcopal Argentina, 2005: N.° 171.

53



las cuales podemos suponer que la escasez no nos mo-
lestaba en estado de naturaleza deiforme, en el paraiso
originario, es la permanente sobre-abundancia de la Gra-
cia de Dios. Si hay algo que NO es escaso, es la Gracia.
Precisamente, es gratis, surge de la misericordia infinita
de Dios. No tenemos derecho a ella, es un don sobrena-
tural. El cristiano vive en la gratuidad del don de Dios, y
mucho mas antes del pecado original, donde nuestra amis-
tad originaria con Dios no habia sido atn cortada por el
pecado. Pero después del pecado original, esa gracia (ya
cristiforme) sigue siendo gracia, y por ende infinita y
super-abundante. De alli las figuras de la gracia en el anti-
guo testamento (el mana del cielo)’? y las manifestacio-
nes «fisicas» del poder infinito de la gracia de Dios en el
nuevo testamento, como la conversion del agua en vino,
la multiplicacion de los peces, los panes, etc.; los relatos
son impresionantes en cuanto a lo que atin sobraba des-
pués de realizado el milagro.”® Claro, son milagros no
permanentes que anuncian el milagro permanente de la
gracia de la redencion de Dios, que queda en los siete
sacramentos que son fuente inagotable de la gracia, que
se manifiesta también en el Espiritu Santo que se da en
Pentecostés.”4

Esto es aquello por lo cual, me parece, el mundo de la
escasez y la economia (como deciamos en el prologo) le
es a veces extrano al cristiano, como algo que «choca
demasiado» con la paradojica «economia del don» que se
manifiesta en el cristianismo y en la Iglesia. Pero, preci-
samente por ello, el cristiano tiene que vivir como propio
el tema del trabajo y el esfuerzo de hacer fructificar sus

72 Biblia de Jerusalén, op. cit., Ex. 16.
73 Op. cit., Mt. 14, 20.
74 Op. cit., Hch. 2.

54



dones’ precisamente después del pecado original, y vivir
cristianamente una ética de la escasez, que es uno de los
objetivos de este trabajo.

¢Es por ende mala la escasez? Ya hemos visto que no, es
una condicion natural de la humanidad (bajo supuesto de
naturaleza pura), de la cual estibamos protegidos antes
del pecado original y con la cual tenemos que enfrentar-
nos una vez arrojados del paraiso. No es por ende fruto de
todos los demas pecados y vicios que surgen después del
pecado original, entre ellos, fundamentalmente, la codicia,
la avaricia, el egoismo, etc. Claro, después del pecado, esos
vicios agravan la situacion de escasez, pero no la causan.
Demos una analogia y un ejemplo.

La analogia es el matrimonio. Antes del pecado origi-
nal, la armonia entre lo racional y lo sensible era total pues
estdbamos protegidos por el don de inmunidad de con-
cupiscencia, y por ende la pareja originaria vivia en ple-
na armonia sexual la entrega mutua de su santo matrimo-
nio. Después del pecado original, ello estuvo plagado de
problemas, pero no por lo sexual en si mismo, sino por
el pecado que separa a lo sexual del don matrimonial. Sin
embargo durante muchos siglos la praxis de los cristianos
condend a la sexualidad humana como algo casi perver-
so, y se dieron deformaciones donde el matrimonio era
incluso pecado (los cataros, por ejemplo) o si no lo era se
lo relegaba a un lugar inferior de la condicion cristiana
donde los que no habian sido «llamados» descargaban
su animalidad. No citamos a nada ni a nadie porque esta-
mos hablando de una praxis, no de una teoria o doctrina.
Sin embargo en el s. XX la doctrina y la pastoral de lo
sexual cambia sanamente: e/ matrimonio es también una

75 Ver al respecto Sirico, Robert, The Entrepreneurial Vocation, Grand
Rapids: The Acton Institute, 2000.

55



vocacion donde la santidad puede realizarse plenamen-
te70 y a pesar de sus multiples dificultades, a ningtn cris-
tiano se le ocurre mirar con sospecha a la familia, a la Igle-
sia doméstica, marcada precisamente por el caricter sexuado
de la persona.

De igual modo con la escasez y las manifestaciones que
surgen de ella: el intercambio, el mercado, los precios, etc.
Las analogias son en parte igual, en parte diversas. La par-
te igual es que es natural al ser humano que los bienes
sean escasos, de lo cual estibamos protegidos antes del
pecado original, asi como es natural el cardcter sexuado
de la persona humana, de cuyos de-fectos estibamos pro-
tegidos antes del pecado original. Y asi como después del
pecado lo sexuado se enfrenta con las consecuencias del
pecado, también la escasez. La parte no igual es que antes
del pecado la sexualidad de la pareja originaria se practi-
caba no igualmente que después, sino mejor, y otra dife-
rencia es que el matrimonio es elevado por Cristo a sacra-
mento y su ética forma parte de la revelacion y la teologia
moral, mientras que la economia es buena pero no es
sacramento y obviamente sus teorias 7o forman parte de
la revelacion (a este tema volveremos después). La pre-
gunta que cabe hacernos es si los cristianos actuales no
estamos ante la economia igual que los cristianos de siglos
anteriores respecto del matrimonio.

El ejemplo es el siguiente.

Supongamos que San Francisco y Fr. Martin de Porres
estuvieran caminando por el desierto del Sahara y se que-
dan absolutamente sin agua. Supongamos a su vez que
Dios no hace ningtin milagro y no los provee ni de mand
del cielo ni convierte las piedras en pany agua. Como son
santos, moririan santamente. Su santidad los protegeria del

76 Vaticano 11, Gaudium et spes, op. cit., 1981: N.2 47-52.

56



pecado, pero no de la escasez. No se pelearian por la al-
tima gota de agua que les quedara, sino que tratarian de
darsela el uno al otro. Y alabarfan la voluntad de Dios.
Pero moririan. La escasez seguiria estando. Sin codicia, sin
egoismo, alli estd, o, mejor dicho, alli 7o hay aquello que
es necesario para la vida natural.

Pero si el ejemplo fuera con cualquier de nosotros, que
lejos estamos de esa santidad, las cosas no se darfan igual.
Tal vez terminariamos peleindonos mucho, pero ello no
seria fruto de la escasez, sino de nuestro pecado.

Pero no es necesario ejemplificar con el desierto del Sa-
hara. Si estamos en una conferencia a las 18 hs., conforta-
blemente alimentados y comodos, estamos relativamente
bien hasta eso de las 20, 21 o como mucho 22, y jqué bue-
nos que parecemos todos! Pero supongamos que por una
situacion de emergencia, nos tenemos que quedar en el
edificio y, para seguir con el guion de nuestra pelicula ima-
ginaria, toda provision de agua y alimentos se interrumpe.
Y supongamos que ello dura varios dias. Al final del dia
3, 0 4, ;cOmo nos estarfamos tratando todos? ;Serfamos un
dechado de cordialidad y amabilidad? ;O no aparecerian
nuestras mejores ) peores cosas?

Pero, como ya hemos visto, el ejemplo no implica, por
ende, que si todos fuéramos muy buenos la escasez, y por
ende la economia, seria innecesaria. Lo que el ejemplo pone
de manifiesto es que para salir de la escasez necesitamos
incentivos normales para gente normal, que estimule a los
NO santos a trabajar, ahorrar, intercambiar e invertir. A todo
lo cual debemos volver mas adelante. ;Por qué? Porque si
este capitulo ha servido para algo, es para ver con mas sim-
patia los procesos necesarios (con necesidad de medio) para
la minimizacion de la escasez. Esto es, porque hay esca-
sez, hay division del trabajo, intercambio, alguna forma de
propiedad, mercado, precios, ahorro e inversion. Nada de

57



ello es el resultado de la codicia, el egoismo y la avaricia,
sino de la escasez. Que todo ello puede estar ensombrecido
de todo ello, es obvio, como obvio es que el matrimonio
puede ser ensombrecido y destruido por el egoismo, sin
que ello quite algo a la intrinseca bondad del matrimonio.

Con todo esto, volvemos a decir, seguiremos mas ade-
lante. Baste por ahora con haber reenfocado el tema de la
escasez desde una antropologia cristiana. Debemos pasar
ahora a uno de los ejes centrales de la teologia y de la eco-
nomia: la racionalidad.

58



2. La racionalidad

1. Breve introduccion

En todos los libros, manuales, tratados y articulos sobre
economia como ciencia, la racionalidad ocupa un lugar
central, tan central como debatido hasta el cansancio. En
epistemologia de la economia es uno de sus temas cen-
trales.! En la economia como actividad, se supone que
tratamos, o queremos, o debemos, o debemos o no, ser
«racionales». Pero esta cuestion, que tantos debates oca-
siona en la economia, se trata muchas veces sin concien-
cia historica, presuponiendo determinados paradigmas
sobre la racionalidad que deberian ser colocados en su
contexto. Mucho mis en este contexto. ;Qué nocion del
ser humano presuponemos cuando hablamos de su racio-
nalidad como agente econémico, cuando decimos que
oferentes y demandantes «maximizan su utilidad» y cues-
tiones por el estilo? ;Puede ser todo ello compatible con
una vision cristiana del ser humano y su accion humana?
Muchos epistemologos de la economia han dicho que los
criterios de racionalidad son supuestos modélicos, no rea-
les, hipotesis de trabajo a fin de hacer posible ciertos mo-
delos mas complejos que luego hay que «ajustar» de algin
modo al «mundo real». Pero dejando de lado la interesante

1 La bibliografia al respecto es enorme. Ver una sintesis en Caldwell,
Bruce, Beyond Positivism, London and New York: Routledge, 1982.

59



cuestion de si atn ello es correcto epistemologicamente,
¢ses tomado ello realmente en serio cuando en este hori-
zonte cultural se habla de «racionalidad», o no se supo-
ne precisamente que lo real de la racionalidad es ese con-
junto de supuestos sobre la racionalidad? ;Y qué tiene que
ver todo ello con los fundamentos de antropologia teolo-
gica y el mercado? Todo ello es lo que comenzaremos a
analizar.

2. La naturaleza intelectual del ser humano
en San Agustin y Santo Tomds

En San Agustin —donde, como todos sabemos, se obser-
va mas la vertiente neoplatonica— el ser humano, al estar
creado a imagen y semejanza de Dios, participa de la vir-
tud intelectiva del intelecto divino, y esa virtud es «ver»
como «iluminar».2 Esa iluminacion, en Dios, es crear (y
eso esta muy claro también en Santo Tomas)3. En el inte-
lecto humano, conocer es participar en esa virtud que ilu-
mina; no crea lo que ilumina (en el sentido de dar el ser)
pero si ilumina la naturaleza de la realidad, que de otro
modo seria opaca, participando finitamente de la capaci-
dad infinita de iluminacion del intelecto divino.

Santo Tomas le agrega a esto —no le quita nada, contra-
riamente a versiones tomistas casi devenidas en un aristo-
telismo total—* la teoria aristotélica de la abstraccion. La ilu-
minacion del intelecto no es directa, sino indirecta: pasa por
la sintesis sensible final de la cogitativa (sentido interno que
entre otras funciones sintetiza todos los conocimientos de

2 Ver Sciacca, Michele F., Historia de la filosofia, op. cil.
3 Santo Tomdas de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., Q. 104, a. 1c.
4 Sciacca, Michele ., Historia de la filosofia, op. cit., cap. 13: 6.

60



la sensibilidad)’, ilumina dicha imagen con el intelecto
agente, capta lo esencial, que es recibido en el intelecto pa-
ciente, y capta a la sustancia individual como término «a
quo» del proceso de abstraccion. A esto hay que agregar
que para Santo Tomds no es la abstraccion la Gnica ope-
racion intelectual, sino también la «separatio», por la cual
capta el acto de ser por el cual cada sustancia individual
y singular «es».0

Todo esto solo para recordar que, en la tradicion de
estos autores, la racionalidad es ante todo un «ver» (por
eso para Santo Tomds, lo que después se llama «auto-con-
ciencia» es, como ya vimos, la inteligencia viéndose a si
misma en el proceso de inteleccion y captando inmedia-
tamente al yo que entiende). Y, por ende, es muy impor-
tante, en esta tradicion, la diferencia entre «intellectus» y
«ratio». La inteligencia incluye la ratio pero no se reduce
aella, esto es, al ir pasando de una premisa a otra. La inte-
ligencia es un «ver» participado en la iluminacion crea-
dora de Dios. Ello, antes del pecado original, estaba pro-
tegido de errores y elevado por el don de «ciencia», y
podemos conjeturar altos niveles de creatividad artistica y
técnica. Después del pecado original, la inteligencia huma-
na, herida pero no destruida, sigue siendo una participa-
cion en la iluminacion creadora de Dios, pero falible, y re-
curriendo por ello mismo a mayores dosis de creatividad.
Esto es: el ser humano, en medio de su radical ignoran-
cia, en la cual queda por su naturaleza caida, necesita de
algin modo «dar sentido» a su vida, y de alli surgen los
mitos y las pautas culturales, que, si queremos discernir

5> Ver al respecto Fabro, Cornelio, Percepcion y pensamiento, trad. J.
F. Lison Buendia, Pamplona: EUNSA, 1978.

0 Ferro, Luis S, La sabiduria filosdfica siguiendo las huellas de Santo
Tomas, op. cit., Tema I 'y II.

61



retrospectivamente, dan origen a lo que hoy los occiden-
tales vamos diferenciando como religion, filosofia, cien-
cia, todo ello rodeado de sus respectivas expresiones artis-
ticas. Desde luego, toda esa «creatividad» intelectual es
falible, y por ello la revelacion divida viene a proteger al
ser humano de todos aquellos errores contrarios a su sal-
vacion, y por ello son reveladas, como ya vimos, incluso
aquellas cosas a las cuales el ser humano podria llegar con
su naturaleza herida pero después de mucho tiempo, sélo
unos pocos y con mezcla de error. Pero todas aquellas
cuestiones filosoficas, cientificas, sociales y técnicas que
no tengan que ver directamente con lo sobrenatural, que-
dan libradas a la libre y falible investigacion de los seres
humanos.

Lo importante de todo esto es destacar que, en la antro-
pologia cristiana, la inteligencia es ver, antes que calcu-
lar, y crear, entes que «recibir datos». Seria asi también en
el hipotético estado de naturaleza pura, pero es impor-
tante destacar que, después del pecado original, el cono-
cimiento disperso y falible en el que el ser humano se
mueve es compensado por su también falible creatividad,
creatividad que también es clave en la historia de la cien-
cia occidental,” impulsada ademas por la diferencia cris-
tiana entre la esfera de lo sobrenatural, ambito de la reve-
lacion divina, y lo natural, ambito de la libre investigacion
humana 8

7 Sobre estos temas, ver Koyré, Alexander, Pensar la ciencia, Barcelo-
na: Paidos, 1994; Kuhn, Thomas, La revolucion copernicana, Madrid: Orbis,
1985 y Feyerabend, Paul, La conquista de la abundancia, Barcelona: Pai-
dos, 2001.

8 Ver al respecto Jaki, Stanley, The Road of Science and the Ways to God,
Chicago: University of Chicago Press, 1978 e id, Ciencia, Fe, Cultura, Ma-
drid: Minor Bac, 1990.

62



3. De la creatividad a la racionalidad algoritmica,
de la racionalidad algoritmica a la creatividad

Pero de algin modo, esta idea de inteligencia como «ver»,
como una captacion analogica de la realidad través de
diversos horizontes creativos de sentido, se perdio cul-
turalmente. Racionalidad es ahora vista como calculo, y
esa creencia cultural obedeci6 a ideas filosoficas muy
especificas.

Cuando Kant intenta resolver el interminable debate
entre racionalismo y empirismo clasicos, lo hace, como
sabemos, relegando a la metafisica al plano de la creen-
cia —esa metafisica en la cual los racionalistas tanto con-
fiaban— y dando paso al «saber», esto es, lo racional, en
el caso de la matematica y la fisica,” cuya union habia sido
una de las grandes creaciones de Copérnico.!” No es el mo-
mento de exponer una vez mas estas conocidas historias
de la historia de la filosofia pero si verles su sentido: la
ecuacion de racionalidad = calculo, unido ello a una fisica
matematica como la de Newton, tiene aqui su importante
punto de partida.

Creemos que a partir de alli, y hasta hoy, Occidente
nunca pudo reelaborar del todo otra nocion de racionali-
dad. Esto influye mucho en los economistas cldsicos que,
al analizar la conducta humana presente en la Economia,
parten de un sujeto maximizador de «riqueza material»,!!
pero entendiéndose por dicha maximizacion algan tipo de
calculo. No se parte de una mente creativa sino de un

9 Kant, Immanuel, Critica de la Razon Pura, trad. F.L. Alvarez, Bue-
nos Aires: Sopena, 1945. Dialéctica trascendental.

10 Kuhn, Thomas, La revolucion copernicana, op. cit.

T He resefiado estas cuestiones en una introduccion historica a la epis-
temologia de la economia, en Zanotti, Gabriel, «Caminos abiertos», Libertas
N.225-26, Buenos Aires: ESEADE, 1996-1997.

63



agente que calcula, lo cual influye luego, tanto, en los mo-
delos neoclasicos de oferente y demandante, ambos tra-
tando de maximizar su utilidad en ese sentido.!? En esto
tiene su influencia la nocion de racionalidad instrumen-
tal de M. Weber, como asignacion eficiente de medios a
fines, aunque reconociendo otros tipos de racionalidad,
y también, anos después, el principio de racionalidad de
K. Popper,'4 aunque en este caso el caricter estrictamente
conjetural del modelo quedaba fuera de toda duda.

El asunto es que casi toda la economia clasica y neo-
clasica, como ciencia, toma una nocion de accion racio-
nal como célculo, influencia ello del obvio cambio de para-
digma que se produce con Kant por un lado y, por el otro
—que no es lo mismo— con el iluminismo racionalista del
s. XVIII, que deriva en el positivismo y neopositivismo y
termina invadiendo la organizacion epistemologica de casi
todas las ciencias sociales y de la economia en particular.

¢Son incompatibles con una antropologia cristiana esos
modelos matematicos de maximizacion del beneficio mo-
netario, por parte de oferentes y demandantes?

Por un lado podriamos decir: no, en tanto si alguien
afirmara que la racionalidad humana da solo para la racio-
nalidad algoritmica, y lo demas es una cuestion de fe sin
didlogo con la razon, ello serfa incompatible con el didlo-
go entre razon y fe que es necesario para una antropo-
logia cristiano-catolica.’> O sea, el reduccionismo tipica-
mente iluminista de razon a la sola razon algoritmica, y a

12 0p. cit., segunda parte.

13 Weber, Max, The Methodology of the Social Sciences, trad. y ed. por
Edward A. Shils y Henry A. Finch, Illinois: The Free Fress of Glencoe, 1949.

1 popper, Karl, La miseria del bistoricismo, Madrid: Alianza Editorial,
1987: pt. IV.

15 Ver Benedicto XVI, «Fe, razon y universidad, discurso en la Univer-
sidad de Ratisbona», en L 'Osservatore Romano, 22 de Septiembre de 20006.

64



una nocion de ciencia como cientificismo, positivismo, neo-
positivismo y tecno-ciencia, son incompatibles con la nocion
del ser humano afirmada por la Fe Cat6lica. Es interesante
senalar por otra parte que la critica a esta nocion de racio-
nalidad fue realizada, para las ciencias naturales, desde
fuera de la Iglesia, por epistemo6logos como Kuhn, Lakatos
y Feyerabend, y en parte por Popper. Muchos que adop-
tan modelos neopositivistas para ciencias sociales ain ni
se han enterado.10

Por otro lado, sin embargo, muchos epistemologos de
la economia saben que al manejar modelos matematicos
de competencia perfecta, con sus hipotesis ad hoc corres-
pondientes, como competencia monopolistica, competen-
cia imperfecta y las actuales teorias sobre racionalidad li-
mitada,!” economia de la informacion, etc., manejan solo
una hipotesis de trabajo —no necesariamente una «con-
cepcion del hombre»— que vale s6lo como un modelo
simplificado de una realidad compleja, que luego hay que
ver, precisamente, cudnto se acerca o se aleja del mundo
real. Para dar un sencillo ejemplo, si partiéramos de la hi-
potesis de que todos los conductores de automoviles tuvie-
ran racionalidad algoritmica perfecta y asignaran sus medios
a sus fines con perfecta eficiencia, y agregaramos la pre-
misa adicional de que estamos considerando solo el fac-
tor humano como causal de accidentes, entonces la con-
clusion obvia del modelo es que no habria nunca accidentes.
Partiendo de ese modelo hipotético, podriamos decir que

16 Nos referimos a que el debate desde Popper a Feyerabend ha supe-
rado la sola nocion de racionalidad algoritmica en las ciencias naturales,
y por ello sigue siendo insolito que ese tipo de racionalidad quiera imi-
tarse en ciencias sociales. Hemos analizado esto en Zanotti, Gabriel, Hacia
una hermenéutica realista, Buenos Aires: Universidad Austral, 2005.

17 Ver al respecto Thomsen, Esteban, Prices and Knowledge, London
and New York: Routledge, 1992.

65



en el mundo real la cantidad de accidentes es directamente
proporcional al alejamiento de esa racionalidad perfecta,
con lo cual las campanas de educacion vial estarian per-
fectamente justificadas. O sea que los modelos hipotéticos,
asi visto, no nos hacen conocer directamente el mundo
real, pero si comenzamos a comprender al mundo real por
comparacion al modelo.

Asi utilizados, estos modelos obviamente nada tienen
de contradictorio con una antropologia cristiana, pero —y
aqui entramos en terrenos muy opinables pero no por ello
no importantes— podriamos decir que, sin embargo, esos
modelos no «plantean bien» el problema econémico. Esa
fue precisamente la critica de F.A. von Hayek, ya en 1930,
a la nocion de conocimiento perfecto que manejaban sus
colegas en teoria economica.'® Que el problema econo-
mico esté mal planteado no tiene que ver con una critica
al realismo o no realismo del modelo, porque, como ya
hemos dicho, cualquiera podria decir que una hipotesis
de trabajo es no-realista.!? Tiene que ver, como dice clara-
mente Hayek, que el problema econémico consiste pre-
cisamente en que el conocimiento humano NO es per-
fecto; que las expectativas y suposiciones de la oferta con
respecto a la demanda y viceversa se mueven en un per-
manente escenario de error e incertidumbre. Keynes, a su
modo, coincidia con esto.?? Partir de que el conocimiento

18 Hayek, Friedrich A. von, «Economics and Knowledge», en Indivi-
dualism and Economic Order, Chicago: Chicago University Press, 1980.

19 Sobre el debate del realismo o no realismo de la posicion de Mil-
ton Friedman en 1953, ya hemos dicho nuestra opinion en Caminos Abier-
tos, op. cit., segunda parte, y en «La metodologia de Friedman y una con-
secuencia importante para la Escuela Austriaca de Economia», trabajo
inédito presentado al Instituto Hayek en el ano 2008.

20 Ver al respecto Crespo, Ricardo, El pensamiento filosdfico de Keynes,
Madrid: Ediciones Internacionales Universitarias, 2005.

66



humano es perfecto es por ende suponer ipso facto que
el problema econémico esta resuelto; es partir de lo que
se quiere demostrar, es dar por resuelto lo que se quiere
resolver. Lo que hay que resolver, precisamente, es como
coordinar millones y millones de valoraciones y expecta-
tivas diferentes, dispersas, en incertidumbre y error. La teo-
ria de Hayek para resolver la cuestion —que se alejo defi-
nitivamente de los modelos de competencia perfecta y sus
modelos adicionales— es que la capacidad de aprendizaje
del ser humano es lo que compensa su ignorancia y que,
supuestos los precios del mercado y determinados supues-
tos institucionales, habrd una tendencia a que se manten-
gan en el mercado aquellos oferentes que mejor pudieron
salir de su ignorancia y «aprender» a prever mejor que
otros las expectativas de la demanda. Ese «aprendizaje»
—que NO tiene que ver con «hacer nimeros», sino que
es un descubrimiento, dado por una mejor comprension
e interpretacion de la situacion de los precios del merca-
do— es la clave del «factor empresarial», que funciona
precisamente como una creatividad intelectual que com-
pensa la radical ignorancia con la cual nos movemos en
el mercado.

Por supuesto, de una antropologia cristiana no se pue-
de deducir que Hayek tenga razon, pero su punto de par-
tida —el conocimiento humano limitado y la creatividad
intelectual como su contracara— nos parece mucho mas
compatible con todo lo que hemos afirmado de la inteli-
gencia humana desde una antropologia cristiana, donde
la inteligencia humana es limitada en si y mds limitada atn
por el pecado, pero, herida, mas destruida, por el pecado
original, tiene la capacidad de crear, de dar sentido, de in-
terpretar —todo faliblemente, por supuesto—. Por supues-
to, hay que aclarar que tanto Mises como Hayek dependie-
ron también, en cierta medida, en sus planteos, de la nocion

67



de racionalidad instrumental de Weber y absorbieron sin
darse cuenta la negacion de la metafisica tipica del posi-
tivismo y neopositivismo de su tiempo, positivismo al cual
combatieron tanto, sin embargo, desde un punto de vista
epistemoldgico. Ricardo Crespo lo ha sefialado muy bien.?!
Pero, por ello mismo, he desarrollado la tesis de que las
nociones fundamentales de estos autores sobre racionali-
dad limitada, si se eliminan los factores remanentes de sus
posiciones anti-metafisicas, son totalmente compatibles
con una antropologia cristiana con base en Santo Tomas
de Aquino y en Husserl,?? donde la accién humana es
accion humana libre e intencional, ademas de intersubje-
tiva. Mi intento es falible, pero coherente con la vision cris-
tiana de tomar siempre lo bueno de los diversos autores
y corrientes, siempre que su «nucleo central» sea aquello
«bueno». Y sobre el tema del «mercado» hablaremos en
el proximo capitulo.

Pero, si tenemos en cuenta el pecado original, ;no im-
plica este Gltimo que debemos «obedecer» al mas sabio,
tanto en materia econdémica como politica? Esto es, 1a res-
puesta de Hayek reconoce los limites de la inteligencia
humana pero luego 70 propone una autoridad central para
resolver la cuestion, como si lo hizo Keynes.? ;No es cohe-
rente llamar a una autoridad central luego del pecado ori-
ginal? Mas alla de los debates econdmicos entre Hayek,
los socialistas «de catedra» y Keynes, lo que ahora podemos
decir es que precisamente después del pecado original, mas

21 Crespo, Ricardo, La crisis de las teorias economicas liberales, Buenos
Aires: Fundacion Banco de Boston, 1998: caps. 5-8.

22 Zanotti, Gabriel, Fundamentos filoséficos y epistemolagicos de la Pra-
xeologia, Tucumdn: UNSTA, 2004 e id, «Intersubjetivity, Subjetivism, Social
Sciences, and the Austrian School of Economics», en Markets & Morality,
2007: cap. 10: 1.

2 Crespo, Ricardo, El pensamienio filosdfico de Keynes, op. cit., cap. 7: 4.

68



que nunca, ninguna autoridad humana es infalible en bien
y verdad; mds bien lo contrario. Ello no quiere decir que
no pueda haber autoridades legitimas después del peca-
do, pero legitimidad no es igual a infalibilidad. La igno-
rancia, el error y la incertidumbre afectan a todos los seres
humanos por igual; desde luego que hay seres humanos
con mayor autoridad moral e intelectual que otros, pero
el drama politico de las propuestas aristocraticas, tanto a
nivel econémico como politico, es que no hay modo de ga-
rantizar que las personas concretas que sean autoridades
legitimas sean a su vez las mejores desde el punto de vis-
ta moral e intelectual.

Justamente en esto la Escuela Escocesa ha aportado
algo que una antropologia cristiana no deberia desaten-
der. De vuelva, sus autores —Adam Ferguson, Adam Smith,
David Hume—2% no hubieran aprobado un examen de
antropologia teologica bajo un programa dictado por Gil-
son, Fabro, Maritain o Ratzinger. Pero creemos que en
cuando a su concepcion sobre como se comporta en gene-
ral el ser humano, en la vida social, vieron un punto impor-
tante. Los seres humanos no son habitualmente, los unos
con los otros, ni santos ni demonios. Para ver esto no recu-
rrieron a ninguna estadistica, sino a una «empeiria» de lo
humano, una experiencia de lo humano para la cual se
necesita solo el conocimiento por connaturalidad del ser
humano con experiencia humana de otros seres humanos.

Lo que estos filosofos vieron es que los seres humanos
tienden a establecer con su entorno, con su «vecindad»
relaciones no dictadas por una caridad sobrenatural, pero

24 Ver al respecto Gallo, Ezequiel, «Ia tradicion del orden social espon-
tineo: Adam Ferguson, David Hume y Adam Smith» Libertas N.26, Bue-
nos Aires: ESEADE, 1987 e id, «La ilustracion escocesa», en Estudios Pibli-
cos N.© 30, Santiago de Chile: Centro de Estudios Ptblicos, 1998.

69



si por una suficiente empatia a fin de impedir los conflic-
tos graves que llevarian a la destruccion de unos sobre
otros. Esto es, los seres humanos tienen una conducta
social mixta, no se comportan como santos pero tampo-
co como criminales seriales. No es el deber ser de las cosas
pero si como ha quedado el ser humano después del peca-
do, no destruido pero si herido en su naturaleza. Por ello
no es extrafo que Santo Tomds haya dicho: «...La ley
humana se establece para una multitud de hombres, la
mayor parte de los cuales no son perfectos en la virtud...» ?
algunos siglos antes, precisamente, de estos autores.
Pero, jpor qué esto es tan importante? Porque, a pesar
de que puede haber importantes prejuicios negativos cul-
turales que llevan a la guerra, nos da la clave, después del
pecado original, de qué es lo que puede llevar a un ser
humano asi pecador a cooperar con los otros: un incenti-
vo de obtener algo a cambio, y este es precisamente el
camino del comercio y la division del trabajo. Sin esto,
una antropologia cristiana quedaria como ingenua lla-
mando a la santidad, la bondad y el desprendimiento
como base del orden social a una multitud de seres huma-
nos después del pecado, y peor, podria caer en un inte-
grismo autoritario, al suponer que solo un profeta que

3 Suma Theologiae, op. cit., T-11, Q. 96 a. 2c. Es importante la cita com-
pleta: «...la ley humana se establece para una multitud de hombres, en la
cual la mayor parte no son perfectos en la virtud. Y asi la ley humana no
prohibe todos los vicios, de los que se abstiene un hombre virtuoso; sino
solo se prohiben los mis graves, de los cuales es mis posible abstenerse
a la mayor parte de los hombres, especialmente aquellas cosas que son
para el perjuicio de los demads, sin cuya prohibicion la sociedad humana
no se podria conservar, como son los homicidios, hurtos, y otros vicios
semejantes». Version castellana de: Tomds de Aquino, Tratado de la Ley,
Tratado de la Justicia, Opiisculo sobre el Gobierno de los Principes, tra-
duccién y estudio introductorio de Carlos I. Gonziles, S.J., México: Porrda,
1975.

70



gobierne férreamente en nombre de Dios podria poner
orden en esa masa de pecadores, y por ello el Vaticano II
ha sido tan claro en la distincion entre Iglesia y la autori-
dad civil. 20 Pero para no caer en esa tentacion es necesa-
rio tener instrumentos filosoficos adicionales para enten-
der como funcionan seres humanos normales y pecadores
en una sociedad de millones y millones intercambiando y
comerciando, sin necesidad de que estén todos confesa-
dos y en gracia de Dios. Y tal es el tema de una naturale-
za humana que responde a incentivos, incentivos que no
son subsidios, sino instituciones juridicas y politicas que
garanticen la estabilidad de las posesiones y el cumpli-
miento de los contratos, cosa que Hume, aunque no pre-
cisamente el genio de la metafisica tomista, vio con clari-
dad. Bajo esas condiciones, personas normales se deciden
a ahorrar, invertir, comerciar; de lo contrario, nada de ello
se realiza y la pobreza y el subdesarrollo es el resultado.
No es cuestion de decir que el egoismo conduce a bue-
nos resultados, sino que una busqueda de mejorar la situa-
cion personal, que no es igual a egoismo, conduce a la
cooperacion entre unos y otros bajo reglas claras y esta-
bles para unos y otros. Ya volveremos a esto también, pero
esa «busqueda del beneficio» puede ser acompanada por
grandes virtudes personales, o no. En ambos casos, lo im-
portante es que las instituciones humanas tengan en cuen-
ta a la naturaleza humana como es después del pecado
original. En la enciclica Centesimus annus hay un impor-
tante parrafo dedicado a esta cuestion: «Por otra parte, el
hombre creado para la libertad lleva dentro de si la heri-
da del pecado original que lo empuja continuamente hacia
el mal y hace que necesite la redencion. Esta doctrina no
solo es parte integrante de la revelacion cristiana, sino

2 Gauidum et spes, op. cit., N.2 76.

71



que tiene también un gran valor hermenéutico en cuanto
ayuda a comprender la realidad humana. El hombre tien-
de hacia el bien, pero es también capaz del mal; puede
trascender su interés inmediato y, sin embargo, permanece
vinculado a él. El orden social serd tanto més solido cuan-
to mds tenga en cuenta este hecho y no oponga el interés
individual al de la sociedad en su conjunto, sino que bus-
que mds bien los modos de su fructuosa coordinacion. De
hecho, donde el interés individual es suprimido violenta-
mente, queda sustituido por un oneroso y opresivo siste-
ma de control burocritico que esteriliza toda iniciativa y
creatividad. Cuando los hombres se creen en posesion del
secreto de una organizacion social perfecta que hace impo-
sible el mal, piensan también que pueden usar todos los
medios, incluso la violencia o la mentira, para realizarla.
La politica se convierte entonces en una «religion secular,
que cree ilusoriamente que puede construir el paraiso en
este mundo. De ahi que cualquier sociedad politica, que
tiene su propia autonomia y sus propias leyes, nunca podra
confundirse con el Reino de Dios. La parabola evangélica
de la buena semilla y la cizana (cf. Mt 13, 24-30; 36-43) nos
ensefa que corresponde solamente a Dios separar a los
seguidores del Reino y a los seguidores del Maligno, y que
este juicio tendrd lugar al final de los tiempos. Preten-
diendo anticipar el juicio ya desde ahora, el hombre trata
de suplantar a Dios y se opone a su paciencia. Gracias al
sacrificio de Cristo en la cruz, la victoria del Reino de Dios
ha sido conquistada de una vez para siempre; sin embar-
g0, la condicion cristiana exige la lucha contra las tenta-
ciones y las fuerzas del mal. Solamente al final de los tiem-
pos, volvera el Senor en su gloria para el juicio final (cf.
Mt 25, 31) instaurando los cielos nuevos y la tierra nueva
(cf. 2Pe3,13; Ap21, 1), pero, mientras tanto, la lucha entre
el bien y el mal continta incluso en el corazon del hombre.

72



Lo que la Sagrada Escritura nos ensena respecto de los des-
tinos del Reino de Dios tiene sus consecuencias en la vida
de la sociedad temporal, la cual —como indica la palabra
misma— pertenece a la realidad del tiempo con todo lo
que conlleva de imperfecto y provisional. El Reino de Dios,
presente en el mundo sin ser de/ mundo, ilumina el orden
de la sociedad humana, mientras que las energias de la
gracia lo penetran y vivifican. Asi se perciben mejor las
exigencias de una sociedad digna del hombre; se corrigen
las desviaciones y se corrobora el animo para obrar el bien.
A esta labor de animacion evangélica de las realidades
humanas estan llamados, junto con todos los hombres de
buena voluntad, todos los cristianos y de manera especial
los seglares».2’

27 Juan Pablo I, «Centesimus annus», en L Osservatore Romano N.°
25, 3 de Mayo de 1991.

73






3. Naturaleza social del hombre
y orden espontdaneo

1. Repaso de algunas cuestiones ya vistas

Hemos visto que, segin Santo Tomds, la naturaleza social
del hombre tiene que ver con su indigencia, en el texto arri-
ba citado! donde aparecian filosoficamente afirmadas cues-
tiones basicas como la escasez y la division del trabajo:
«...El hombre es por naturaleza un animal politico o social;
cosa que ciertamente se pone de manifiesto en que un s6lo
hombre no se bastaria a si mismo, si viviese solo, en razon
de que la naturaleza en muy pocas cosas ha provisto al
hombre suficientemente...». Hemos visto que ello es per-
fectamente compatible con la fenomenologia contempo-
ranea, donde el ser humano «es-en-el-mundo», entendién-
dose por mundo, desde Husserl, la inter-subjetividad, que
después del pecado original puede significar Cain y Abel
o, por el contrario, la division del comercio y la consi-
guiente cooperacion mutua. Y hemos visto, en el capitu-
lo anterior, una razon para explicar por qué, a pesar del
pecado, pueden emerger en la sociedad humana dichas
acciones cooperativas: porque es mejor para el interés pro-
pio y familiar cooperar con el otro a través de relaciones
comerciales y no destruirse mutuamente.

1 Santo Tomias de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro TII,
cap. 85.

75



2. La «emergencia» del mercado como orden espontdaneo
a) Fenomenos complejos

En las ciencias naturales son conocidos por procesos es-
pontaneos de concentracion de la energia, donde la mate-
ria tiene una tendencia hacia la auto-organizacion hacia
formas ordenadas de vida. F. Hayek analizo esta cuestion
como los fendmenos complejos,? fendmenos con una mul-
tiplicidad de variables tales que escaparian al disefio de
cualquier inteligencia humana, y son explicados por ende
por la teoria de la evolucion. Mariano Artigas,® desde el
tomismo, no tuvo ninglin problema en armonizar estos
procesos de auto-organizacion de la materia con la mas
alta metafisica, donde los fenobmenos per accidens en las
causas segundas (casualidades) son integradas en el orden
de la causa primera (Dios y su providencia).* Todo lo cual
es perfectamente compatible con la famosa quinta via,’
donde aquello que carece de conocimiento es ordenado
hacia su fin por Dios, pero no a modo de titere, sino por-
que en la creacion, cada ente creado lo es segin una me-
dida de ser, una naturaleza en la cual esta impresa su cau-
sa final. Ello, a su vez, es totalmente compatible con este
otro texto de Santo Tomas, donde la necesidad de dele-
gacion en el gobierno humano es proporcional al limite
del conocimiento humano: «...Vemos que en las cosas

2 Ver Hayek, Friedrich A. von, «The Theory of Complex Phenomena,
en Studies in Philosophy, Politics, and Economics, Chicago: University of
Chicago Press, 1967.

3 Artigas, Mariano, La inteligibilidad de la naturaleza, Pamplona:
EUNSA, 1992 e id, La mente del universo, Pamplona: EUNSA, 1999.

4 Santo Tomds de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro TII,
caps. 71-94.

> Santo Tomds de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., 1, Q. 2 a. 3c.

76



regidas por la providencia humana hay un provisor supe-
rior, que estudia por su cuenta la manera de ordenar cier-
tas cosas grandes y generales, sin atender por si mismo a
la ordenacion de lo pequeno, que deja en manos de algu-
nos inferiores para que ellos lo resuelvan. Esto es debido
a su condicion defectuosa, bien porque ignora las condi-
ciones de las cosas singulares mas pequernas o bien porque
no se basta a si mismo para ver el modo de ordenarlo todo
por el trabajo y la cantidad del tiempo que ello exigiria.
Pero tales defectos no caben en Dios, porque El conoce
todo lo singular y no trabaja para entender ni requiere
tiempo alguno; pues, conociéndose a si, conoce todo lo
demds.»°

Todo esto es conforme con una tradicion cristiana que,
desde el aristotelismo cristiano (donde el adjetivo «cris-
tiano» no es una cobertura sobre Aristoteles sino su mds
profunda transformacion)’ mira con interés todo desa-
rrollo de las ciencias naturales, sea cual fuere el paradig-
ma de la época, porque ve en los desarrollos de dichas
ciencias el progresivo y falible descubrimiento de la men-
te de Dios y de su poder creador. Esto favorece en el cris-
tianismo un didlogo habitual con las ciencias naturales
—a pesar de las apariencias—® y un fcil reconocimien-
to de la autonomia relativa de las ciencias respecto de la
Revelacion y por ende de las cuestiones opinables en rela-
cion a la Fe en las que se maneja el cientifico de las cien-
cias naturales.

6 Santo Toméis de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro III, 76,
p. 308. Las itdlicas son nuestras, porque haciendo las analogias correspon-
dientes, esa «delegacion» corresponderia hoy a ese margen de libre comer-
cio donde funciona precisamente ese orden espontaneo.

7 Sciacca, Michelle, Historia de la filosofia, op. cit., cap. 13.

8 Artigas, Mariano y Shea, William R., Galileo Observed, Sagamore Beach:
Science History Publications, 2000.

77



Pero en el ambito social, las cosas han sido diferen-
tes. A pesar del expreso reconocimiento de la autonomia
relativa de lo temporal, tanto por parte del Vaticano 117
como por parte de otros documentos del Magisterio (que
afirmaban, aunque en otro contexto, la distincion entre lo
temporal y la Iglesia),'? sin embargo no queda claro qué
puede llegar a significar la autonomia relativa de las cien-
cias sociales. ;Por qué?

Podriamos decir, junto con Hayek, ! que la filosofia cl4-
sica griega reconocio solo dos tipos de 6rdenes: el artificial
y el natural, este Gltimo referido a la physis, el mundo de
lo no humano. Alli, sobre todo de la mano de Aristoteles,
se reconoce un orden, que luego el aristotelismo cristiano
transforma en el orden creado por Dios en la naturaleza
fisica.

En el mundo humano, en cambio, hay que «poner»
orden, ya sea en el aspecto artistico, técnico o... Moral. No
es que el orden moral sea «puesto» arbitrariamente por el
ser humano; no, surge de su naturaleza, pero no emerge
sin esfuerzo, hay que lograrlo por una esforzada educa-
cion de las virtudes morales, que no son hédbitos innatos.

O sea que desde esta perspectiva, sin la moral el mun-
do humano es un caos. Por ello, por ejemplo, la politica
de Aristoteles es ante todo una ética politica: el rey «debe»
ser justo y si no lo es el régimen deviene en tirania. No
se concibe una filosofia especulativa de lo humano (que
hoy llamariamos fenomenologia de las relaciones inter-

7 Gaudum et spes, op. cit., N.os 21 y 306.

10° por ejemplo, enciclicas de Leon XIIT como Diuturnum illud o
Inmortale Dei, en Guitérrez Garcia, ].L., Doctrina Pontificia, Madrid: Bac,
1958.

11" Hayek, Friedrich A. von, Nuevos Estudios, Buenos Aires: Eudeba,
1981.

78



subjetivas) andloga a la fisica, matematica y metafisica, las
tres ciencias especulativas de Aristoteles. Cuando el aris-
totelismo cristiano medieval absorbe este paradigma, lo
transforma, si, pero en medio de la ética, que debe domi-
nar lo humano, y el orden natural de la physis, sigue que-
dando un blanco.

b) La escuela escocesa, nuevamente

En ese sentido, otro aporte de la escuela escocesa, vista en
el capitulo anterior, es la distincion de un tercer tipo de
orden,!? entre el orden de lo fisico y el orden que el ser hu-
mano se impone a si mismo, no contrario a su naturaleza
pero si fruto de la educacion (dificil) de sus virtudes. Esos
ordenes son Ordenes sociales evolutivos, espontineos en
ese sentido, fruto de la accion humana pero no del desig-
nio (planificacion) humana, segiin la famosa expresion de
Adam Ferguson.!3 Fl lenguaje, y cierta evolucion de insti-
tuciones juridicas, como la propiedad y el libre contrato,
y por ello el mercado, serian los mejores ejemplos. Desde
un punto de vista ontologico «son» un tipo de orden que
se le habria escapado a cierta tradicion griega y a sus co-
mentaristas cristianos hasta hoy, y desde el punto de vista
gnoseologico y epistemologico abren un nuevo campo del
saber: las hipotesis sobre los 6rdenes espontineos, don-
de hay también una fenomenologia de las relaciones inter-
subjetivas.}* Mises lo describe como «...El descubrimiento

12-0p. cit., pt. 1, 1.

13 Gallo, Ezequiel, op. cit.

14 Hemos desarrollado este tema en Zanotti, Gabriel J., «Intersubjeti-
vity, Subjetivism, Social Sciences, and the Austrian School of Economics»,
Markets & Morality, USA: Acton Institute, 2007: vol. 10: 1.

79



de regularidades en la secuencia e interdependencia de
los fenomenos de mercado».!> Que este tipo de enfoque
se haya escapado a los comentaristas cristianos hasta hoy
es el motivo por el cual a los catdlicos e incluso al Magis-
terio le es dificil concretar la «autonomia de lo temporal»,
llamando «materia técnica» a una serie de técnicas, preci-
samente, que vienen en general de una ingenieria social
impregnadas de positivismo. Y por ello el ambito de lo «opi-
nable» es afirmado en teoria pero olvidado en la praxis
cotidiana de los catolicos, ya jerarquia, ya laicos.

¢) El mercado

Para entender mejor este tipo de «ordenes espontineos»
vamos a ver el caso que nos preocupa: el famoso mercado.

Habiamos dejado a Hayek con el tema del conocimien-
to como la clave que compensa la ignorancia en la cual se
encuentran oferentes y demandantes en el mercado. Para
decirlo mejor: hay en el mercado conocimiento disperso,
y la capacidad de aprendizaje es uno de los factores que
ayudan a que dicho conocimiento disperso sea menos
disperso.

Pero esa capacidad de aprendizaje, es aprender so-
bre qué? Sobre la interpretacion (lectura) de las senales
que el mercado ofrece sobre la escasez: los precios. En
otro articulo de 1945, Hayek caracteriza a los precios de
un modo que no vamos a encontrar en ningn manual
de economia convencional:'® los precios son sintesis de

15 Mises, Ludwig von, La Accion Humana, Madrid: Sopec, 1968. Tra-
duccion corregida por el autor [estd disponible la 10.2 ed., Union Editorial,
Madrid 2011].

16 Hayek, Friedrich A. von, «The Use of Knowledge in Society», en In-
dividualism and Economic Order, op. cit.

80



conocimiento disperso: condensan conocimiento sobre
qué es mas 0 menos escaso en el mercado segun la deman-
da de los que actian en el mercado. Por ello, quien apren-
de a leerlos bien, permanece en el mercado; quienes no,
obtienen pérdida y pueden llegar a salir del mercado (quie-
bra). Por ejemplo, si alguien invierte para poner una fabri-
ca de helados en la Antartica, esta «leyendo mal» las sena-
les de los precios de mercado, y no podrd mantenerse en
el mercado. Los errores son mas sutiles, por supuesto, el
ejemplo fue solo didactico, a fin de que veamos que tie-
nen a permanecer en el mercado quienes leen bien sus
«condensaciones de conocimiento disperso» (los precios)
y salen del mercado quienes los leen mal. El conocimien-
to disperso tiende a ser de ese modo menos disperso. Esa
tendencia a la menor dispersion del conocimiento en el
mercado es un orden, y como vemos, espontineo porque
no es dirigido por alguien en particular o un conjunto de
personas. Tiene, por supuesto, una tercer condicion insti-
tucional, muy importante: la propiedad entendida como:
a) libre entrada al mercado; b) ausencia de prebendas por
parte del gobierno, o de lo contrario permanecen en el
mercado aquellos que NO logren interpretar los precios y
la tendencia a la menor dispersion de conocimiento seria
impedida.

Desde luego, habria mucho mas que decir. Pero si vamos
a hablar del mercado, esta es la mejor caracterizacion que
podria dar, en mi falible opinion, desde luego. Porque tie-
ne que ver, precisamente, con esa nocion de inteligencia
humana que es falible pero que «ve», que interpreta, que
descubre, todo lo cual es una nocion de ser humano desde
una antropologia teologica de la cual Hayek, desde luego,
no podia tener la mas minima idea.

Y si vamos a hablar de mercado en el contexto de una
antropologia teologica, hay que destacar cuales pueden

81



ser los fundamentos metafisicos de un orden espontineo.
Para ello volvamos a las aclaraciones efectuadas hace ya
algunos anos cuando habiamos hablado de la ciencia como
un orden espontaneo.!’

— Quid sit

Hemos visto que la naturaleza de un orden espontineo
humano consiste en una serie de condiciones bajo las cua-
les el conocimiento disperso tiende a ser menos disperso,
siendo esa tendencia a la concentracion de conocimiento
disperso «el fin» de dicho orden, sin que nadie en parti-
cular lo planifique.

— An sit

Vista su «esencia», j«existe» el menos un orden esponta-
neo? Como vemos, si sus condiciones «se dan» (antece-
dente que no tiene necesidad ontologica), si. Y en el caso
del mercado, esas condiciones pueden darse. Ellas eran:
la tendencia al aprendizaje, los precios como sintesis de
conocimiento disperso y una propiedad entendida como
libre entrada al mercado sin privilegios juridicos. El mer-
cado «se da» en la medida que dichas condiciones se den.
Y pueden darse, no tienen nada de imposible o utopico,
aunque razones culturales y politicas pueden impedir sobre
todo la segunda y la tercera, a lo cual Mises ha llamado mer-
cado intervenido,'® que NO es el mercado del cual noso-
tros estamos hablando.

17" Zanotti, Gabriel, «La ciencia como orden espontaneo», Libertas N.°
30, Buenos Aires: ESEADE, 1999.
18 Mises, op. cit., pt. VL

82



— Causa final Gltima de un orden espontineo

Pero si el orden, segiin Santo Tomas, es una adecuada dis-
posicion de medios a fines,!? ;no es contradictoria la nocion
de orden espontdaneo, donde nadie dirige sus elementos
respecto al fin? No. Hemos visto que ese fin es una menor
dispersion de conocimiento, que se da en la medida de
las tres condiciones nombradas. Y, si estamos en teologia
(alguien me podria decir que esto es teologia natural pero
yo coincido en Gilson en que nada de esto se hubiera
comprendido sin la revelacion)?, es precisamente la quin-
ta via y la providencia divina la clave de esta cuestion.
Santo Tomds afirma que aquellas cosas que carecen de
conocimiento son dirigidas por Dios hacia su fin, pero no
de maneta voluntarista, como hemos aclarado, sino por-
que crea cada cosa segin una naturaleza en la cual se
encuentra su causa final. A su vez, cuando toca la rela-
cion entre el per accidens, lo casual, el libre albedrio y la
providencia divina, afirma precisamente que todo aque-
llo que es tal en las causas segundas es planificado por
Dios como causa primera, sin contradiccion.?! Pero San-
to Tomds pensaba mds bien en cosas fisicas y vivientes
cuando penso en la quinta via; si hacemos las analogias
respectivas en el caso del orden espontineo del merca-
do, debemos decir entonces que «las cosas que carecen
de conocimiento» son «los seres humanos que actdan con
conocimiento disperso», y con un libre albedrio limitado

19 Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro II, 71; sobre la diferencia entre
Santo Tomds y Hayek respecto de la nocion de «orden», hemos trabajado
ya ese tema en el articulo citado, punto 3.3.

20 Gilson, Etienne, El filosofo y la teologia, Madrid: Ediciones Guada-
rrama, 1962.

2L Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro 111, 94.

83



que busca, creativamente, las expectativas de los otros
(aprendizaje en la lectura de los precios) y que la ten-
dencia al fin estd planificada no por ningn ser humano,
sino por Dios, y no de manera milagrosa, sino por la natu-
raleza humana por él creada, cuya racionalidad antes y
después del pecado original hemos aclarado ya en algu-
na medida.

d) La naturaleza humana después del pecado, otra vez

Y esto Gltimo nos trae nuevamente a la antropologia cris-
tiana. La razon por la cual este orden espontaneo tiende a
producirse, la condicion que unifica las tres condiciones
aludidas, es esa naturaleza humana creada por Dios, que
después del pecado original tiende a comportarse como la
escuela escocesa lo describe. Es esa naturaleza humana,
habitualmente ni santa ni demonio, la que tiende a la co-
operacion mutua en el comercio, debido a los beneficios
mutuos que dicha cooperacion implica, y esa evolucion
del comercio la que pasa del trueque al intercambio mone-
tario y a los precios, generando diversas evoluciones de
la propiedad entendida sencillamente como una condicion
de libre intercambio («cambio lo tuyo por lo mio»), que
cuanto mds evolucionada esté juridicamente, mas estables
y previsibles hara los intercambios generando con ello un
circulo virtuoso. Por supuesto, es relativamente imprevi-
sible, a su vez, bajo qué condiciones los seres humanos
tienden a pasar de Cain y Abel al comercio, y la «experien-
cia de lo humano» nos muestra que lamentablemente, sin
entrar en ningln tipo de cuestion cuantitativa, la tenden-
cia a la guerra, después del pecado original, es una de las
muestras mas dramdticas de como quedo6 el corazon huma-
no. Pero si la cooperacion comercial mutua se da, después

84



del pecado original, es precisamente porque la naturaleza
humana no fue totalmente destruida después del pecado
quedando en esa condicion «mixta» que describe la escue-
la escocesa.

Todo esto es muy importante, porque si el pecado ori-
ginal hubiera implicado una corrupcion fotal de la natura-
leza humana, todos los llamados a la paz, al respeto a los
derechos personales, que se hacen desde la misma Igle-
sia,?? serian totalmente utopicos, indtiles e ingenuos (y
algunos piensan que asi es). El Ginico sistema politico posi-
ble en ese caso, como dijimos, serfa un integrismo auto-
ritario, donde un profeta, en nombre de Dios, y supues-
tamente protegido por Dios de una mayor corrupcion,
gobernaria con mano de hierro a los pecadores e irredi-
mibles mortales, excepto una predestinacion sin libre albe-
drio: la Ginebra de Calvino® (y, luego, los demas integris-
mos catolicos de izquierda y de derecha que se han dado
en el s. XX, y mejor, por caridad, no hacemos mayores
referencias). Si, por el contrario, todos los seres humanos,
ademas de redimidos, fueran santos, todo sistema politico,

22 Gaudium et spes, op. cil.

% Es muy interesante un desconocido parrafo de K. Popper donde
el pensador vienés revela una fina intuicion teologica: «...Los pensadores
cristianos han interpretado la relaciéon entre el hombre y Dios al menos
de dos maneras diferentes. La manera sensata puede ser expresada asi:
“No olvides nunca que los hombres no son dioses, pero recuerda que hay
en ellos una chispa divina”. La otra, exagera la tension entre el hombre y
Dios, asi como la bajeza del hombre vy las alturas a las que aspira. Intro-
duce la ética del “domina o postrate” en las relaciones entre el hombre y
Dios. No sé si hay siempre sueios conscientes o inconscientes de aseme-
jarse a Dios y de omnipotencia en las raices de esta actitud. Pero pienso
que es dificil negar que el énfasis puesto en esta tension solo puede sur-
gir de una actitud no equilibrada frente al problema del poder». En Popper,
Karl, «Utopia y violencia», en Conjeturas y refutaciones, Barcelona: Paidos,

1983, p. 434.

85



entendido como limite al abuso del poder, seria prescin-
dible, porque todos cumplirian sin ningin problema la
ley natural. La razon por la cual es coherente que la Igle-
sia, desde sus propios presupuestos antropologicos, hable
—como ya hemos senalado— de la dignidad humana, de
los derechos personales, la distincion entre Iglesia y auto-
ridad civil, etc., es que la naturaleza humana qued6 heri-
da pero no destruida por el pecado y, por ende, son posi-
bles condiciones no utdpicas de paz y convivencia. Y en
el caso del mercado como orden espontineo, no hay tam-
poco nada de utdpico, sino, como dijimos, al contrario: es
esa naturaleza humana tal cual la describen los escoceses,
perfectamente compatible con la vision catolica del peca-
do original y sus consecuencias. Herido, pero no destrui-
do, el ser humano camina rengo, pero camina, tiende a
la guerra, pero puede advertir las ventajas mutuas del
comercio, no por santidad, sino por conveniencia; y, si
nace en una cultura comercial, dificilmente haga la «gue-
rra santa» contra su proveedor o su cliente.

Por supuesto, si consumidores, empresarios, ahorris-
tas, inversionistas, etc., son a su vez santos )y cristianos,
mejor, y parte de ello trataremos en el cap. 4 cuando hable-
mos de una ética de la produccion. Pero la santidad no es
condicion necesaria para un sistema social sanamente secu-
larizado,?* y si asi lo supusiéramos, caeriamos efectiva-
mente en la utopia e ingenuidad que a veces el no cre-
yente ve en el creyente cuando este Gltimo habla de temas
sociales.

Ahora vemos que la evolucion espontinea de ciertas
instituciones sociales no pasa por la perfeccion humana,
sino por un ser humano pecador, comin y corriente, que

24 Nos referimos a la distincion entre laicismo y laicidad tan maneja-
das por Pio XII y Benedicto XVI.

86



puede advertir que es mejor para si el comercio que la gue-
rra. Cada vez que un grupo de personas depone las armas
contra otro grupo, y deciden comerciar e intercambiar,
comienzan naturalmente a evolucionar las instituciones
necesarias: ciertas formas de propiedad, de previsibilidad
de los contratos, etc. Y ello se ve en toda etapa de la histo-
ria humana. Hay procesos hacia la paz que han sido fruto
de la heroicidad y santidad de unos pocos o uno solo, como
Ghandi. Pero, en general, cada vez que, por agotamiento,
se produce un armisticio, y las nuevas generaciones pue-
den olvidar odios ancestrales y acostumbrarse al comercio
con quienes antes se mataban, no es tanto la santidad que
ha primado en esa dificil naturaleza humana luego del pe-
cado, sino un sencillo deseo de progreso personal y de la
propia familia, de poder criar a los hijos en pazy de poder
dormir sin el temor de que el vecino nos mate durante la
noche. Son cosas casi banales, no muy meritorias tal vez,
no precisamente fruto de estar en las sextas moradas de
Santa Teresa, pero si suficientes a efectos de una «civiliza-
ciony», imperfecta, pero posible, entre todos los seres huma-
nos, tan desiguales, tan diferentes, tan dificiles.

3. Cuanto mercado

Pero todo lo anterior no es una defensa de la economia de
mercado como una politica econémica, porque:

— el mercado no es una «politica» (ello seria la razon ins-

trumental denunciada por la Escuela de Frankfurt)® sino
el emergente espontdneo de instituciones juridicas;

35 Horkheimer, Max y Adorno, Theodor, Dialéctica de la llusiracion,
Madrid: Trotta, 1994.

87



— tampoco estamos colocando a nuestras reflexiones de
antropologia teologica como premisas que suficiente y
directamente fundamenten al mercado como orden
espontaneo; ello seria un grave error de clericalismo e
integrismo teologico; solo hemos mostrado, a) que las
nociones de antropologia teologica catélica no son con-
tradictorias con el mercado como orden espontineo; b)
que dichas nociones fundamentan y explican mejor, a
la vez que corrigen, la concepcion del hombre que esta
detrds de una nocion de orden espontaneo; ¢) que dichas
nociones pueden secularizarse sanamente en la medi-
da que las pongamos en el contexto de la escuela esco-
cesa, re-contextualizada esta Gltimo en el contexto de
una antropologia «filosofica» en la medida que no ha-
gamos referencia a la Causa Primera; d) pero esta sana
secularizacion no es necesaria en el contexto de nues-
tro trabajo, dado que este es un trabajo de antropolo-
gia teologica.

— Por lo demas, el tema tan complejo, y por otro lado tan
ideologizado, sobre «hasta donde debe o no intervenir
el gobierno en el mercado», debe manejarse con el prin-
cipio de subsidiariedad por un lado y, por el otro, por
una serie de cuestiones que exceden los fines de este tra-
bajo y que, en relacion a la antropologia teologica, son
muy opinables, aunque en si mismas puedan alcanzar
un razonable nivel de certeza. Pero el tema del orden
espontineo nos orienta al menos en ciertas cuestiones:

— Hemos visto que concebir al mercado como un orden
espontineo no tiene nada que ver con modelos de
competencia «perfecta». Por ende, si por «interven-
cion» se entiende «acercar el mundo real al modelo
de competencia perfecta», el tema de la intervencion
esta mal planteado. El mundo real es un mundo de

88



conocimiento disperso; la cuestion, ya vimos, radica
en como ese conocimiento disperso puede ser menos
disperso. Hemos visto que una de las condiciones
para ello son los precios de mercado como sintesis
de conocimiento disperso. Por ende, si las autorida-
des intervienen en esos precios, distorsionan ipso
factola Gnica senal que tienen las personas para leer
e interpretar la escasez relativa de las mercancias,
con lo cual el conocimiento se hara mds disperso.
Del principio de subsidiariedad se desprende que
los gobiernos no deben hacer aquellas actividades
que la iniciativa privada si pueda hacer. Pues bien,
la medida de dicha iniciativa privada dependerd,
entonces, de lo convencidos que estemos de que el
mercado, en las diversas areas, pueda minimizar la
escasez y el conocimiento disperso. Por ende el prin-
cipio de subsidiariedad no puede resolver a priori
estas cuestiones, sino a posteriori de lo convencidos
que estemos del funcionamiento de los 6rdenes es-
pontaneos, y ese «a posteriori» es opinable en rela-
cion al ppio. de subsidiariedad como ppio. general
de ética social. Ahora bien, hay sobre todo tres dreas
donde se discute esta cuestion:

- El tema de las «externalidades», esto es, en qué
medida una operacion comercial implica costes a
terceros que no participaron en ella; por ejemplo,
si compro un automovil que expide gases que
afectan a terceros;

- El tema de los «bienes publicos», esto es, plazas,
puentes y todos aquellos bienes donde, en prin-
cipio y casi aparentemente, su uso esta abierto a
varias personas al mismo tiempo;

- El famoso tema de la redistribucion de ingresos.

89



Sobre estos tres temas se discute ad infinitumy no es
un contexto de antropologia teologica el lugar para resol-
verlos.20 Pero el tema del orden espontineo nos da una
«orientacion» en el siguiente sentido:

— Como se puede observar, las externalidades dependen
de que los derechos de propiedad no estén suficiente-
mente definidos. Si fumo y el humo espirado afecta a
terceros, ello se debe a que atn no puede definirse su-
ficientemente los derechos de propiedad sobre el aire.
Pero ya vimos que las diversas formas de propiedad
tienden a establecerse espontineamente en la medida
que sean necesarias como condicion para el comercio
sobre bienes escasos. O sea que hay un permanente
descubrimiento de nuevas formas de propiedad que
pueden definir derechos de propiedad alli donde esta-
ban «sueltos». Corresponde al principio de subsidiarie-
dad no afectar con regulaciones absolutas este proceso
de descubrimiento.

— Los bienes publicos no tienen por qué ser, necesaria-
mente, gubernamentales. Son escasos, tienen coste, re-
quieren financiamiento y ello abre la posibilidad de que
sean realizados por el mercado de modo privado, co-
brando una cuota de una manera mas eficiente que los
impuestos del gobierno. Obviamente el tema es ampli-
simo pero lo exponemos solo a fin de que se observe
que de este modo el ppio. de subsidiariedad también
se aplica en estos casos de modo diferente a lo supues-
to bajo la premisa harto debatible de que los bienes pu-
blicos deben ser necesariamente gubernamentales.

20 para una introduccion a la teorfa econémica sobre estos temas, ver
Krause, Martin; Ravier, Adrian y Zanotti, Gabriel, Elementos de Economia
Politica, Buenos Aires: La Ley, 2007.

90



Finalmente, sobre la redistribucion de ingresos, es un de-
bate que en nuestra opinion ya no tiene razon de ser.” Ha-
yek mismo afirma que los gobiernos municipales pueden
re-distribuir ciertos bienes publicos, citando explicitamente
al principio de subsidiariedad de la Iglesia Catolica.?® Sim-
plemente, a efectos de lo que venimos diciendo, agregue-
mos que la subsidiariedad implica también que los gobier-
nos no frenen todo aquello que la iniciativa de personas
y grupos pueden hacer en el mercado de educacion, salud
y seguridad social, porque alli también puede darse un
orden espontineo, como con cualquier bien y servicio. La
medida en la que un gobierno municipal deba prestar tam-
bién servicios supletorios a los mas necesitados es una cues-
tion de prudencia politica que no obsta en absoluto a lo
que hemos visto como orden espontineo del mercado.

El lector habra observado que estos temas son ampli-
simos pero, por ello mismo, lo Gnico que hemos querido
hacer es citarlos, destacar su opinabilidad en relacion a los
principios mas fundamentales y dar minimas orientaciones
desde el tema del mercado como proceso espontaneo.

4. Dos temas delicados respecto a la ética del mercado

No podemos terminar este capitulo sin hacer referencia a
dos objeciones importantes en relacion a la concepcion
cristiano-catolica de la vida humana y su relacion con lo
economico.

27 Hemos expresado esta opinion en Zanotti, Gabriel J., «Igualdad y
desigualdad segin desiguales paradigmas», en Empresa y Humanismo
N.° 2, Espana: Universidad de Navarra, 2004: vol. VIL

28 Hayek, Friedrich A. von, Derecho, Legislacion y Libertad, Madrid:
Union Editorial, 1979: vol. II, cap. 7.

91



a) La escuela de Frankfurt y la alienacion

Con el espiritu de aceptar aquello que, aunque originado
en escuelas de pensamiento no cristianas, sea compatible
con una antropologia cristiana, no podemos dejar de nom-
brar un aspecto de la Escuela de Frankfurt, esto es, fun-
damentalmente, Adorno, Horkheimer y Habermas.?? Como
es sabido, en estos autores, la dialéctica de la Tlustracion
tiene una fase donde el capitalismo y la industrializacion
consecuentes, dada la explotacion segin Marx, presenta
relaciones necesariamente de dominio de los unos sobre
los otros, al estilo dialéctica amo-esclavo en Hegel. Noso-
tros no estamos de acuerdo, a parte de que nos parece no
cristiana, con esa vision dialéctica-marxista de la historia,
pero el elemento a rescatar es la sensibilidad que tienen
estos autores por el tema de la alienacion, que, descontex-
tualizado de la «izquierda hegeliana», presenta algo per-
fectamente coherente con una antropologia y una ética
cristiana. Y es el tema de la relacion dialogica yo-ta, pre-
sente en autores veterotestamentarios como Martin Buber,3
pero también en las condiciones de didlogo de Haber-
mas,! que, nuevamente, pueden ser enfocadas desde una
antropologia cristiana.3? Considerando la dignidad huma-
na que se desprende por estar creado a imagen y seme-
janza de Dios, la relacion adecuada con nuestros seme-
jantes implica el respeto a su condicion de persona, esto
es, tratarlo como otro en tanto otro y no en tanto mero

29 Op. cit. y Habermas, Jiirgen, Teoria de la accion comunicativa, Bar-
celona: Taurus, 1987.

30 Buber, Martin, Yoy f1i, Buenos Aires: Ediciones Nueva Vision, 1994.

31 Habermas, Jirgen, Teoria de la accion comunicativa, op. cit., vol. 1,
interludio I.

32 Hemos trabajado en esto en Zanotti, Gabriel, «Intersubjetividad y co-
municacion», en Studium, Tucuman: UNSTA, 2000: t. IV, fasc. VL.

92



instrumento. Esto es, una relacion yo-tu, en cambio de una
relacion yo-eso. Una relacion yo-eso es la que se tiene con
una cosa-no-persona, que puede ser por ende un instru-
mento a nuestro servicio, al cual legitimamente se lo do-
mina, se lo usa, se lo «manipula», y si es necesario se deja
de lado una vez que ya no funciona. En cambio, nunca
una persona puede ser reducida solo a instrumento, que-
dando reducida a una mera x dentro de mi esfera perso-
nal: ello es precisamente alienarla, esto es, no respetar su
propio yo y «convertirla en otro», precisamente, aquel que
la manipula. Ello es contrario a la dignidad de persona, es
precisamente la situacion a la cual quedan sometidas las
personas en los totalitarismos y autoritarismos diversos, y
por ello es coherente que un autor como K. Wojtyla haya
considerado cristiano en si mismo al segundo imperativo
categorico de Kant: nunca tratards a otra persona como
medio, sino como fin.33

En lo que Habermas ha colaborado enormemente es
en resaltar las condiciones lingtisticas del tratamiento ins-
trumental del otro o, en cambio, tratarlo dialogicamente 34
En principio —decimos asi porque en estas cosas no hay
normas absolutas— si yo trato de captar lingiiisticamente
al otro, en una estrategia de manipulacion, ello no es dia-
logo sino razon instrumental, en términos de Habermas;
en términos de una antropologia cristiana, ello no es tra-
tar al otro confirme a su dignidad de persona creada. Por
supuesto, en una antropologia 7o determinista, esta posi-
bilidad de manipulacion al otro es eso: una posibilidad
moral, no una necesidad de una etapa dialéctica de la his-
toria. Y esa posibilidad necesita lingiiisticamente de un

33 Woijtyla, Karol, Cruzando el umbral de la esperanza, Barcelona:
Plaza y Janés, 1994.
34 Habermas, Jurgen, Teoria de la accion comunicativa, op. cit.

93



acto del habla, esto es, de una accion que hacemos con
el lenguaje,® perlocutivo, esto es, que intenta modificar
la conducta o el pensamiento del otro. Nada de malo en
ello, al contrario, en las relaciones intersubjetivas siempre
nuestro lenguaje tiene efectos en el otro, y muchas veces
tratamos de convencer al otro de un cambio de pensa-
miento y-o conducta. La clave ética, para que ello no se
convierta en manipulacion y, de ese modo, el otro no se
vea alienado, es que el acto perlocutivo sea abiertoy que
el pacto de lectura sea relativamente claro, y la importan-
cia de esto crece cuanto mas delicada sea la cuestion y
mas sensible sea el otro ante el mensaje. Por ejemplo, si
vamos a tratar de convencer a alguien de la verdad del
Evangelio, es importante que el destinatario del mensaje
en cuestion esté relativamente advertido de nuestra inten-
cion, no sea que nos escuche por otro motivo y luego se
sienta relativamente enganado. Son normas generales que,
por supuesto, hay que aplicar con prudencia a los casos
concretos. Pero yendo a temas que todos conocemos, el
manejo de estos actos del habla ocultos, por parte de per-
sonas psicoticas, hacia personas con un yo debilitado y
susceptibles de ser alienadas y caer en el engano, es lo que
explica en gran medida que la mayor parte de los autori-
tarismos comienzan con discursos que luego generan feno-
menos de masificacion, con diversas hipotesis psicologi-
cas explicativas sobre las causas por las cuales la psiquis
es pasible de este tipo de manipulaciones.3

3 Ver al respecto la cldsica obra de Wittgenstein, Ludwig, Investiga-
ciones filosdficas, Barcelona: Critica, 1988 y Austin, John L., Como hacer
cosas con palabras, Barcelona, Paidos, 1990.

36 Sobre este tema, ver Frankl, Viktor (1986), Ante el vacio existencial,
Barcelona: Herder, 1986 y Freud, Sigmund, «Psicologia de las masas y ana-
lisis del yo», en Obras Completas, Buenos Aires: El Ateneo, 2008: T. III.

94



Llega entonces el momento de preguntar: ;qué tiene
todo esto que ver con el mercado? Que, precisamente, para
muchos, cristianos o no, el mercado seria uno de los mejo-
res ejemplos de manipulacion y alienacion, porque, en un
acto de compra/venta, el vendedor —es habitual pensarlo
de ese modo pero podria ser al revés— estaria aplicando
una estrategia de venta y por ende tratando de lograr que
el comprador compre y, en ese sentido, estaria tratando de
manipularlo. Comprador y vendedor se verian como medios,
uno con respecto al otro, de sus respectivos fines, y no se
tratarfa al otro conforme a su dignidad.

Es una objecion grave, porque va mucho mas alla de cual-
quier defensa que se pueda hacer del mercado por la via de
su mayor eficiencia o productividad. Es una objecion que
toca el nicleo moral de la accion humana en el mercado.

Debemos decir al respecto lo siguiente:

— la posibilidad de manipulacion del otro, como posibili-
dad moral, es innegable, o de lo contrario no habria
libre albedrio. Es una posibilidad, por otra parte, no re-
ucida solo al ambito del mercado, sino, después del
pecado original, a toda relacion humana en si misma
buena. Puede suceder en el matrimonio, en las relacio-
nes legitimas de poder, etc. Pero por ese mismo moti-
vo, porque es una posibilidad moral, no es un proceso
necesario de una determinada etapa de la historia, como
en el materialismo dialéctico, y eso es lo que distingue
a la alienacion dentro de una posibilidad luego del pe-
cado original y la alienacion como proceso necesario del
capitalismo como etapa de la lucha de clases.”

37 Ver al respecto, Sagrada Congregacion para la Doctrina de la Fe (1984),
«Instruccion sobre algunos aspectos de la “teologia de la liberacion”, en
L’Osservatore Romano, 1984: caps. 7-9.

95



— En ese sentido, cabe reiterar que «el mercado» del que
hablamos es un proceso espontineo, connatural a la
naturaleza humana que trata de minimizar la escasez
(ya hemos tratado este tema), que tiene sus diversas
fases de evolucion y que no se identifica solo con el
capitalismo concomitante y posterior a la revolucion
industrial, que, por lo demds, tampoco es moralmente
indebido en si mismo.%

— Los actos de compra/venta en un mercado, y también
en las caracteristicas culturales del mercado en Occi-
dente, son habitualmente una estrategia abierta, anun-
ciada, conocida por conocimiento comin del mundo
de la vida y del horizonte de pre-comprension cultu-
ral, y en ese sentido no son estrategias maliciosamen-
te ocultas. El mercado implica, precisamente, personas
comunicandose, hablando, expresando sus preferencias
y valoraciones, con pactos de lectura que dependen de
usos y costumbres culturales abiertos. Las normas de
regateo cuando se compra o se vende un departamento,
o las normas de regateo en un mercado indigena de
Centroamérica, o las normas de compra/venta en un
super-mercado occidental, se suponen conocidas para
quienes participan en esos «juegos de lenguaje». Yo no
puedo denunciar engafio porque vaya a la India o a
Nueva York y no conozca las normas implicitas que
manejan sus respectivos mercados. En este sentido, los
ordenes espontdneos, en tanto procesos de comunica-
cion de conocimiento disperso, se manejan con actos
del habla perlocutivos abiertos y no caen, por ende, en
el cardcter casi necesariamente manipulador de un acto

38 Nos referimos al punto 101 de la enciclica Quadragesimo anno; ver
al respecto Doctrina Pontificia, Madrid: BAC, 1964, p. 672; sin olvidar, por
supuesto, el famoso punto 42 de la Centesimus annus, op. cit.

96



del habla ocultamente estratégico. O sea: en los merca-
dos (igual que en la politica o en las relaciones entre los
Sexos) se manejan estrategias, pero son abiertas y, en
ese sentido, parte de pactos de lectura conocidos impli-
citamente. Para pasar a otro dmbito, ningin caballero
puede sentirse enganado porque una dama rechace su
primera invitacion salir dando cualquier excusa, cuando
en un determinado «juego» ello es entendido como una
prueba para ver si el caballero invita del vuelta. Si el
caballero decodifica «no quiere salir conmigo, punto»,
es que no estd entendiendo el juego de lenguaje. De
igual modo, si un comprador interpreta «el precio es
100, yo compro solo por 80, punto», es la misma situa-
cion. El mercado es por ende un juego de lenguaje abier-
to. Presuponiendo el conocimiento comtn de un deter-
minado mundo de la vida y un normal libre albedrio, es
un proceso natural de comunicacion y no de alienacion.
Desde el punto de vista juridico, un acto de compra/
venta puede ser perfectamente legitimo aunque la in-
tencion uiltima de alguno de sus participantes sea «do-
minar indebidamente» al otro. Ello es asi porque, en
los actos de compra/venta donde rige la justicia con-
mutativa, se cumple también que en la virtud de la jus-
ticia, un acto puede ser justo aunque la intencién ulti-
ma del ser humano sea otra. Y ello es asi porque el
objeto de la justicia es lo justo. Si yo devuelvo a otro
una suma debida, mi acto es justo aunque mi inten-
cion Ultima sea indebida, por ejemplo, s6lo quedar bien
con ¢€l. Por ende, la justicia humana —esa ley humana
que no puede abarcar, precisamente, todo lo exigido
por la ley natural— no puede pedir el control de las

¥ Santo Tomds de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I-11, Q. 96, a. 2c.

97



intenciones ultimas de las personas intervinientes, don-
de entra precisamente el fin Gltimo de la accion. O sea,
la justicia humana, para seguir la cldsica caracteristica tri-
partita de un acto moral, cae sobre el objeto, nunca sobre
el fin'y a veces sobre la circunstancia de la accion. O
sea, si yo ejecuto un acto de compra/venta sin atentar
contra la justicia pero sin mirar al otro en tanto otro, ello
es moralmente malo por ese «sin mirar al otro en tanto
otro», pero justo desde un punto de vista moral  legal.
Por éllo es importante, al realizar un acto de compra/venta,
mirar al otro nosolo como aquél que esta comprando/
vendiendo, sino ademds como lo que es en si mismo, per-
sona, mas alla de que «me sirva». Pero ello esta mas alla
de lo que la ley humana pueda contemplar.

— Por Gltimo, alguien podria decir que en el mercado hay
engano si se vende o se compra a un precio mayor o
menor de lo que la cosa vale en si misma pero para con-
testar esa objecion... Debemos pasar el punto siguiente.

b) La ética en los precios

Recordemos que segin Santo Tomas el deber ser es un
analogado del ser. Ello se desprende de la ética de Santo
Tomas y de la filosofia cristiana en general, donde la ley
natural no es mas que el despliegue de las capacidades de
la naturaleza del ser humano. Por eso, desde esa perspec-
tiva, la famosa separacion de Hume entre ser y deber ser
no tiene sentido.

Por ende, para analizar el deber ser en los precios hay
que analizar el seren los precios, esto es, la naturaleza de esa
relacion intersubjetiva que llamamos precios (norma que
se cumple, mutatis mutandis, para todas las cuestiones de
ética econdmica).

98



Hasta ahora hemos dicho algo que creemos importante,
esto es, que los precios son sintesis de conocimiento dis-
perso, pero hay que extender el andlisis de dicha caracte-
rizacion para el tema que nos compete.

Repasemos dos cuestiones: propiedad y teoria del valor.

Analicemos para ello un caso simple: Juan decide ven-
der su automovil por USS 10.000 y Roberto no lo quiere
comprar por mas de 8000. Por supuesto, una consecuen-
cia muy importante, a efectos de teoria econodmica, es que
en ese caso no habra intercambio, pero a efectos de lo que
estamos analizando, hay dos cuestiones previas.

Uno. Que Juan decida vender su automévil presupone
la propiedad de su automovil. Por ende la oferta, la deman-
da y los precios presuponen la propiedad de los bienes y
servicios que se intercambian. La propiedad de la que ha-
blamos aqui esta justificada como precepto secundario de
la ley natural, segtn lo afirmado por Santo Tomas en I-II,
Q. 94 a. 5 ad 3, por su utilidad, como un «adinvenio» del
intelecto humano, que, como hemos visto en todo lo que
venimos diciendo, en la economia actual pasa por mini-
mizar el problema de la escasez. La propiedad es senci-
llamente una institucion evolutiva para minimizar el pro-
blema de la escasez y por ello es precepto secundario de
la ley natural 40

Dos. Cuando dijimos que los precios son sintesis de
conocimiento disperso, dijimos que ello permite leer en
el mercado la escasez relativa de los bienes, esto, cuan es-
caso es un bien. Pero esa escasez no es objetiva, sino,

40 He desarrollado en detalle ese aspecto en Zanotti, Gabriel, Crisis de
la razon y crisis de la democracia, Buenos Aires: UCEMA, 2008. [Online]
disponible en www.cema.edu.ar/publicaciones/doc_trabajo.html; e id, «La
ley natural, la cooperacion social y el orden espontineo», en Revista de
la Facultad de Derecho N.° 19, Guatemala: Universidad Francisco Marro-
quin, 2001.

99



como todos los fendmenos sociales, inter-subjetiva y sub-
jetiva. ;Qué quiere decir ello? Que el valor de los bienes
en el mercado, que se traduce en los precios, no es una
propiedad de la cosa en si misma independientemente de
su intercambio humano, sino de la cosa en tanto inter-
cambiada y valorada por las personas («subjetivo») que
intercambian. Esto es muy conocido por los economistas
como teoria subjetiva del valor, pero habitualmente cho-
ca con la nocion escoléstica de bien cuyo valor, en tanto
«bonum», es «objetivo» («la cosa es apetecida por ser bue-
na y no buena por ser apetecida»); y por ello yo la estoy
presentando de modo tal que no se produzca ese con-
flicto, pero no por mi modo de presentacion sino porque
verdaderamente no lo hay.*!

Por supuesto que el valor moral es «objetivo», en tan-
to que el bien moral de una accion humana depende de
un objeto, fin y circunstancias que no son decididos arbi-
trariamente por la persona actuante. Por supuesto que ade-
mds puede haber otro tipo de valores involucrados en una
mercancia (artistico, por ejemplo) independientes del acto
de intercambio. Por supuesto que el «bonum» es un tras-
cendental del ente y como tal el grado de bondad de una
cosa depende de su «gradacion entitativa», dependiente
de su esencia.* Pero nada de ello obsta a que, como hemos
visto, la escasez de la que hablamos es inter-subjetiva, en
relacion a lo humano, y por ello si un bien o servicio no
es demandado en el mercado no tiene valor (a ello lla-
mamos subjetividad del valor en el mercado). Puede ser

41 Hemos desarrollado esto en detalle en nuestra tesis de doctorado
de 1990, Zanotti, Gabriel, Fundamentos filosificos y epistemoldgicos de la
praxeologia, op. cit.

42 Ver Ferro, Luis S., La sabiduria filosdfica siguiendo las buellas de
Santo Tomas, op. cit., Tema 3.

100



que algo «deba» ser demandado por los consumidores,
pero lo que determina su precio en el mercado es que
efectivamente sea demandado y ofrecido. Por ello los eco-
nomistas saben que la teoria subjetiva del valor soluciona
la famosa «paradoja del valor» de los economistas clasi-
cos: algo tan importante como el agua puede tener menos
valor en el mercado que una pepita de oro en la medida
de que el agua en determinadas situaciones (no en un de-
sierto) sea mas ofrecida en el mercado y el valor de cada
unidad de agua (que los economistas llaman «utilidad
marginal») sea menor.

Por ende algo vale en el mercado (repetimos: en el mer-
cado) en la medida que una persona valore lo que ofre-
ce y lo que demanda. Pero el precio implica el encuentro
entre las valoraciones de oferente y demandante. Si yo
valoro mi celular en U$S 5.000 y nadie me compra por esa
valoracion, tendré que ir bajando mis pretensiones hasta
encontrar un comprador. Pero si mi celular comienza a ser
altamente demandado por mucha gente, puede ser que lo
venda por esa valuacion o mas. Esto es, recién en el momen-
to del intercambio se establece el «precio», que depende,
como vemos, del encuentro de las valuaciones subjetivas
de oferentes y demandantes, y por eso los precios indican
la «escasez relativa»: porque la escasez en el mercado no
depende de la cantidad objetivamente contable del bien,
sino de cuanto sea demandado y ofrecido por personas. Y
esto es importante porque, a su vez, como ya explicamos,
permite que las expectativas se ajusten: si yo soy oferente
(tal vez empresario) de celulares y «leo» que los precios
de los celulares suben, tal vez me decida a hacer inversio-
nes adicionales en ese sector, lo cual aumentara luego la
oferta de celulares y su precio comenzara a bajar. Todas
estas explicaciones, que para algunos economistas (no
todos) son muy conocidas, las estamos resumiendo a fines

101



de comprender la naturaleza de esas relaciones intersub-
jetivas llamadas precios y por ende poder analizar bien su
«deber ser».

Las conclusiones respecto a la ética de los precios, dado
en andlisis anterior, son las siguientes:

— La decision de vender o no vender, comprar o no com-
prar (A), que es lo que implica que aumente o no la
oferta y la demanda, depende de la propiedad como
precepto secundario de la ley natural (B). Por ende, si
B es éticamente correcto, A lo serd también. Luego, si,
por ejemplo, yo decidiera NO vender mi auto, y éste,
a su vez, fuera altamente demandado, su precio poten-
cial tenderia a infinito, o sea, «no se vende». Pero si
la propiedad de mi auto es éticamente correcta, enton-
ces que el precio sea «alto» en el sentido de tender al
infinito, también lo es. Por ende un «precio alto» no es
fruto de una accion inmoral, sino de una propiedad éti-
camente justificada, frente, a su vez, de una demanda
del bien en cuestion.

— La pregunta de si es licito vender o comprar en el mer-
cado por mas o menos de lo que la cosa vale esta mal
planteada en cuanto que el valor en el mercado es sub-
jetivo en el sentido que lo hemos explicado. La cosa en
el mercado vale lo que vale en el mercado. Es casi tau-
tologico. Si tiene alguin otro tipo de valor, no es el valor
que conforma los precios.

— Cuando aumenta la demanda de un bien, alguien con
buena voluntad puede decidir mantener el precio como
estd o bajarlo, pero la cantidad ofrecida del bien se aca-
bard rapidamente. Un convento de benedictinos pue-
de estar vendiendo miel por $ 10 el frasco. Supongamos
que la demanda de miel aumenta repentinamente por-
que las personas estan convencidas de sus propiedades

102



curativas o lo que fuere. Los benedictinos pueden deci-
dir bajar el precio o mas aun, repartir todo su stock, y
ello parecerd muy meritorio. Pero ese stock se acaba-
ra ripidamente. Tienen que producir mds cantidad, lo
cual requiere mds inversion por parte de ellos, lo cual
no es nada sencillo y, mientras tanto, si no quieren ago-
tar el stock, deberan (con «necesidad de medio», no
«ontologicar) ver si pueden obtener un precio més alto,
si la demanda les responde, para que no haya largas
filas de demandantes alrededor del convento que lue-
go se queden sin miel, y para, a su vez, obtener un
margen adicional de rentabilidad que les permita obte-
ner nuevos créditos para re-invertir en la produccion
de miel. Nada de ello se produce por la maldad moral
de los benedictinos. A su vez, ese nuevo precio de la
miel, mas alto, atraera a otro oferentes (excepto que los
benedictinos tengan una licencia exclusiva para pro-
ducir miel concedida por el gobierno) que lentamente
hardn que el precio de la miel tienda nuevamente a la
baja.

Dado el corazon humano después del pecado original,
puede ser perfectamente que alguien saque provecho
de un precio alto, de un bien que es su propiedad, sin
importarle en absoluto el projimo, sobre todo en situa-
ciones tales como ser vendedor de agua en un desier-
to, etc. Ello, obviamente, no serfa correcto moralmen-
te. Pero entonces, squé hacer? La tentacion es que los
gobiernos (esto es, otras personas con poder de coac-
cion) intervengan ese mercado y expropien la pro-
duccion o fijen precios maximos, etc. Pero ello produ-
ciria los siguientes resultados: a) como explicamos antes,
al intervenir en un precio se borra la fuente de inter-
pretacion de la escasez relativa en el mercado y la situa-
cion es peor; b) la expropiacion de la produccion en

103



cuestion desalienta los incentivos para la produccion y
la situacion es peor, atentando contra el principio de
subsidiariedad.

Desde el punto de vista de la ley humana, hemos vis-
to ya que Santo Tomds deja bien en claro que dicha
ley no abarca todo lo prohibido por la ley natural. Por
ende, vender al precio de mercado puede ser perfec-
tamente bueno desde el punto de vista del objeto, fin
y circunstancias de la accion, o no, pero en este Gltimo
caso, por los motivos a y b, no es conveniente que la
ley humana interfiera en el proceso de mercado. Lo
inteligente es, desde el punto de vista de la ley huma-
na, en un caso de emergencia, que una agencia guber-
namental compre el bien en cuestion y lo venda mas
barato o lo regale y con ello no interfiere con el deli-
cado proceso de precios. Por supuesto, esta propues-
ta es alto opinable, y depende de condiciones que los
economistas han estudiado para los casos de «decision
publica»; en este caso se requeririan condiciones har-
to dificiles como que el gobierno sea preferentemente
municipal, tenga sus cuentas en orden, no se financie
con emision monetaria o impuestos a la renta,® etc.
Los precios en el mercado se manejan en una franja de
maximo y minimo: el limite maximo de venta es aquel
mas alld del cual no se encuentran compradores, y limi-
te minimo de compra es aquel por debajo del cual no
se encuentran vendedores. Yo puedo querer que mi
computadora se venda a U$S 10.000 pero es muy fac-
tible que mas alld de 500 no se encuentren compra-
dores; de igual modo, yo puedo querer comprar una
computadora (usada) por U$S 1 pero es muy factible
que por debajo de 400 no se encuentren vendedores.

43 Hayek, Friedrich A. von, Nuevos estudios, op. cit., cap. 8.

104



Esos limites estin determinados precisamente por la
oferta y la demanda del bien en cuestion y no se pue-
den pasar so pena de que no haya intercambio. Por
ende la voluntad del vendedor o comprador en el mer-
cado no «fija» los precios sino que depende de la inter-
accion con la otra valoracion. Esa franja es lo que im-
plica el «precio de mercado». Ahora bien, un cristiano
debe tener en cuenta el bien de su préjimo y por ende
puede ser perfectamente bueno que, al vender algo,
en determinada circunstancia, no busque el limite maxi-
mo de venta sino el minimo, pero mds alld del minimo
no va a poder bajar. Yo puedo ser farmacéutico y pro-
pietario de mi farmacia y ante determinada circuns-
tancia, bajar mi valuaciéon de un medicamento de 100
a 80, pero si lo sigo bajando, por un lado aumentara
enormemente la demanda y no voy a poder satisfacerla
y, por el otro, los vendedores del medicamento en cues-
tion dejardn de proveerme. En ese caso, es perfectamente
cristiano seguir vendiendo a 80y, por otro lado, en una
accion fuera de mercado, distribuir gratuitamente medi-
camentos que yo haya podido adquirir con mis recur-
sos, ayuda de una fundacion, etc. Hacemos todas estas
aclaraciones precisamente para que se vea que la éti-
ca de los precios no tiene autonomia absoluta en la
determinacion de los precios. El nivel de los precios
no depende de la buena o mala voluntad de las per-
sonas; esta ultima puede incidir pero hemos visto que
el factor bésico es la demanda subjetiva de los bienes
y todas las consecuencias de la interaccion de las valo-
raciones cuyos ejemplos hemos explicado.

Conclusion: la cosa «en si misma», esto es, independien-

temente de su intercambio en el mercado, puede tener tal
o cual valor, pero ese valor 7o tiene que ver con los precios.

105



Estos ultimos surgen de las valoraciones inter-subjetivas
de las personas en el mercado, y hay que tener en cuenta
esto ultimo para analizar la ética de oferentes y deman-
dantes en el mercado.

Pero este mercado, como hemos visto, no es un meca-
nismo, que se mueva por accion y reaccion, sino un pro-
ceso, una inter-accion entre personas. Y el factor que lo
mueve hacia una mayor coordinacion de expectativas es
la referida tendencia al aprendizaje, que se traduce en el
factor empresarial. Pero ese papel —el empresario, la
empresarialidad— ha quedado muy desdibujado ante una
ética cristiana. Colocarlo nuevamente en el contexto de
una antropologia y ética cristiano-catdlicas, es el cometido
de nuestro proximo capitulo.

106



4. Hacia una ética de la produccion
y un analisis de la vocacion empresarial

1. Pequerio repaso del tema de la escasez
y la produccion

Ya hemos visto que, después del pecado original, el ser
humano queda expuesto a una situacion de escasez que
no es mala en si misma, sino que es una radical insufi-
ciencia de la naturaleza fisica en relacion a sus necesida-
des culturales, especificamente humanas (inter-subjetivas).
Hemos visto también que el ser humano pierde ademas
el don preternatural de ciencia y queda expuesto a una
situacion de conocimiento disperso azin mds disperso que
el que tuviera en estado de naturaleza «pura», y que el
conocimiento que tiene en estado de naturaleza redimi-
da es el necesario para la salvacion pero ello no incluye
los demas tipos de conocimiento necesarios para su vida
natural. Esa escasez, sumada a la dispersion de conoci-
miento, es la clave del problema economico, parte del cual
es, justamente, como produciraquello que es escaso. Hemos
visto que nada tenemos que objetar a la justicia distribu-
tiva pero ésta siempre presupone (ya sea la del padre de
familia, la del abad de un convento, la del parroco en su
parroquia, la del rector en su universidad, la del gober-
nante en su municipio, y asi) precisamente un «pre-supues-
to», esto es, un conjunto dado de bienes y servicios que
hay que repartir, pero esos bienes no pueden ser dados

107



de la nada, sino que deben haber sido previamente pro-
ducidos. Hay una diferencia cultural evolutiva enorme
entre hacer una canoa o un transbordador espacial, pero
ambos remiten a un proceso de ahorro e inversion como
unico método de produccion de aquello que no estd dado
de manera sobreabundante, y hemos visto, en relacion
a esa escasez, el papel de los mercados, la propiedad y
los precios como instituciones que permiten concentrar
el conocimiento e incentivar ese proceso de ahorro e
inversion.

El problema econémico se concentra entonces en la
escasez y la produccion de aquellos bienes y servicios que
son escasos. La distribucion en cambio se concentra en un
problema ético: como distribuir con justicia lo que ya ha
sido producido. Pero entonces se produce un desenfoque:
concentramos el problema ético pero también el econo-
mico en la sola distribucion (frases tales como «la rique-
za esta alli, el problema es como se la distribuye») y des-
atendemos el tema de la produccion, y, al mismo tiempo,
desatendemos también a la ética de la produccion. Quie-
ro decir: si enfocamos bien el tema y vemos que el pro-
blema econémico se concentra en como concentrar el
conocimiento disperso y por ende producir aquello que
es escaso, entonces nos daremos cuenta al mismo tiempo
que la ética también tiene que ver con ello. De lo contra-
rio tendremos el preconcepto negativo de que solo el que
distribuye es bueno y el que produce es solo un egoista con-
centrado en su ganancia. No. En la produccion puede
haber mal moral pero también bien moral; como toda
accion humana, esta abierta a ambas cosas. Y como la tra-
dicion cristiana es rica en las advertencias contra la rique-
za, vale la pena preguntarse: ;,donde estd el bien moral en
los procesos productivos?

108



2. La accion empresarial en el mercado

Para ello, de igual modo que para analizar la ética en los
precios analizamos la naturaleza de los precios, ahora de-
bemos analizar brevemente la naturaleza de la empresa-
rialidad en el mercado.

Cuando vimos al mercado como orden espontineo,
vimos que uno de sus principales condiciones era la pre-
sencia de una capacidad de aprendizaje por parte de ofe-
rentes y demandantes para conjeturar e interpretar las ex-
pectativas de los demds participantes en ese «juego de
lenguaje». Esa capacidad de aprendizaje compensaba al
conocimiento disperso con el que actuamos en el merca-
do y permitia que las expectativas de oferta y demanda fue-
ran menos dispersas.

Pero, ;qué significa, mas especificamente, ese aprendi-
zaje? Anos después, Mises escribi6 en su tratado de econo-
mia que «...como todo sujeto actuante, el empresario siem-
pre ve hacia adelante. Se maneja en las inciertas condiciones
del futuro. Su éxito o fracaso depende de cudn correcta-
mente anticipe los sucesos inciertos venideros. Si falla en
interpretar el futuro, sale del mercado. La Unica fuente de
la ganancia empresarial esta en su habilidad en anticipar
mejor que los demds la demanda futura de los consumido-
res».! El contexto de este parrafo es el origen de las pérdidas

1 Mises, Ludwig von, La Accion Humana, op. cit., cap. 15. El original
ingles es el siguiente: «...Like every acting man, the entrepreneur is always
a speculator. He deals with the uncertain conditions of the future. His
success or failure depends on the correctness of his anticipation of uncertain
events. If he fails in his understanding of things to come, he is doomed.
The only source from which an entrepreneur’s profits stem is his ability to
anticipate better than other people the future demand of the consumers».
[Online] disponible en www.mises.org/humanaction/chap15sec8.asp, acceso
2 de junio de 2010. La traduccion es propia. Como se puede observar, el

109



o ganancias en el mercado, para lo cual Mises habla de una
especial habilidad de prever y anticiparse a las valoracio-
nes de la demanda. Por eso Mises también hablaba del
caracter empresarial de toda accion humana en el merca-
do:? ya seamos productores, consumidores, ahorristas, inver-
sionistas, empleados o empleadores, todos tratamos de anti-
cipar de algtin modo nuestra situacion futura en el mercado.

Sobre la base de Hayek y Mises, desde 1973 en ade-
lante, el economista Isreal Kirzner desarrollo la teoria de
la empresarialidad como una «alertness» empresarial:3 una
habilidad, no adquirida por la educacion formal, de «estar
alerta» a las oportunidades de ganancia en el mercado. No
la pura suerte, sino una capacidad intelectual intuitiva, con-
jetural, de presuponer por donde van a circular las valo-
raciones de los demas participantes en el mercado; una
capacidad de interpretacion de la situacion de mercado
que permite ver una oportunidad de ganancia donde otros
no la ven. El contexto de todo esto es nuevamente expli-
car de qué modo el mercado, como proceso espontineo,
tiende a una mayor coordinacion de conocimiento, en con-
traposicion a los modelos tradicionales de competencia
perfecta y en contraposicion al modelo shumpeteriano de
empresario como creacion «destructivar.

¢Por qué hemos aclarado el contexto en todos los casos?
Porque para el lector cristiano, esta relacion entre ganancia

término «especulador» ha sido traducido no literalmente, dado el cardcter
moralmente negativo que ha adquirido en el espaiol, cosa que Mises no
tenfa in mente en absoluto.

2 0Op. cit.

3 Kirzner, Israel, Competition and Entrepreneuership, Chicago and Lon-
don: Chicago University Press, 1973; id, The Meaning of Market Process,
London and New York: Routledge, 1992 e id, The Driving Force of The Mar-
ket, London and New York: Routledge, 2000 [trad. esp. Competencia y em-
presarialidad, 2.* ed., Union Editorial, Madrid 1998].

110



y accion empresarial puede parecer descriptiva, si, pero
éticamente deficiente. Claro que no es sélo la ganancia lo
que debe mover la accion empresarial, y nosotros mismos
lo vamos a afirmar, pero por ello mismo hay que enten-
der el problema que tenian Hayek, Mises y Kirzner entre
manos. El problema es si el mercado es un proceso que
concentra conocimiento o lo dispersa, si coordina expec-
tativas o al contrario las des-encuentra, en Gltima instan-
cia, si tiende al orden o al des-orden. Por ello centran su
atencion en que, si alguien «logra mantenerse» en el mer-
cado, es porque no incurre en permanentes pérdidas; si
no incurre en pérdidas es que como oferente su bien o ser-
vicio goza de demanda efectiva, y si goza de demanda
quiere decir que ha acertado en conducir los recursos esca-
sos hacia las necesidades de la demanda, lo cual es parte
de la esencia del problema econémico. Pero ese «mante-
nerse o no» en el mercado tiene que ver, si, con el mar-
gen de rentabilidad o pérdida que el oferente obtenga, y
por ello el tema «se concentra» en el tema de la «ganan-
cia» empresarial y la famosa rentabilidad. Mantengamo-
nos por abora en ese contexto.

3. Legalidad, justicia y ley humana
en el caso de la ganancia empresarial

Como sabemos, la moralidad de una conducta humana
depende del objeto, fin y circunstancias. Si un empresario
obtiene su ganancia en el mercado sin dolo, fraude, vio-
lencia o monopolio juridico indebido, su ganancia es justa
(dadas todas las aclaraciones efectuadas anteriormente
sobre los precios y la propiedad) independientemente de
su fin ltimo y circunstancias diversas. Rige en este caso la
misma norma que para cualquier intercambio en justicia

111



conmutativa: si doy al otro lo que debo y recibo lo que
debo, la ganancia es justa mas alld del fin Gltimo y cir-
cunstancias. Y dado que, como ya hemos aclarado, /a ley
humana trata solo de esta justicia, no corresponde a la ley
humana inmiscuirse en los fines Gltimos de las acciones,
ni éstas ni de cualquier otra.

Por lo tanto, desde un punto de vista legal, una ganan-
cia puede ser perfectamente justa, en la medida que cum-
pla con las normas que la ley humana puede exigir de la
justicia. Ese caso estd abierto a que los fines tltimos de la
accion sean santos, muy buenos, medianamente buenos
o definitivamente malos, pero no corresponde a la justicia
humana esa cuestion.

Si entramos en la moralidad de la accion, el fin puede
ser moralmente neutro y por ende las circunstancias son
definitorias. Si uso la rentabilidad obtenida para ir de via-
je, ello no es bueno ni malo en si mismo, y hay que ana-
lizar las circunstancias: por qué voy de viaje, la compati-
bilidad del viaje con otras virtudes, etc.

Si uso la rentabilidad obtenida «para ayudar a los nece-
sitados» (ejemplo tipico) ello es moralmente bueno pero
también es necesario analizar las circunstancias: si con ello
dejo de ayudar a mi familia, o lo hago s6lo para aparecer
en los medios de comunicacion, etc.

Y si la uso solo para fines intrinsecamente incompati-
bles con una vida cristiana o incluso incompatibles con
virtudes humanas fundamentales, ello es inmoral, claro, pero
no ilegal. Este punto cuesta habitualmente al cristiano en
la medida que no esté acostumbrado a fijar el limite entre
lo moral y lo legal, yy por ello la cita de Santo Tomas al res-
pecto que hemos usado muchas veces.*

4TI, Q. 96, a. 2c.

112



4. La vocacion empresarial

a) La vocacion empresarial como parte
del llamado universal a la santidad

Todo lo anterior es importante como aclaracion, como pasos
previos, relativamente obvios, aunque olvidados a veces,
que nos permiten llegar al punto fundamental: la vocacion
empresarial.’

La vocacion empresarial debe enmarcarse ante todo en
el tema de la vocacion desde un punto de vista de una
antropologia cristiana. Usos y costumbres linguisticos y de
la praxis cotidiana mostraban a la vocacion, no mucho
tiempo atras, como un llamado que Dios hacia a los sacer-
dotes y religiosos/as, dejando a los demas como «los no
llamados». Eso nunca formo parte de la Fe Catolica pero
en la praxis cotidiana de la Iglesia se lo veia asi.

El Vaticano II fue un llamado de atencion en ese sen-
tido. Puso las cosas en su lugar y defini6 al laico como
«...todos los fieles cristianos, a excepcion de los miem-
bros del orden sagrado y los del estado religioso aproba-
do por la Iglesia. Es decir, los fieles que, en cuanto incor-
porados a Cristo por el bautismo, integrados al Pueblo de
Dios y hechos participes, a su modo, de la funcion sacer-
dotal, profética y real de Cristo, ejercen en la Iglesia y en
el mundo la mision de todo el pueblo cristiano en la par-
te que a ellos corresponde...».% Esto es, una caracteriza-
cion positiva: el laico es llamado a estar en el mundo, no
«dejado a su suerte porque no fue llamado». Y, coheren-
temente con ello, el Vaticano II destaco el llamado uni-
versal a la santidad, esto es que todos, en cualquier estado,

5> Ver Sirico, Robert, The Entrepreneurial Vocation, op. cit.
6 Vaticano 11, op. cit., Lumen gentium, N.° 31.

113



laical, religioso o sacerdotal, son llamados, en virtud del
bautismo, a realizar plenamente su union con Dios por
medio de la perfeccion de la caridad que viene de Dios.’

Coherentemente con todo lo anterior, uno de los ambi-
tos donde mas se record6 este tema y donde cambio inclu-
so la praxis pastoral de la Iglesia, fue el matrimonio. Nue-
vamente, mientras una praxis y un pensamiento no escrito
veian al matrimonio como «lo que quedaba a los no lla-
mados», e incluso se lo veia como una canalizacion de
una siempre peligrosa sexualidad, a fin de evitar la con-
denacion, el Vaticano I puso énfasis en aspectos que el
magisterio anterior nunca habia olvidado.® El matrimonio
es una vocacion, un llamado a la santidad en el mundo
laical, un llamado a la perfeccion cristiana, una Iglesia
doméstica,” y su inherente sexualidad, antes cubierta de
sospecha hasta que se demuestre lo contrario, es ahora
destacada como algo bueno en si mismo. No se le da un
«Si, pero...», y a continuacion una serie de advertencias
y admoniciones (algo de esto ya habiamos comentado en
el cap. 1), sino un si definitorio, no ignorando, desde lue-
go, que después del pecado original, esto tan bello y noble,
la sexualidad, puede salirse de su vocacion originaria y su
orden originario, y que la corrupcion de lo mejor es lo peor.

Pues bien: diagnostico (faliblemente, claro), que en
cuanto en cuanto a lo econdémico, la escasez, el comercio,
el mercado y la accion empresarial, estamos igual que con
respecto al matrimonio antes de los recordatorios del Va-
ticano II; no como doctrina escrita, claro, pero si como

7 «...Si bien en la Iglesia no todos van por el mismo camino, sin em-
bargo, todos estdn llamados a la santidad y han alcanzado idéntica fe por
la justicia de Dios (cf. 2 P 1,1).» Op. cit., N.2 32.

8 Gaudium et spes, op. cit., N.2 47-52.

9 Op. cit., N.2 49,

114



pensamiento y praxis cotidiana. No es de extrafar, pues,
que hablar de una «vocacion empresarial», desde una an-
tropologia cristiano-catdlica, siga siendo algo nuevo.

¢En qué consiste la vocacion empresarial? ;Qué es ese
«llamado»? Es, como sabemos, un «emprendimiento», pero,
¢hacia qué?

Alli esta la clave. El empresario tiene un pro-yecto.
Como todo ser en el mundo, €l forja su futuro, se «yecta»
hacia delante en el ambito del mercado. El empresario tie-
ne un suefo, un anhelo, una idea, esto es, una causa for-
mal extrinseca, que se identifica con la causa final, que es
lo primero en la intencion. El empresario no tiene inicial-
mente capital, o una inversion realizada: tiene una idea,
a partir de la cual puede pedir crédito, ir hacia el futuro,
combinar factores de produccion presentes pensando en
un bien futuro. Y para eso necesita rentabilidad, por su-
puesto, pero como medio, no como fin. El fin es el pro-
yecto. Lo que pone en marcha su energia y su capacidad
es esa idea final. Desde un punto de vista antropologico,
es lo que le da pasion. Sin pasion, sin ideales, sin voca-
cion, precisamente, los seres humanos caen en la existen-
cia inauténtica, se convierten en robots, son invadidos por
la sola razon instrumental y su vida carece de sentido. Y
con ello, paraddjicamente, su eficiencia cae. El que va al
mercado preguntando «qué se vende», ha perdido el sen-
tido de su vida y, paradojicamente, serd un mal empresa-
rio, al poner el fin exclusivo de su vida en cualquier tipo
de rentabilidad, como aquel barco que, sin rumbo fijo,
cualquier viento le viene bien.

En la pelicula Meet Joe Black,'0 el personaje central es
precisamente un empresario, William Parrish, dueno de una

10 [Online] disponible en www.imdb.com/title/tt0119643/, acceso 2 de
junio de 2010; Internet.

115



prestigiosa empresa de comunicaciones. Uno de los sub-
tramas de la pelicula es que nuestro empresario tiene pre-
siones, por parte del directorio, para realizar una fusion con
otra empresa con usos y costumbres éticamente muy cues-
tionables. La fusion le daria mayor rentabilidad y es juridi-
camente irreprochable, pero Parrish percibe que, precisa-
mente, la fusion lo saca de su proyecto. una empresa donde
la verdad y la honestidad de la comunicacion es lo princi-
pal. Permanece inflexible en su postura y, debido a una
habil maniobra de uno de los principales accionistas, pier-
de su puesto como presidente del directorio. Vale la pena
escuchar las palabras que los guionistas ponen en su per-
sonaje: «...I don’t want anybody buying up my life’s work
and turning it into something it wasn’t meant to be. A man
wants to leave something behind. And he wants it left behind
the way he made it. And he wants it to be run the way he
run it - with a sense of honor, of dedication, of truth. Okay?»!!
El ejemplo no podria ser mas claro: el trabajo de su vida
no va a ser comprador para algo que no estaba destinado
a ser: un modo en el cual hay sentido de honor y verdad.

Por supuesto, cualquier persona de buena voluntad,
honorable, puede tener un proyecto empresarial. Pero el
cristianismo le agrega, precisamente, un valor agregado
especial. Las personas descubren, en una vida cristiana,
no s6lo su vocacion humana universal, Dios, sino también
su vocacion particular, como personas individuales, aque-
lla esencia individual en cuyo despliegue esta contenida
su vocacion.'? La vida cristiana es una vida destinada a
descubrir su sentido.

11 [Online] disponible en www.imsdb.com/scripts/Meet-Joe-Black.htm,
acceso 2 de junio de 2010; Internet.

12 Hemos tratado este tema en Zanotti, Gabriel, Existencia humana y
misterio de Dios, Tucuman: UNSTA, 2008.

116



Si no es asi, es porque el tema del llamado universal a
la santidad no esta ain maduro en la praxis y el pensa-
miento de los catdlicos, y una de sus implicaciones esen-
ciales, a saber, la vocacion laical, queda «suelta». El tra-
bajo es precisamente, junto con su familia, «el» medio de
santificacion del laico.!3 En la praxis y pensamiento co-
tidiano, algunas profesiones son vistas como «las tradi-
cionalmente buenas», pero algunas oteas quedan en una
sombra. El catolico promedio siente que su vida «es lo
que le quedd», es «lo que no tuvo mas remedio que hacer
para ganarse la vida»; pocas veces, o nunca, escucha de
la pastoral eclesial que ese trabajo es precisamente su
medio de santificacion, nada mas ni nada menos. Y menos
ain si «lo que le qued6» es ser comerciante o empresa-
rio. Conjeturo —no lo puedo probar, obviamente— que a
veces ciertas pastorales para la vida empresarial son rea-
lizadas desde una mentalidad que casi sin conciencia de
ello lo que hace es tirar agua bendita a algo intrinseca-
mente sospechoso. Igual que con la comunicacion social:
no se pude hacer una pastoral con el paradigma de que
los cristianos vayan a un lugar lindante siempre con el
pecado. Ningun trabajo es lindante con el pecado, todo
trabajo es medio de santificacion, excepto que, precisa-
mente, sea una actividad intrinsecamente mala. Pero si
pensamos como Platon o Marx, pensando que asi somos
cristianos (cosa frecuente), entonces las cosas cambian. En
Platon los comerciantes eran la parte mas baja de la so-
ciedad —y por ello podian tener propiedad— mientras los
militares y los filosofos eran los virtuosos. Ese desprecio
ontologico y ético hacia lo comercial ha subsistido hasta
nuestros dias, donde se siguen exaltando las virtudes épicas

13 Lumen gentium, op. cit., N.2 36.

117



de culturas guerreras y despreciando a la sencilla paz de
las culturas mas comerciales. Y para Marx, el capitalismo
es intrinsecamente explotador, cosa que, como sabemos,
muchos cristianos y muchos te6logos importantes han pen-
sado y atn piensan. Claro, con ello no llegaremos muy
lejos: imposible es «santificar» aquello que consideremos
intrinsecamente perverso. Y es en parte por ello que en
la praxis cotidiana de la Iglesia el tema de la santificacion
laical a través del comercio y la empresarialidad no ter-
mina de hacer carne. El laico escucha los sermones de los
domingos, dados por un sacerdote en cuya formacion hay
un mix desordenado de espiritualidad platonica y teologia
marxista de la liberacion, y no puede sentirse sino fuera
de todo lo que predica el sacerdote, cuando no retado y
menospreciado.

En nuestro enfoque hemos dado suficientes pautas para
que todo ello no suceda. En el primer capitulo hemos acla-
rado que la escasez y todo lo que de ella deriva no es cau-
sado por el pecado. Y en el tercer capitulo hemos insisti-
do con algo que también tardara mucho tiempo en llegar.
El pensamiento cristiano es intrinsecamente proclive a ver
el orden en el mundo fisico, porque esta creado por Dios,
y cuando ello fue olvidado, el aristotelismo cristiano me-
dieval hizo una excelente mision al recordarlo. Pero en
cambio, el pensamiento cristiano no termina de ver al
orden social, sino como mucho a un cristiano leviatan, cle-
rical, que tiene que poner orden a la fuerza en una masa
irredimible de pecadores. Por ello es tan proclive a los
organismos estatales de «control» del mercado. Si a ello
agrega la dialéctica marxista de la historia, escondida en
«tomar lo bueno» de Marx refiriéndose a la plus-valia, 4

14 Veamos un ejemplo tipico: Sans, Georg, «Que queda de Marx des-
pués de 1989», Criterio N.© 2.355, 2009.

118



no terminara de ver nunca al tema del orden espontineo
en el mercado, ni la 16gica intrinseca de los precios, la
escasez, la demanda subjetiva: pero la consecuencia antro-
pologica y pastoral es que todo el laicado quedara afec-
tado de «estar-en-ese-mundo-explotador-y-perverso», y
obviamente todo tema referido a la vocacion empresarial
sera un absurdo. Como mucho, la recomendacion que reci-
bird es que «solo si es bueno», «solo si comparte sus bie-
nes», podra redimirse de una actividad que en si misma
no es nada recomendable y que lo pone siempre en los
bordes del infierno.

En nuestro «mundo al revés», en cambio, la empresa-
rialidad es una vocacion, un llamado de Dios a santificarse
de un modo especial: un pro-yecto, una idea, que necesi-
ta la rentabilidad como medio, no como fin. Si el empresa-
rio no lo ve es que no se lo hacemos ver, de igual modo
que antes los esposos dificilmente podian verse a si mismos
como llamados a una mision, en la diversidad de dones,
tan importante, para cada uno y por ende para el cuerpo
de Cristo, como la religiosa o la sacerdotal.

Ahora bien: dijimos que ese empresario como pro-yecto
es un llamado de Dios a todos los hombres, creyentes o no.
¢Pero qué valor agregado le da el cristianismo? Primero, la
capacidad de verse a si mismo como llamado. Ese pensa-
miento y esa praxis habitual condenatoria de su actividad
es un error, incoherente como antes lo era el desprecio a
la sexualidad. No surge de la coberencia de la concepcion
cristiano-catolica del hombre y de la creacion. Al contra-
rio, lo que surge de esa concepcion es verse como llama-
doy, por ende, no «cubrir», sino dar a su vida un sentido
y con ello una pasion que lo hace ser mejor empresario.

Ese ser mejor empresario incluye, desde luego, ser tan
eficiente y competitivo como los demds. Un empresario
cristiano no es un timorato, un capitis diminutio que no

119



pueda competir de igual a igual con los demads: ser bue-
no en la especificad del propio trabajo forma parte de la
vocacion cristiana de la vida. Pero a ello le agrega una
serie de virtudes que para el catolicismo siempre han sido
claves: la austeridad, la frugalidad, el respeto a la palabra,
la honorabilidad. No diremos sobre ellas lo ya conocido
porque ademads su concrecion prudencial depende de fac-
tores culturales.

Pero hablando de cuestiones culturales, una de esas vir-
tudes, la laboriosidad, ha sido asociada habitualmente, por
la famosa tesis de M. Weber, a un espiritu protestante en
el surgimiento del capitalismo. No corresponde a los fines
de este trabajo analizar ahora ese conocido tema. Pero si
nos corresponde sefalar que si ciertas culturas catolicas
presentan costumbres menos afectas al trabajo producti-
vo como habito, ello es por motivos culturales precisamente
ajenos al mensaje en si mismo del Catolicismo. Mariano
Grondona, en su libro Las condiciones culturales del de-
sarrollo economico," sefiala que ciertas culturas anglosa-
jonas serian matutinas, mientras que otras, mas afectas a
lo «latino-catolico», serian vespertinas.!® Para las matuti-
nas, el «ser virtuoso», se concentra (son estereotipos, des-
de luego) de 9 a 17. Tanto privada como publicamente, lo
importante para ser una persona virtuosa se concentra en
esas virtudes laborales con las que la persona comienza
su manana. Si luego de las 17 no es tan buen amigo, o no
tan buen esposo o etc., ello ya forma parte de una inti-
midad que incluso queda mal conversar en publico. Para
las culturas vespertinas, en cambio, la persona puede asis-
tir a su trabajo desganada, puede ser ineficiente, puede no

15 Grondona, Mariano, Las condiciones culturales del desarrollo eco-
nomico, Buenos Aires: Ariel-Planeta, 1999.
16 Op, cit., XV, 13.

120



importarle lo que hace, pero la cuestion es que «después»
sea leal a sus amigos, que se encuentre con ellos, que sea
buen esposo y padre. Su trabajo queda en segundo plano
desde el punto de vista de sus «virtudes sociales».
Obviamente seria muy interesante comenzar con un
analisis sociologico de en qué medida es asi'y sobre todo
por qué es asi, pero ello, nuevamente, esta fuera de los
objetivos de este trabajo. Lo importante es senalar que si
el «tipo ideal» (en el sentido de Max Weber) de las cul-
turas vespertinas se manifiesta con mayor frecuencia en
culturas catolicas, ello es, volvemos a decir, un accidente
cultural, por mds enraizado que pueda estar en un deter-
minado horizonte cultural. Lo coherente a partir del Cato-
licismo como fe religiosa es creer firmemente que fuimos
llamados al mundo «para trabajar»!7 incluso antes del peca-
do original cuando, ya dijimos, el trabajo no estaba rela-
cionado con la escasez y menos atn con «el sudor» que
experimenta el hombre tras la expulsion del paraiso. El
catolico cree por fe que su vida, en cualquier estado, es
un llamado a la santificacion, y que por ende su trabajo
debe ser visto como medio de santificacion en el mundo
y como medio de santificar a/ mundo: tal como afirma-
bamos que el Vaticano II lo decia. La contraposicion entre
trabajo y contemplacion, que ha sido tan divulgada por el
famoso libro de J. Pieper, El Ocio y la vida intelectual,'®
es comprensible como una reaccion hacia la racionali-
dad instrumental y el «pensar calculante»'” que ha inva-
dido a la cultura occidental en desmedro de la capacidad

17" Biblia de Jerusalen, op. cit., Gn 15.

18 Pieper, Josef, El ocio y la vida intelectual, Madrid: Rialp, 1962.

19 Heidegger, Martin, ;Qué quiere decir pensar?, 1952. [Online] dis-
ponible en www.heideggeriana.com.ar/textos/decir_pensar.htm, acceso 2
de junio de 2010; Internet.

121



de contemplacion, capacidad que viene precisamente de
esa nocion de intellectus que analizabamos en el cap. II.
Ello se ve también en esa contraposicion entre trabajo inte-
lectual y manual que existio en el medioevo y afect6 tam-
bién a Santo Tomés de Aquino.? Pero, precisamente, cuan-
do el Catolicismo se vive de modo coberente, vuelve a poner
en su lugar a la vida del ser humano como un llamado
hacia Dios mediante el despliegue de la propia indivi-
dualidad, por el caricter de persona. La vocacion no es
una eleccion, sino un descubrimiento progresivo de nues-
tra esencia individual, cuyo despliegue es el llamado par-
ticular que Dios hace a cada uno, por su nombre. El ser
humano, en el Catolicismo, no esta arrojado al mundo, sin
saber de donde ni para qué, sino llamado al mundo, des-
de Dios y para Dios. Desde ese punto de vista, toda la vida
del catolico debe ser ese despliegue coherente de esa voca-
cion, precisamente, su pro-yecto. Cuando ese pro-yecto
tiene resultados rentables, es ahi cuando ese «trabajo»
entra en la empresarialidad que actda en el mercado,
debiendo ser santificado y visto como importantisimo como
cumplimiento del llamado de Dios. Las vocaciones espe-
cificamente religiosas, donde el creyente se repliega del
mundo —mas aun, las solamente contemplativas— nun-
ca han sido, en el Catolicismo, un «odio al mundo», si por
mundo se entiende lo creado;?! tampoco son un «odio al

20 Ver al respecto Weisheipl, James A., Tomds de Aquino, Vida, Obras
y Doctrina, Pamplona: EUNSA, 1994.

21 Ver al respecto Escriva de Balaguer, Amar al mundo apasionada-
mente, en Conversaciones con Escrivd de Balaguer, Madrid: Rialp, 1986. Acla-
remos algo: hemos observado que en general citan a Escriva de Balaguer
solo los que pertenecen al Opus Dei y los que no, no lo citan por temor
a esa identificacion. Pero para nosotros es injusto no citar a un autor por
esos motivos. Nosotros citamos a todos.

122



laicado» en sus manifestaciones especificas —trabajo y
familia— y menos atn una «huida de las dificultades del
mundo». Quienes asi viven en el fondo su auto-llamada
«vocacion religiosa» tienen un conflicto psicologico y no
una vocacion. La vocacion religiosa —no nos referimos al
orden sacerdotal, aunque puedan darse juntos— es el lla-
mado a vivir los consejos evangélicos con sus votos espe-
cificos y en una determinada comunidad, estado de vida
«en si mismo», mas perfecto, pero no necesariamente para
cada uno (el pequeno olvido de este detalle es lo que
retras6 mucho tiempo la conciencia intelectual de la san-
tidad del laico). Y en todos los casos —religioso, sacer-
dote, laico— cada vida es llamada a desplegar su propia
vocacion: ese despliegue es precisamente el trabajo mds
apasionante, el trabajo de ser uno mismo, de seguir el fin
de nuestra vocacion y de no desviarnos del camino. Todo
catolico, en ese sentido, trabaja en su vocacion. Ese tra-
bajo puede ser intelectual, totalmente contemplativo, no
rentado, puede ser menos intelectual (dependiendo de lo
que las culturas llamen «trabajo intelectual»); puede ser
intelectual rentado aunque no empresarial, y puede ser,
finalmente, empresarial en el sentido de que se proyecta
una idea en el mercado, en situacion de riesgo, que nece-
sita una rentabilidad pero una vez mas, no es esa misma
rentabilidad el fin Gltimo, sino el proyecto, porque esta
enraizado en esa vocacion. Con lo cual volvemos al prin-
cipio: el catolico tiene el valor agregado, desde su fe, de
ver claro a su trabajo y a su trabajo empresarial como
medio de santificacion, de despliegue de su vocacion,
como una manera de llegar a Dios.

Pero lejos esta de haber concluido con esto el anili-
sis de la vocacion empresarial. Quedan dos cuestiones
esenciales.

123



b) La dualidad emprendimiento/desprendimiento

Tal vez resulte extrano que hasta ahora no hayamos to-
cado el tema, el menos de manera explicita, de las rique-
zas y el aferramiento a las riquezas, tema tan sensible en
la tradicion catolica, y que en principio tendria mucho
que ver con el tema del empresario. Y si, efectivamente,
es asi, pero no lo habiamos analizado hasta ahora por-
que necesitibamos despejar el tema de la vocacion y el
pro-yecto.

De esos dos temas, y con esas palabras, explicitamen-
te, habla Juan Pablo II en su Carta a los Jovenes de 1985.22
Y se refiere precisamente a la parabola del joven rico, don-
de este es invitado a despojarse de todas sus riquezas para
seguir a Jesus. La respuesta que se da habitualmente, a fin
de evitar interpretaciones literales de este pasaje, es que
hay que estar espiritualmente desprendido de las riquezas
aunque uno las posea materialmente.

Pero Juan Pablo II va mas al fondo. Se refiere a la voca-
cion del hombre como su proyecto, y ejemplifica con la
juventud como un periodo de la vida donde la gran rique-
za es precisamente el «ir hacia adelante», la potencialidad
enorme de «pro-yecto» que caracteriza al joven. Y aclara
que, cuando el joven rico es invitado a despojarse «de su
hacienda» (de sus pro-yectos como propios sin referencia
a Dios), no se le propone que «mate» esos proyectos, sino
que los entregue a Dios: que ponga su vida en Dios, que
entregue su vida a Dios. Y los dos modos fundamentales
de vocacion en la vida cristiana —consagracion religiosa

22 Juan Pablo I, «Carta Apostolica de Juan Pablo 1T a los jovenes y a
las jovenes del mundo con ocasion del Afo Internacional de la Juventud»,
en L'Osservatore Romano, 31 de Marzo de 1985.

124



y-0 sacerdotal, mas el matrimonio— son colocadas por
Juan Pablo II como dos formas de entrega.

O sea, el «vende y da todo a los pobres» implica: entre-
ga tu vida a Dios. Esto es, haz fructificar maximamente tus
dones y las riquezas?® que Dios te ha dado, porque solo
en esa entrega fructifican.

Pero, ;qué tiene que ver esto con la vocacion empre-
sarial?

Que, precisamente, los seres humanos tendemos a ena-
morarnos de nuestros proyectos, sean proyectos empresa-
riales o de otro tipo. Tendemos a apropiarnos de ellos, a
tenerlos como propios. No es cuestion, entonces, de ser un
empresario cristiano porque se viva un proyecto para el cual
la rentabilidad es un medio y no un fin. Hace falta algo mas,
como el joven rico. Hace falta des-prenderse del proyecto.

Pero, ;no es ello contradictorio con la accion empre-
sarial? ;Como alguien va a emprender y al mismo tiempo
des-prenderse?

El Evangelio es precisamente un texto rico en el ma-
nejo de estas paradojas, y un famoso pasaje nos da la clave:
«Senor, si puedes, librame de este Caliz, pero no se haga
mi voluntad sino la tuya».2* En ese desgarrador pasaje
tenemos la clave de la vida cristiana. Podemos pedir, si, y
ello incluye desear que nuestros pro-yectos vayan —cohe-
rentemente— hacia adelante, pero si al mismo tiempo ana-
dimos siempre «pero que no se haga mi voluntad, sino la
tuya», entonces al mismo tiempo nos des-prendemos de
él, lo ponemos en manos de Dios. Lo llevamos adelante, si,
pero mas tranquilos, mas livianos, mas —precisamente—
desprendidos.

23 Algo en lo cual Sirico, op. cit., se detiene particularmente.
24 Biblia de Jerusalén, op. cit., Mt 26, 39.

125



Y esto es clave para toda antropologia cristiano-catoli-
ca: el hombre siempre busca en su actuar su propia per-
feccion® (que solo encuentra en Dios) dado que toda
accion, por mas altruista y des-interesada que fuere, redun-
da por ello mismo en su mayor perfeccion moral. Pero
cuanto mas ponga el ser humano su mirada sobre si mis-
mo, olvidandose de Dios y del préjimo, menor perfeccion
de si mismo logrard. He alli la paradoja cristiana. Lo cual
se cumple en todos los dmbitos de la vida: quien quera
ganar su vida la perderd, quien quiera perderla la gana-
14.20Y en el ambito empresarial, esto significa que el des-
prendimiento en tanto abandono a la voluntad de Dios
facilitard virtudes de otro modo muy dificiles en ese dmbi-
to: la calma, la paz, la capacidad contemplativa y reflexi-
va, que permiten, precisamente, una mayor eficiencia en
la propia tarea especifica desde un punto de vista del aspec-
to sano de la razon instrumental. Una de las grandes para-
dojas negativas de la razon instrumental y positivista deja-
da a si misma es que ese racionalismo, al no ver los limites
de la razon, atenta contra la misma razon. Si esto sucede
asi en la ciencia, cuestion denunciada por la evolucion del
debate desde Popper hasta Feyerabend,?’ cudnto mis en
otros aspectos mas cercanos del mundo de la vida huma-
nos. La racionalizacion de los mundos de la vida atenta
contra la misma razon. jPor qué? Porque le quita algo fun-
damental que vimos en el cap. II: la creatividad. La razon
instrumental, abandonada a si misma, ha cubierto, a todos

5 Derisi, Octavio Nicolas, Los fundamentos metafisicos del orden moral,
op. cit., y Santo Tomas de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro 1,
cap. 91.

20 Biblia de Jerusalén, op. cit., Mt 16, 24-25.

27 Ver Zanotti, Gabriel J., Hacia una hermenéutica realista, op. cit.,
cap. 3.

126



los 4mbitos de la vida humana, de pasos, de controles, de
evaluaciones, de controles de calidad, de estadisticas, de
asesores de imagen, de estrategias comunicativas, de dis-
cursos preparados, de declaraciones consensuadas en lar-
gas reuniones, de paradigmas cerrados y de métodos... Y
especialmente lo ha hecho con aquellos ambitos particu-
larmente sensibles al dario, como los educativos y reli-
giosos, Todo ello en desmedro de la creatividad (en los
ambitos educativos quien escribe podria dar amplio testi-
monio vital de semejante desastre; y en el ambito religio-
so y eclesial, algo asi puede llegar a matar la esencia mis-
ma de la Fe). En la vida empresarial, ello quita la creatividad
que, segun la Escuela Austriaca, como explicamos en este
mismo capitulo, es la clave de la alertness empresarial.
Relacionando ello con la sana paradoja cristiana de la cual
estabamos hablando, el empresario cristiano que se aban-
dona a la voluntad de Dios tendrd una vacuna personal
contra esa racionalidad instrumental que paraddjicamen-
te le quita lo mas propio: su creatividad. Excepto, claro,
que esa falta de creatividad, que esa vida muerta, ese abu-
rrimiento existencial, sea sostenido por la union con todo
el aparato de control y proteccion estatal, amalgama mas
que intoxicante de racionalidad instrumental que algunos
llaman «capitalismo».

Todo lo anterior es totalmente compatible con la gran
tradicion mistica del catolicismo, tradicion de una enorme
riqueza de la cual nombraremos sélo a tres: San Juan de
la Cruz, Santa Teresa® y Edith Stein.3? En los tres, con
analogias profundas como la noche, el castillo anterior,

28 San Juan de la Cruz, Poesia completa 'y comentarios en prosa, Buenos
Aires: Planeta, 2000.

2 Santa Teresa, Obras Completas, Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1998,

30 Stein, Edit, Ciencia de la cruz, Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1994.

127



etc., el mensaje es andlogo: el yo debe desprenderse de si
mismo, amar a Dios de un modo tal que solo Dios sea el
todo la vida cristiana. El yo debe desprenderse de si, y tan
apegado a si mismo esta después del pecado, que ese des-
prendimiento implica la noche (San Juan de la Cruz), ir
penetrando en la habitacion mas intima del castillo interior
(Santa Teresa), ir vaciando al yo de si mismo como a una
caverna se la vacia de su propio aire para que penetre solo
Dios.3! Pero esto no es la mistica oriental, donde, en prin-
cipio, el yo desaparece realmente y se funde con un todo
impersonal 32 No, la vida cristiana es un encuentro de ta a
ta, personal, donde Dios es persona y el ser humano es
persona y ninguna de las dos personas deja de ser perso-
na. ;CoOmo se pueden unir entonces tan intimamente? Por
la diferencia entre el «hombre viejo» y el <hombre nuevo»
y la accion de la Gracia de Dios. El despojarse de si mis-
mo es despojarse del hombre viejo, «penetrado» por el
pecado original, para que sea «redimido» por la Gracia que
implica un analogo nuevo nacimiento, el <hombre nuevo».
Pero ese «yo» del hombre nuevo es el que se abandona y
encamina totalmente a Dios y se sumerge en €l, no des-
personalizindose, sino encontrando en la Gracia de Dios
la fuente necesaria y Unica de su fin dltimo y perfeccion
como persona.?? De alli la union intima, que San Juan de
la Cruz compara permanentemente con el matrimonio® y
ha llegado a llamarse matrimonio espiritual 3>

U Op. cit., p. 252.

32 Ver Quiles, Ismael, Filosofia Budista, Buenos Aires: Troquel, 1968.
Segunda parte.

33 Ver Maritain, Jacques, Los grados del saber, Buenos Aires: Club de
Lectores, 1983: cap. 3. Segunda parte.

34 San Juan de la Cruz, Poesia completa..., op. cit., Cantico Espiritual.

3 Stein, Edit, Ciencia de la cruz, op. cit., 11, 3.

128



Toda esta union con Dios, fruto de la Gracia, implica
una vida contemplativa (por estar contemplando al mis-
terio de Dios) que es, a su vez, fuente de una vida «acti-
var. El episodio de Marta y Maria3® no implica un despre-
cio para con el «estar haciendo» sino una sutil advertencia:
quien se focalice en las muchas cosas que esta haciendo,
olvidado de lo mas importante (Ia contemplacion amoro-
sa del misterio de Dios), sufrird una nueva paradoja: no
podra hacer bien las muchas cosas que esta haciendo.
Quien se focalice en Dios, en cambio, podra «ocuparse
de muchas cosas» con la milagrosa (por la Gracia) efi-
ciencia de una vida de obras que emanan de una Gracia
contemplativa (como fueron muchas vidas de muchos san-
tos que hicieron grandes empresas). Para decirlo en tér-
minos antiguos, la vida contemplativa lleva a la accion,
como del centro del tronco emergen las ramas; si el cen-
tro se seca, asi las ramas. La razon instrumental ha inver-
tido el orden: ve los efectos pero no la causa.” La causa
del hacer esta en el contemplar; accion sin contemplacion
es moverse sin rumbo, sin proyecto y sin pasion vy, final-
mente, morir en la repeticion de un paradigma mecanico
y robdtico.

Ese amor contemplativo total a Dios no implica el des-
precio a las creaturas,® sino al contrario, un amor a todos
los seres humanos como Dios los ve y los ama, y un amor
hacia todas las creaturas al ver en ellas la magnificencia de
su creador. El amor al préjimo emerge precisamente del
amor a Dios. La uniéon con Dios no conduce al solipsismo

30 Biblia de Jesuralen, op. cit., Lc 10, 38-42.

37 He tratado este tema en Zanotti, Gabriel, Existencia bumana y mis-
terio de Dios, op. cit.

38 Ver Escriva de Balaguer, J., «Hacia la santidad», en Amigos de Dios,
Buenos Aires: Buenos Aires Edita, 1991.

129



ni al autismo, al contrario, enfatiza la mirada a la realidad
como lo creado, y dentro de lo creado, la mirada al toda
creatura como hermana en la creacion.

Si pensamos que todo esto es un mundo a parte de la
accion empresarial, entonces verdaderamente no termi-
namos de hacer carme /la santificacion del laicado ni las
explicaciones efectuadas sobre la vocacion, el pro-yecto,
el des-prendimiento como fuente de emprendimiento y la
contemplacion como fuente de accion, o que, en dltima
instancia, seguimos viendo al mercado como un mal irre-
dimible. Sélo por ello nos puede resultar todo esto como
conceptualmente extrano, que 7o es lo mismo que huma-
namente.... ;Dificil? Mas alla de dificil, pero volveremos a
ello mas adelante.

¢) La mirada al otro en tanto otro

Pero falta un tema implicito en todo lo anterior pero indis-
pensable para darle una adecuada conclusion.

En la filosofia contemporinea se ha enfatizado el tema
del «otro» en la relacion de didlogo,3” como ya habiamos
explicado en el punto 4.a. Desde el punto de vista de una
antropologia catdlica, esto es fundamental. La santificacion
del mundo de la vida implica precisamente un acostum-
bramiento a mirar al otro en tanto otro, esto es, como una
persona, creada a imagen y semejanza de Dios, fin en si
mismo en ese sentido y nunca, por ende, como un mero
engranaje al servicio de otros planes (aunque esos planes
tengan buena intencion). La mirada al otro en tanto otro
implica, precisamente, desgajar nuestra mirada desde una

3 Ver por ejemplo Levinas, Emmanuel, Za huella del otro, Barcelona:
Taurus, 2000.

150



razon instrumental, donde el otro es «calculado», no «mi-
rado como otro»: calculado en tanto solo importe su efi-
ciencia para los propios planes, evaluado solo en tanto
«eso»: una relacion yo-eso, %0 no yo-ta.

Obviamente, sin las aclaraciones efectuadas en el refe-
rido punto 4.a., todo esto es lo que se aduce precisamen-
te como contrario a la vida comercial y empresarial, pero
ya hemos aclarado que la cuestion radica en mirar al otro
solo como instrumento, olvidando su «otreidad». Ya hemos
aclarado también que esta sutil diferencia de enfoques en
tanto a la mirada no pasa por la ley humana positiva. Pero
agreguemos ahora lo siguiente:

— esta mirada al otro en tanto otro constituye lo central
de la vida cristiana en tanto cristiana, y debe darse no
solo en la vida empresarial sino en todos los aspectos
de la vida humana, que también pueden verse afecta-
dos por el reduccionismo de la sola razon instrumen-
tal. El obispo puede ver al sacerdote como mero ins-
trumento, el decano puede ver al profesor como mero
instrumento, el profesor puede ver al alumno como
mero instrumento. En todos los casos, lo que recon-
vierte esa mirada en cristiana es ver el otro como alguien
cuya dignidad va mds alla del cumplimiento eficiente
de su rol. Justamente, si hay algo cristiano que carac-
teriza al poder es el mandamiento de Cristo de poner-
se al servicio de aquellos que son «gobernados».#! Jesu-
cristo no propone cambiar revolucionariamente las
estructuras tradicionales humanas donde debe haber
relaciones de jerarquia, sino reconvertirlas en servicio
a; incluso todo el cristianismo reconvierte el Dominus

40" Buber, Martin, Yo y tu, op. cit.
41 Biblia de Jerusalén, op. cit., Mc 10, 41-45.

131



de Dios al hombre en «os he llamado amigos».#? Un
«servicio» donde el gobierno legitimo no se coloca a
Su veZ como un mero instrumento, sino un servicio que
es tal justamente porque la mirada es al otro en tanto
otro. Este es asi, volvemos a aclarar, en todos los ambi-
tos donde el mundo de la vida sea re-convertido por
el cristianismo y por ende el solo reduccionismo de la
razon instrumental sea superado por el amor al otro
que constituye la esencia de toda aquella santificacion
de la que hablabamos en el punto anterior. Ya no hay
amo ni esclavo sino todos hermanos del mismo Dios.
— Tal vez fue esta la intuicion que tuvo Juan Pablo II cuan-
do en la Laborem excercens® distingui6 entre trabajo
en sentido subjetivo y objetivo.4 En aquel momento,
en algunos debates se preguntaba por la relacion de
todo esto con la fijacion de salarios, y yo mismo inter-
vine en su momento.*> Pero ahora mi preocupacion es
otra: en qué medida Juan Pablo II, fiel a su tradicion
personalista, no estaba pensando en algo ain mas
importante: como insertar esa dignidad humana, no
reducible a su sola productividad, en lo econdémico,
donde la productividad del trabajo tiene una relacion
necesaria con el nivel de salarios. Un intento de res-
puesta, en cuanto a debates sobre salario justo, salario
libre, salario minimo, etc., ya la di en su momento y man-
tengo sus lineamientos generales,® pero lo que ahora

42 Biblia de Jerusalén, op. cit., Jn 15, 15.

4 Juan Pablo II, «Enc. Laborem exercens», en L 'Osservatoere Romano,
20 de Septiembre de 1981.

W oop. cit, 6.

4 Ver Zanotti, Gabriel, «Una enciclica discutida», en Rumbo Social
N.230, 1985.

40 Zanotti, Gabriel, Economia de mercado y Doctrina Social de la Igle-
sia, op. cit., cap. 4: 1.

132



nos interesa es otra cosa. La preocupacion de Juan Pablo
IT iba mas alla de este debate, va por el tema de la dig-
nidad de la persona mis alla de la utilidad que el tra-
bajo de una persona pueda tener respecto de otra, y
esa preocupacion no solo es totalmente legitima sino
que constituye parte del centro de toda ética cristiana.
Y, en el tema que nos ocupa, tiene que ver con esa mi-
rada que todo cristiano debe dar a otra persona en tan-
to otra, mas alla del rol que esté cumpliendo y las exi-
gencias que por justicia deba cumplir.

Esta tltima cuestion —las exigencias que una persona
deba cumplir en justicia— no es ajena al cristianismo
ni contrapuesta con la mirada al otro en tanto otro.
Todo lo escrito en este libro manifiesta que el cristia-
nismo nada tiene que ver con la holgazaneria ni con
vivir sin trabajar.#” Que en una relacion de trabajo ambas
personas deban «mirarse como tales» no quita en abso-
luto que no se deban cumplir las pautas del contrato
laboral, no s6lo no lo quita sino que todo cristiano debe
también, precisamente por la santificacion de su tra-
bajo, ver a su trabajo, si es empleado, como pro-yecto
mds alld de la justa rentabilidad (salario) de su trabajo.
Por ende, que un cristiano deba ser eficiente en su tra-
bajo es totalmente compatible con que su dignidad no
se reduzca solo a su eficiencia. Pero esto tiene una
razon adicional una vez que lo miramos desde la ética
de la escasez. El trabajo rentado tiene que ver siempre
con una demanda de trabajo como factor de produc-
cion, produccion de bienes y servicios demandados por
los consumidores. Si no hubiera escasez, no habria pro-
blema econdémico y podriamos gastar los factores de

47" Biblia de Jerusalén, op. cit., T. TII, 7-12.

133



produccion con total despreocupacion. Pero dado que
«hay» escasez, entonces es justo que los factores de
produccion sean economizados —esto es, combinados
del modo menos costoso posible— en funcion de la
demanda de los consumidores, que senalan lo priori-
tario en el mercado. Entonces es justo, a su vez, que,
para minimizar la escasez —que es parte del bien
comin— una persona sea pagada en funcion de su
produccion para esos bienes y servicios escasos. Si
alguien pretendiera ser pagado por algo que los con-
sumidores 7o demandan, entonces estaria privilegian-
do su bien particular sobre el bien comun. Yo, por ejem-
plo, vivo de ser profesor de filosofia. Pero si (Dios no
lo quiera) todas las personas dejaran de demandar todos
los servicios académicos relacionados con mi profe-
sion, shasta qué punto seria justo que las personas tuvie-
ran que derivar coactivamente sus recursos hacia mi?
¢Hasta qué punto seria justo que las demds personas
tuvieran que seguir pagando un servicio que no deman-
dan? Porque lo que estd en juego es la escasez. Si las
personas deciden emplear sus recursos en otros bienes
y servicios y no en clases de filosofia, pero se las obli-
ga a hacerlo, tendrin menos para demandar aquello
que para ellas es prioritario. ;Es eso justo? Supongamos
que alguien dice que si porque la filosofia «es muy
importante en si misma». Entonces hay dos alternati-
vas. Una, sin coaccionar a nadie, es financiarla con una
fundacion sin fines de lucro. Justamente, cuanto mejor
funcione el mercado, los recursos disponibles para este
tipo de actividades serin mayores. Segundo, financiar-
la desde el gobierno pero ahora vemos la dificultad éti-
ca de esta solucion: ello no es una inversion, sino un
gasto, cuyos recursos se obtienen coactivamente de
impuestos y por ende menores serdn los recursos que

134



las personas tienen y que libremente habrian utilizado
en otras actividades. Desde una ética cristiana el tema
queda abierto pero al menos «advertido»: no podemos
seguir pensando en este tipo de soluciones como si la
escasez no existiera y como si los gobiernos fueran el
mismo Jesucristo multiplicando los peces sin coste para
nadie.

Pero entonces, volviendo a nuestro tema, es justo
que un cristiano vea la perspectiva «objetiva» (en tér-
minos de Juan Pablo 1) de su trabajo, su «utilidad»,
aunque no deba ser reducido a ella. Qué hacer con
personas que tienen capacidades especiales que no
puedan insertarse en un mercado laboral tradicional es
otra cosa, y con justicia se pueden emplear para ello
soluciones ya estatales ya privadas, pero en la medida
que podamos trabajar normalmente debemos hacerlo.
En ultima instancia, todos debemos tener, como Spi-
noza, nuestro cristal que pulir. Ojala ello pudiera ser
el pro-yecto de nuestra existencia, pero si no, no es
justo pedir ser subsidiados en la medida que los recur-
sos sean escasos. Por ende una ética cristiana de la pro-
duccion implica ambas cosas: una mirada al otro en
tanto otro, mas alla de «para qué sirva», y a su vez, una
justa ponderacion de la utilidad de su labor, como un
principio basico del bien comin dada la escasez de
recursos.

Con todo esto llegamos al punto central de la ética em-
presarial que queriamos destacar en esta «mirada al otro
en tanto otrox». La tan estudiada «responsabilidad social»
del empresario tiene en este punto algo fundamental,
que no pasa por habituales gastos a actividades de bien
publico no rentables. Que, incluso, pueden ser calcu-
ladas aburridamente igual que otro gasto del presu-
puesto, y quedar asi absorbidas por el reduccionismo

135



de la racionalidad instrumental. La especial responsa-
bilidad que un empresario cristiano tiene ante su pro-
Jimo es tratarlo y mirarlo como otro, lo cual implica la
educacion de virtudes muy especiales que sélo un con-
texto cristiano puede otorgar.

Para esto, empresarios y gerentes* cristianos, si lo son,
deben «abajarse» a su empleado y tratarlo como préjimo:
ir hacia donde estd, hablar con €l, mirarlo a los ojos con
una mirada cristiana. Nos hemos acostumbrado —jy 1o sélo
en las empresas— a estructuras donde los que toman las
decisiones estan escondidos, ocultos, no aparecen como
personas ante su «personal». Los cristianos nos hemos
acostumbrado a trabajar asi, mientras hablamos de res-
ponsabilidad social, que queda encerrada nuevamente en
los cdnones de la racionalidad instrumental. Los cristianos
no nos hemos tomado en serio lo que el Génesis relata:
«...Yahvéh Dios se paseaba por el jardin a la hora de la
brisa...» % ni nos hemos tomado en serio al Nuevo Tes-
tamento donde Cristo es el primero en hablar y dialogar™
Somos capaces de donar millones a personas lejanas y des-
conocidas pero incapaces de bajar dos pisos y hablar con
quien justamente no nos reporta con ese didlogo ningin
beneficio monetario. No nos hemos acostumbrado al len-
guaje dialogico ni al didlogo critico, tememos perder auto-
ridad porque en el fondo carecemos de la autoridad moral
del ser cristiano y seguimos encerrados en la dialéctica
anticristiana del amo y el esclavo. Lo que muestra verda-
deramente a la santidad del empresario no es solo, por

48 Sobre la distincion entre gerentes y empresarios, ver Mises, Ludwig
von, La Accion Humana, op. cit., cap. 15: 10.

9" Biblia de Jerusalén, op. cit., Gn 3, 8.

50 Biblia de Jerusalén, op. cit., Jn 4 1-14.

136



ende, su pro-yecto y su desprendimiento, sino este trato,
esta mirada, que, si falta, falta porque en el fondo no hay
cristianismo vivido, sino meramente declamado y muerto
en el desierto de la burocracia instrumental. Por supues-
to, podriamos terminar esto con el Evangelio, si de antro-
pologia cristiana se trata: «Para los hombres, es imposible,
mas no para Dios, porque todo es posible para Dios».>!

51 Biblia de Jerusalén, op. cit., Mc 10, 27.

137






Indice de nombres

Adorno, Theodor, 87n, 92

Artigas, Mariano, 39n, 76, 76n,
77n

Austin, John L., 94n

Benedicto XVI (Ratzinger, Jo-
seph), 64n, 69, 86n

Benegas Lynch (h), Alberto,
23n

Bergada, Maria Mercedes, 29

Buber, Martin, 92, 92n, 13n

Caldwell, Bruce, 59n
Chafuén, Alejandro, 23n
Coreth, Emerich, 51n
Crespo, Ricardo, 66n, 68, 68n

Derisi, Octavio N., 31n, 34n,
126n

Escriva de Balaguer, José Maria,
122n, 129n

Fabro, Cornelio, 29n, 30n, 61n,
69

Ferguson, Adam, 69, 69n, 79

Ferro, Luis S., 30n, 32n, 61n, 100n

Feyerabend, Paul, 62n, 65, 65n,
126

Frankl, Viktor, 94n

139

Freud, Sigmund, 94
Friedman, Milton, 66n

Gadamer, Hans G., 20, 20n, 41n
Gallo, Ezequiel, 69n, 79n
Gilson, Etienne, 21, 38, 38n,
44n, 69, 83, 83n
Grondona, Mariano, 120, 120n

Habermas, Jiirgen, 92, 92n, 93,
93n

Hayek, Friedrich A. von, 21,
22,25, 66, 66n, 67, 68, 79,
76n, 78, 78n, 80, 80n, 83n,
91n, 104n, 110, 111

Heidegger, Martin, 121n

Horkheimer, Max, 87n, 92

Hume, David, 69, 69n, 71, 98

Husserl, Edumund, 38, 46, 46n,
47, 47n, 51, 68, 75

Jaki, Stanley, 62n

Juan Pablo I (Wojtyla, Karol),
48, 73n, 93, 93n, 124, 124n,
125, 132, 132n, 133, 135

Juan XXIII, 31n

Kant, Immanuel, 24, 39, 63,
63n, 64, 93
Kirzner, Israel, 110n, 111



Koyré, Alexander, 62n
Krause, Martin, 90n
Kuhn, Thomas, 62n, 63n, 65

Leocata, Francisco, 46, 46n, 47n
Leon XII1, 23, 78n

Levinas, Emmanuel, 130n
Loncan, Enrique, 23n

Maritain, Jacques, 69, 128n

Mises, Ludwig von, 22, 67, 79,
80n, 82, 82n, 109, 109n, 110
110n, 111, 136n

Ott, Ludwig, 27n

Pascal, Blaise, 35, 35n

Pieper, Josef, 43n, 44, 121, 121n

Pio XII, 86n

Popper, Karl., 64, 64n, 65, 65n,
85n, 126

Quiles, Ismael, 128n

Ravier, Adrian, 90n

San Juan de la Cruz, 127, 127n,
128, 128n

140

Sans, Georg, 118n

Santa Teresa, 87, 127n, 128

Santo Tomas de Aquino, 7, 12,
19-21, 28n-30n, 32n, 33n,
36n-45n, 49n, 50n, 60n, 68,
70n, 75, 76n, 77n, 97n, 122,
122n, 126n

Sciacca, Michele F., 44n, 60n,
77n

Shea, William R., 77n

Sirico, Robert, 16, 55n, 113n,
125n

Smith, Adam, 69, 69n

Stein, Edit, 37, 37n, 46, 127,
127n, 128n

Thomsen, Esteban, 65n

Weber, Max, 64, 64n, 68, 120,
121

Weisheipl, James A., 122n

Welte, Bernhard., 31n

Wittgenstein, Ludwig, 94n

Zanotti, Gabriel J., 7-9, 12-17,
23, 23n, 25, 32n, 63n, 65n,
68n, 79n, 82n, 90n-92n, 99n,
100n, 116n, 126n, 129, 132n








