




B I B L I O T E C A A U S T R I A C A

Colección dirigida
por Juan Marcos de la Fuente





Antropología
filosófica cristiana

y economía de mercado





 
 

Gabriel J. Zanotti 

 

 

 

ANTROPOLOGÍA  
FILOSÓFICA CRISTIANA 

Y ECONOMÍA DE MERCADO 
 

Sobre la base de Santo Tomás de Aquino 
y la Escuela Austríaca de Economía 

 

 

 

 

 
 



 
 

Zanotti, Gabriel J. 
Antropología filosófica cristiana y economía de mercado : 
sobre la base de Santo Tomás de Aquino y la Escuela Austríaca 
de Economía / Gabriel J. Zanotti. - 2a ed . - Ciudad Autónoma 
de Buenos Aires : Ediciones Cooperativas, 2016. 
144 p. ; 21 x 13 cm. 

 

 ISBN 978-987-652-176-5 
 

1. Antropología Filosófica. I. Título. 
   CDD 128 

 Zanotti, Gabriel J. 
 Derechos exclusivos 

 2016 Ediciones Cooperativas 
Tucumán 3227 (1189) 
C.A.B.A. – Argentina 

    (54 011) 3528 0466 / (15) 4937 6915 

http://www.edicionescoop.org.ar 

info@edicionescoop.org.ar 

Hecho el depósito que establece la ley 11.723 

Impreso y encuadernado por: Imprenta Dorrego. Dorrego 1102, CABA. 

Se terminó de imprimir en julio 2016 

Editorial asociada a: 

2º edición,  julio 2016 

IMPRESO EN LA ARGENTINA – PRINTED IN ARGENTINA

Ninguna parte de esta publicación, incluido el diseño
de cubierta puede ser reproducida, almacenada o
transmitida en manera alguna ni por ningún medio, ya
sea electrónico, mecánico, óptico de grabación o de
fotocopia sin permiso previo del Editor. Su infracción
está penada por las leyes 11723 y 25446. 



9

Índice

Prólogo, por Gustavo A. Hasperué ....................................... 11

Prefacio, por Gabriel J. Zanotti ............................................. 19

1. Principios básicos .............................................................. 27
1. Visión católica del ser humano, por un lado,

y escasez, economía y mercado, por el otro .............. 27
2. El ser humano como Imago Dei .................................. 28

a) Inteligencia y voluntad participadas....................... 28
b) Dios como fin último de la vida humana .............. 30
c) Persona humana como «ser para Dios» ................ 33

3. El pecado original......................................................... 35
4. Inteligencia y voluntad................................................. 39
5. La corporeidad.............................................................. 44
6. La escasez...................................................................... 49

2. La racionalidad ................................................................ 59
1. Breve introducción ....................................................... 59
2. La naturaleza intelectual del ser humano

en San Agustín y Santo Tomás..................................... 60
3. De la creatividad a la racionalidad algorítmica,

de la racionalidad algorítmica a la creatividad ........... 63

3. Naturaleza social del hombre y orden espontáneo .......... 75
1. Repaso de algunas cuestiones ya vistas ...................... 75
2. La «emergencia» del mercado como orden

espontáneo.................................................................... 76
a) Fenómenos complejos ............................................ 76



b) La escuela escocesa, nuevamente .......................... 79
c) El mercado............................................................... 80
d) La naturaleza humana después del pecado,

otra vez .................................................................... 84
3. Cuánto mercado ........................................................... 87
4. Dos temas delicados respecto a la ética

del mercado .................................................................. 91
a) La escuela de Frankfurt y la alienación.................. 92
b) La ética en los precios............................................. 98

4. Hacia una ética de la producción y un análisis
de la vocación empresarial ............................................... 107
1. Pequeño repaso del tema de la escasez

y la producción............................................................. 107
2. La acción empresarial en el mercado.......................... 109
3. Legalidad, justicia y ley humana en el caso

de la ganancia empresarial........................................... 111
4. La vocación empresarial............................................... 113

a) La vocación empresarial como parte del llamado
universal a la santidad............................................. 113

b) La dualidad emprendimiento/desprendimiento .... 124
c) La mirada al otro en tanto otro............................... 130

Índice de nombres .................................................................. 139

10



Es sabido que el pensamiento social cristiano acepta en ge-
neral el sistema de mercado, pero no sin subrayar la nece-
sidad de una amplia intervención estatal. Las políticas que
se recomiendan son variadas e incluyen restricciones a los
contratos laborales libres, diversos tipos de subsidios y, en
general, que el Estado «oriente» el desarrollo. La actividad
económica, se dice, no puede quedar librada a la diná-
mica del mercado porque de esa manera es imposible el
logro del bien común que implica un desarrollo para todos.

Es frecuente además que la economía de mercado —o
capitalismo, que aquí consideramos sinónimos— sea blan-
co de críticas de naturaleza antropológica y ética. Se sostie -
ne que el capitalismo supone una concepción antropológi -
ca y ética —egoísta, individualista, consumista, insolidaria—
incompatible con la vida cristiana. Y aunque tiene aspectos
positivos como la libertad y la eficiencia, sus peligrosos as-
pectos negativos exigen la estricta vigilancia de los poderes
públicos. De otro modo, continúa esta visión, los ricos se ha-
rían más ricos y los pobres más pobres, y se multipli carían
las injusticias y conflictos sociales. 

En estos planteos se mezclan cuestiones que requieren
se distinguidas para su correspondiente análisis. No es lo
mismo afirmar que el capitalismo supone una antropolo-
gía anticristiana que sostener que la sola dinámica del mer-
cado produce excluidos y pobreza y que sólo la interven -
ción estatal puede remediar estos males. 

11

Prólogo



El tema de la dinámica del mercado pertenece propia-
mente al terreno de la economía como ciencia y no pue-
den hacerse afirmaciones serias en ese campo sin aden-
trarse en el estudio analítico de esa disciplina. Pero la cuestión
de la antropología que sirve de base a una teoría económi -
ca puede, en principio, analizarse sin avanzar en el desa -
rrollo de los teoremas; y a partir de allí se determinar si di -
cha antropología es compatible o no con el cristianismo. 

El libro del Dr. Zanotti se focaliza en esta última pro-
blemática. Partiendo de una exposición sintética de la antro-
pología cristiana en base al pensamiento de Santo Tomás
de Aquino, realiza una cuidadosa confrontación con los su -
puestos antropológicos de la economía de mercado tal
como es entendida por la escuela austriaca. De este modo
realiza un valioso aporte para un diálogo fructífero entre
la economía y la teología; diálogo frecuentemente estan-
cado cuando desde la teología se acusa al capitalismo de
deficiencias éticas y antropológicas insalvables. 

Zanotti sostiene documentadamente que la concepción
de hombre actuante que sirve de base a la teoría econó-
mica de la escuela austriaca no es de ningún modo incom-
patible con la antropología cristiana. No es que los econo -
mistas austriacos sean necesariamente cristianos o adopten
explícitamente la concepción cristiana del hombre, sino
que parten de una descripción del ser humano normal, con
conocimiento imperfecto, falible, que busca mejorar su con-
dición y que necesita emplear medios escasos para la satis-
facción de sus necesidades. No se trata del llamado «homo
economicus», una suerte de sujeto racional-calculador que
sólo busca la maximización monetaria como único objeti-
vo de su acción. Tampoco se supone un sujeto dotado de
conocimiento perfecto e infalible en sus decisiones. Es decir,
la teoría austriaca no dice que el mercado funcionaría bien
si el hombre fuera bueno y onmisciente, sino que es un

12



sistema que —dada la condición limitada y falible del ser
humano— favorece el progreso y el bienestar para todos.
El sistema de propiedad privada de los medios de pro-
ducción y división social del trabajo —la economía de mer-
cado— es un remedio para la falibilidad y la indigencia
humana. La justificación de esta tesis requeriría, por supues-
to, el desarrollo de la teoría económica. Pero aquí sólo bas-
ta con señalar que la concepción esta antropológica no
puede ser tachada de ficticia o irreal. Esa crítica sí sería váli-
da para la teoría económica neoclásica que, con sus varian-
tes, constituye el paradigma dominante en la actualidad. 

A lo largo de su libro, Zanotti va desarrollando temas
clave de la antropología teológica en diálogo con la econo -
mía. Aborda en primer lugar el tema de la escasez, frecuen-
temente olvido o considerado por algunos cristianos como
un tema del pasado. De ahí a considerar que el problema
de la pobreza es una mera cuestión de distribución hay sólo
un paso. Así se entienden tantas apelaciones bien inten-
cionadas a las políticas redistributivas como si fueran «el»
instrumento para combatir la pobreza. Ni siquiera se cruza
por la cabeza de muchos cristianos que dichas políticas
puedan ser perjudiciales para aquellos a quienes se inten-
tan favorecer. Se razona como si los bienes estuvieran todos
dados y no hiciera falta producir. Esta concepción tan ex -
tendida, sin embargo, no está de ninguna manera impli-
cada en la revelación cristiana. 

Una crítica frecuente a los defensores del mercado es
que no consideran el carácter imperfecto y falible del ser
humano. Se afirma, por ejemplo, que la competencia per-
fecta no existe porque el ser humano carece de conoci-
miento perfecto. También se aduce que la realidad —del
mercado— no puede funcionar como los modelos indi-
can porque el hombre real no es tan racional como los
mencionados modelos suponen. Como ya hemos dicho,

13



este tipo de críticas tiene alguna validez referida a la co -
rriente neoclásica de la economía, pero no es válida diri-
girla contra la escuela austriaca, la cual —como explica
Zanotti— adopta una concepción realista de la racionali-
dad humana que incluye la limitación del conocimiento,
la ignorancia, el error, la posibilidad de aprender y la crea-
tividad. Una vez más, nada incompatible con la antropo-
lo gía cristiana. 

Enseña el Evangelio que Dios es amor y que los cris-
tianos debemos amarnos los unos a los otros como el Señor
Jesús nos amó. Nada más contrario al cristianismo que el
desprecio del prójimo y el amor desordenado a sí mismo.
Esta actitud negativa suele recibir el nombre de individua -
lismo o egoísmo, y para muchos cristianos es una caracte -
rística distintiva de la economía de mercado. Más aún «ca -
pitalismo» y «materialismo consumista e insolidario» son
consideradas casi como expresiones equivalentes. 

¿Qué hay de cierto en todo esto? ¿La economía de mer-
cado promueve un estilo de vida contrario al evangelio?
Nada de eso. En primer lugar el Evangelio enseña a amar
como Cristo nos amó, pero no dice que todos los seres hu -
manos —ni siquiera todos los cristianos— nos amamos
efectivamente así. Los seres humanos somos pecadores y
estamos inclinados a cierto amor desordenado de nosotros
mismos que tiende a olvidar al prójimo. En muchos casos,
además, de la indiferencia se pasa a la agresión efectiva
mediante ataques a la vida o los bienes de otras personas.
La ambición desmedida, el afán de riquezas o de poder, lle-
va a veces a los seres humanos cometer crímenes como
ro bos u homicidios. ¿Cuál es la función del mercado ante
esta realidad? Lo primero que debe establecerse es que no
hay tal cosa como una antropología egoísta o materialista
inherente al capitalismo. La economía de mercado —basa-
da en la propiedad privada de los medios de producción

14



y la di visión social del trabajo— es un sistema de libre ini-
ciativa en materia de producción e intercambio que a nadie
obliga a ser indiferente con el prójimo y menos aún a des-
pre ciarlo. Cabe dentro de ese sistema la más elevada cari-
dad; la libertad tiene allí el límite mínimo de respetar la
vida y los bienes de los demás y los contratos voluntaria-
mente celebrados. ¿Pero qué sucede en el capitalismo si
algunas personas sólo piensan en enriquecerse, si no tie-
nen interés en las necesidades de los más pobres o se nie-
gan a ser solidarios? Pues bien, aunque desde un punto
de vista mo ral una persona codiciosa y materialista deje
mucho que desear y el capitalismo —obviamente— no
pueda lograr su conversión, sí obliga a algo socialmente
muy importante: que la codicia desordenada sea puesta al
servicio del bienestar general. En efecto, para obtener algo
de otros la economía de mercado nos exige ofrecer algo
a cambio, de manera que aunque no amemos al prójimo
—deficiencia moral— debemos esforzarnos por prestarle
algún servicio si esperamos algo de él. Así funciona el sis-
tema de división social del trabajo. Recurriendo a la tradi-
ción de la escuela escocesa, Zanotti explica que personas
normales —comunes y corrientes—, que no se destacan
por su santidad o heroicidad, pero tampoco son perver-
sos sin remedio, al tiempo que actúan por su propio inte-
rés se ponen al servicio de los demás. En este sentido se
puede decir que el sistema los obliga. El intervencionis-
mo, en cambio, con su necesario recurso a la coacción gu -
bernamental, permitiría al egoísta servirse de otros contra
su voluntad o favorecer a unos sectores a expensas de otros.
Si la riqueza se distribuye por medios políticos, la creati-
vidad puesta en pensar cómo servir a otros para obtener
por intercambio voluntario algo de ellos, tiende a ser sus-
ti tuida por la búsqueda de privilegios y la lucha por el po -
der. En una palabra, el sistema de mercado obliga a hacer

15



algo para otros, ofrecer algo a otros y depender de su vo -
luntad si queremos obtener algo de ellos. A quien es un
santo que ama al prójimo de manera ejemplar le permite
disponer de su vida, de sus talentos y del fruto de trabajo
para las causas más nobles que se pueda concebir. Al ego-
ísta, al materialista, al que sólo piensa en su enriquecimiento
personal y no le importa el prójimo, lo obliga a hacer algo
por los demás que a juicio de los demás sea valorado, si
quiere obtener algo de ellos. Ciertamente podemos lamen-
tar que existan personas así, pero el sistema de mercado
no produce esa debilidad moral y al que la tiene al menos
le pone un límite. Con el intervencionismo, en cambio, esa
misma persona puede tener de su lado el poder de coac-
ción y así obtener por la fuerza algo de sus semejantes sin
ofrecer nada a cambio. Esto se logra, por ejemplo, me diante
subsidios, monopolios legales, proteccionismos, etc. 

La economía de mercado requiere la función del empre-
sario. La imagen habitual que se tiene del empresario no
coincide ciertamente con el ideal de vida cristiana. Pero una
vez más Zanotti distingue actitudes personales posibles de
exigencias necesarias. Siguiendo al Padre Sirico, afirma
que la actividad empresarial puede considerarse una voca-
ción y ser para el cristiano un camino posible de santidad.
No se trata, por supuesto, de afirmar ingenuamente que
todos los empresarios son santos, sino más bien de mos-
trar que lo propio del empresario, su creatividad y su fun-
ción coordinadora en el mercado, no implican de ningún
modo los vicios que se le atribuyen de modo general. Para
aquellos empresarios motivados exclusivamente el afán de
riquezas, vale lo dicho más arriba sobre los límites que el
mercado pone al egoísmo, y valen también, por supuesto,
las advertencias sobre los peligros del intervencionismo,
sistema éste que permite al empresario transformarse en un
lobbysta a la caza de privilegios. 

16



Al mostrar que no hay objeciones válidas que la teo-
logía católica pueda oponer a la economía de mercado, al
menos tal como ésta es concebida por la escuela austria-
ca, queda el campo despejado para la discusión propia-
mente económica. No se puede afirmar, en efecto, que la
antropología católica implique la teoría austriaca. No hay
sistema o teoría económica que forme parte de la revela-
ción. Lo fundamental aquí es señalar que nada hay en la
teoría económica austriaca que se oponga a la antropolo-
gía cristiana. El Dr. Zanotti avanza aún más y muestra en
este libro varios puntos de convergencia entre los supues-
tos antropológicos del enfoque austriaco y la concepción
cristiana del ser humano. Pero no hay que confundirse.
Esas afinidades no bastan para afirmar en nombre de la fe
cristiana que la teoría austriaca es verdadera. Hace tiem-
po que muchos teólogos advirtieron que el análisis eco-
nómico de Marx era compatible con el cristianismo. Pero
no siempre se advierte que esa compatibilidad no garan-
tiza que el análisis marxista sea correcto. La fe cristiana es
compatible con el error económico. Por ese motivo, si bien
la teoría económica austriaca muestra que el análisis mar-
xista es económicamente incorrecto, nada dice sobre su
compatibilidad o no con el cristianismo. 

Por lo tanto, los laicos católicos que compartimos la
visión austriaca de la economía no esperamos que la teo-
logía nos diga que tenemos razón. No puede hacerlo; esta-
ría saliéndose de sus debidos límites. Sólo esperamos que
la teología advierta que tampoco puede decirnos que esta-
mos equivocados. 

GUSTAVO A. HASPERUÉ

Buenos Aires, 28 de febrero de 2011

17





El presente libro continúa con las investigaciones inicia-
das en Economía de mercado y Doctrina Social de la Igle-
sia (Buenos Aires: Ediciones Cooperativas, 2005 [1985]) y
El humanismo del futuro (Buenos Aires: Ediciones Coope-
rativas, 2007 [1989]), pero con otro enfoque. Mientras que
esos textos se concentran más bien en textos y contextos
de la DSI, y su relación con una economía de mercado,
en esta ocasión, en cambio, hemos optado por otra pers-
pectiva. Partimos directamente de la antropología filosó-
fica cristiana, sobre la base de Santo Tomás de Aquino, (y
por ende una antropología católica) para luego ver qué
tiene que ver ese enfoque del ser humano con temas tales
como la escasez y el mercado. Este enfoque nos permite
dar un paso más en tanto a superar los debates «casi tex-
tuales» sobre tal o cual documento de la Doctrina Social
de la Iglesia y su visión del mercado, casi siempre enrai-
zados en una situación histórica concreta, que exige herra-
mientas habituales de interpretación teológica para dis-
tinguir entre lo permanente y lo contingente, herramientas
que, en el fragor de los debates ideológicos donde los cató-
licos se ven inmersos, brillan por su ausencia. Lo que que-
remos decir es: si logramos el objetivo de este ensayo, la
visión general de la DSI y lo que sea permanente o más
opinable (sin que nunca se logre una distinción exacta)
será más sencilla, y, con ello, daremos un paso más en los
temas más profundos y permanentes.

19

Pr efacio



Este libro tiene no sólo un objetivo académico, sino
también práctico, inherente a la Doctrina Social de la Igle-
sia: la opción preferencial por el pobre, el desvalido, el mar -
ginado. Contrariamente a lo que se supone, nos interesa
el mercado porque nos interesa erradicar la pobreza. La DSI
ha tomado mucho de la filosofía social, y aún hay un paso
más que dar con el tema de la escasez, íntimamente rela-
cionada con el mercado. Por razones comprensibles, que
después analizaremos, no es fácil integrar la visión cristia -
no/católica del mundo con el tema de la escasez, y ese es
el motivo por el cual el tema del mercado se dificulta. Así
como Gadamer hablaba de una «conciencia histórica»1

difícil de lograr, que exige una «actitud teorética», hay
mucho que trabajar aún, dentro de la cosmovisión cristia-
no/católica del mundo, para lograr una «conciencia de la
escasez», que implique una mayor facilidad para analizar
con más precisión las causas de la pobreza y generar, de
este modo, acciones que conduzcan eficazmente a erra-
dicar el subdesarrollo generalizado que tanto preocupa a
la conciencia cristiana del mundo pero que aún se sigue en-
frentando con una dicotomía angustiante entre las decla-
ra ciones, objetivos y resultados concretos.

Dicho esto, algunas aclaraciones adicionales.

— Primera. Que utilicemos a Santo Tomás de Aquino, y no
a otros enfoques, no se debe a ningún rechazo a estos
últimos, sino a una continuidad con un programa de
investigación que nunca hemos abandonado. Ese pro-
grama de investigación es la fundamentación filosó fica
de la Escuela Austriaca de Economía en la metafísica y
antropología de Santo Tomás de Aquino, que tuvo su

20

1 Gadamer, Hans G., El problema de la conciencia histórica, trad. A.D.
Moratalla, Madrid: Tecnos, 2000.



primera expresión en «Fundamentos filosóficos y epis-
temológicos de la praxeología» (Buenos Aires: Univer-
sidad Católica Argentina, 1990. Tesis de doctorado del
autor; editada también en Libertas N.º 13, Buenos Aires:
ESEADE, 1990), editada posteriormente con el mismo
nombre por la Universidad del Norte Santo Tomás de
Aquino (Tucumán: UNSTA, 2004). En este sentido, este
trabajo no es teológico pero sí «filosófico cristiano», en
el conocido sentido que Etienne Gilsón dio a dicha
expresión. Y, por ende, el enfoque es católico.

— Segunda. Ello implica una aclaración acerca de nues-
tro enfoque sobre Santo Tomás de Aquino. Es un enfo-
que en diálogo con la fenomenología, con los proble-
mas básicos de la existencia humana, más agustinista
y con una influencia pascaliana sobre el tema del peca-
do original, que el lector podrá advertir en la impor-
tan cia que doy a esta última cuestión. Esto se puede
ob servar en El fundamento último de la esperanza
humana (Buenos Aires: Centro de Estudios Institucio-
nales, 1999) y Existencia humana y misterio de Dios
(Tucumán: UNSTA, 2009).

— Tercera. Muchos temas de Escuela Austriaca de Eco-
nomía ya han sido tratados por mí en otras oportuni-
dades, sobre todo en sus temas epistemológicos y la
relación de dicha epistemología con Santo Tomás de
Aquino. Al respecto remito a Epistemología da econo-
mía (Porto Alegre, Brasil: Pontificia Universidade Cató-
lica do Rio Grande do Sul, 1997), en castellano publi-
cada como El método de la economía política (Buenos
Aires: Ediciones Cooperativas, 2004); Introducción filo-
sófica a Hayek (Guatemala/Madrid: Universidad Fran-
cisco Marroquín/Unión Editorial, 2003); La economía
de la Acción Humana (Madrid: Unión Editorial, 2009);
«La filosofía cristiana y el pensamiento de Ludwig von

21



Mises» (en Libertas N.º 5, Buenos Aires: ESEADE, 1986);
«Hayek y la filosofía cristiana» (en Estudios Públicos
N.º 50, Santiago de Chile: Centro de estudios públicos,
1993); «Caminos abiertos, un análisis filosófico de la
epistemología de la economía» (Primer parte, en Liber-
tas N.º 25, Buenos Aires: ESEADE, 1996); «Misesian Pra-
xeology and Christian Philosophy» (en The Journal
of Market & Morality N.º 1, USA: Acton Institute, 1998:
vol. 1, pp. 60-66); «Hacia una fenomenologia de las
ciencias sociales» (en Derecho y Opinion N.º 5, Espa-
ña: Universidad de Córdoba, 1997, pp. 611-622. Reim-
preso en Sensus Communis, Roma: An International
Quarterly of Studies and Research on Alethic Logic,
2001: vol. 2, pp. 419-435); «La importancia epistemo-
lógica de las pattern predictions de Hayek» (en Actas
de las V Jornadas de Epistemología de las Ciencias Eco-
nómicas, Buenos Aires: UBA, 2000); «La ley natural, la
cooperación social y el orden espontáneo» (en Revista
de la Facultad de Derecho N.º 19, Guatemala: Univer-
sidad Francisco Marroquín, 2001, pp. 117-122); «In -
tersubjetivity, Subjetivism, Social Sciences, and the Aus-
trian School of Economics» (en Markets & Morality N.º
1, USA: Acton Institute, 2007: vol. 10, pp. 115-141);
«Qué antropología es necesaria para una epistemolo-
gía de la economía» (Ponencia presentada en la Jor-
nada de Epistemología de la Economía organizada por
Revista Valores e Instituto Acton, el 23 de Noviembre
de 2006. Luego publicada en Cultura Económica N.º
68, Buenos Aires: Universidad Católica Argentina, 2007,
pp. 52-54) y «Epistemología de la economía y econo-
mía de mercado» (en Le Regole Della Libertá, Studi
sull’economia sociale di mercato nelle democrazie con-
temporanee, Roma: Centro Studi Tocqueville-Acton, 2010,
pp. 55-61).

22



— Cuarta. Conforme a lo explicado al principio, no trata-
mos directamente temas de Doctrina Social de la Igle-
sia. Por ende, el lector no va a encontrar directamente
explicados temas como bien común, subsidiariedad,
función social de la propiedad, etc., sencillamente por-
que el enfoque es otro. El lector interesado en nuestra
visión de esos temas puede remitirse directamente a los
dos textos citados al principio, Economía de mercado
y Doctrina Social de la Iglesia (Zanotti, op. cit.) y El
humanismo del futuro (Zanotti, op. cit.), más «La De -
mocracia en la Doctrina Social de la Iglesia» (en El De -
recho, Buenos Aires: Facultad de Derecho de la Uni-
versidad Católica Argentina, 1982); «Persona humana
y libertad» (en Estudios Públicos N.º 20, Santiago de
Chile: Centro de estudios públicos, 1985); «En defensa
de la dignidad humana y el Concilio Vaticano II» (en
El Derecho, Santiago de Chile: Centro de estudios públi-
cos, 1984); «Liberalismo y religión católica, apostólica,
romana»;2 «La Iglesia Católica contra el nazismo y el co-
munismo» (en El Derecho, Buenos Aires: Facultad de De-
recho de la Universidad Católica Argentina, 1987); «Refle-
xiones sobre la encíclica “Sollicitudo Rei Socialis”» (en
El Derecho, Buenos Aires: Facultad de Derecho de la
Universidad Católica Argentina, 1988); «Reflexiones
sobre la encíclica “Libertas” de Leon XIII» (en El Dere-
cho, Buenos Aires: Facultad de Derecho de la Univer-
sidad Católica Argentina, 1988); «La temporalización de
la Fe» (en Cristianismo, Sociedad Libre y Opción por los
pobres, Santiago de Chile: Centro de Estudios Públicos,

23

2 Benegas Lynch (h), Alberto; Chafuén, Alejandro; Loncán, Enrique y
Zanotti, Gabriel J., «Liberalismo y religión católica, apostólica, romana», en
Cristianismo y Libertad, Buenos Aires: Fundación para el avance en la edu-
cación, 1984.



1988); «Reflexiones sobre cuestiones obvias» (en El
Derecho, Buenos Aires: Facultad de Derecho de la Uni-
versidad Católica Argentina, 1993); «Economy and Cul-
ture in the Thought of John Paul II» (en Logos, a Jour-
nal of Catholic Thought and Culture; USA: University
of St. Thomas, 1997: 1:2); «Doctrina Social de la Iglesia y
Liberalismo: Antagonismo o malentendido?» (en Laissez-
Faire N.º 12-13, Guatemala: Universidad Francisco
Marroquín, 2000, pp. 64-69); «Igualdad y desigualdad
según desiguales paradigmas» (en Empresa y Huma-
nismo N.º 2, España: Universidad de Navarra, 2004: vol.
VII, pp. 259-254); «Hacia un liberalismo clásico como
la defensa de la intimidad personal» (en Doxa Comu-
nicación N.º 4, España: Universidad de San Pablo, 2006,
pp. 233-253); «Dignidad humana y derechos de la per-
sona: ¿Cristianismo católico o Kant? A propósito de un
debate en Markets & Morality» (en Studium N.º 7, Tucu-
mán: UNSTA, 2007: t. X, fasc. XX).

El objetivo de remitir a estos trabajos es el mismo
que en la primer aclaración: todos los temas no direc-
tamente tratados que el lector pueda encontrar obede-
cen a que este trabajo se inserta en un largo programa
de investigación que hemos estado desarrollando a lo
largo de toda nuestra vida académica.

— Quinta. La insistencia sobre la distinción entre lo natu-
ral y lo sobrenatural se debe a la importancia que damos
al recordatorio que el documento Libertatis nuntius
(1984) hizo sobre la no identificación entre la historia
humana y la historia de la salvación, cuestión que con-
sideramos fundamental para evitar todo tipo de «cleri-
calismo» en nuestros planteos.

— Sexta. Conforme al programa de investigación al que ha-
cemos alusión, nuestro enfoque es esencialmente inter-
disciplinar. Ello tiene sus riesgos, pero los debemos correr

24



a efectos de ser fieles a nuestros objetivos centrales. Por
lo demás, la Escuela Austriaca de Economía, a su vez,
como paradigma alternativo a lo que habitualmente se
llama «Economics» es también esencialmente inter-dis-
ciplinar, o mejor dicho, supera ciertas divisiones innece -
sarias entre disciplinas diferentes.

Por último, se podría objetar que en el cap. IV, entre
el análisis de la función empresarial y los temas que abar-
can la santificación del laicado, y por ende de la función
empresarial, hay un «salto», como si los temas éticos fun-
damentales fueran tratados sólo desde este último punto
de vista. Esa impresión puede ser causada porque, desde
la Escuela Austriaca de Economía, los temas básicos de éti-
ca desde el punto de vista legal ya están explícitos en
las condiciones institucionales de mercado.

Hemos explicado en este libro explícitamente dicha
cuestión pero, dado que es un tema inagotable y en cier-
to sentido diferente a los paradigmas habituales, remito al
lector a las fuentes citadas. Pero, desde ese punto de vista,
no hay ningún salto, sino una continuidad entre lo que se
le puede pedir al empresario desde un punto de vista sólo
legal y lo que se le puede pedir desde un punto de vista
moral, enraizado esto último en la antropología católica
que estamos utilizando.

Aclaradas estas cuestiones básicas, y con plena con-
ciencia de que posteriores aclaraciones surgirán con la crí-
tica y el debate, sólo nos queda agradecer al Instituto Hayek
y al Instituto Acton Argentina la oportunidad conjunta que
me han dado para volcar por escrito estas ideas.

GABRIEL J. ZANOTTI

Buenos Aires, Noviembre de 2010

25





1. Visión católica del ser humano, por un lado,
y escasez, economía y mercado, por el otro

La visión católica del ser humano no nos dice nada, direc-
tamente, sobre la economía como fenómeno social. El ser
humano es creado para la Gloria de Dios, y vivía en un es -
tado originario de Gracia «deiforme», antes del pecado ori-
ginal.1 Una vez cortada esa situación de armonía origina-
ria con Dios, Dios mismo promete al redentor, con cuya
primera venida el ser humano recupera su amistad con Dios
mediante la gracia «cristiforme». Como vemos, el ser hu -
mano se encuentra en una esencial historia de la salvación:
ha caído, ha roto su relación con Dios, pero el sacrificio y
resurrección de Cristo pagan esa deuda infinita contraída
por el pecado, e imposible de saldar para el solo ser huma-
no finito. Para el catolicismo, por ende, el ser humano es
sobre todo un ser humano redimido por la Gracia de Dios,
y por ende, ese ser humano, creado a imagen y semejan-
za de Dios, vive ahora merced al perdón, totalmente gra-
tuito, de Dios. El ser humano es un ser redimido, salvado,
depende esencialmente de la gracia y misericordia de Dios:
hay un Dios que salva, y hay un hom bre que, casi mis -
teriosamente, puede rechazar su salvación. La noción de

27

1 Ott, Ludwig, Manual de Teología Dogmática, trad. C. Ruiz Garrido,
Barcelona: Herder, 1968.

1. Principios básicos



gracia es aquí indispensable: ese hábito sobrenatural enti-
tativo por el cual el ser humano es comunicado nuevamente
con la vida de Dios y que se transmite ordinariamente por
la Iglesia, a través del bautismo y sus sacramentos.

Por el otro lado, tenemos el mundo de la economía
como actividad y como ciencia. Tenemos allí la escasez, los
precios, el mercado, la inflación, el subdesarrollo, la pro -
ductividad, el mercado de capitales, etc., por nombrar al -
gunos temas desordenadamente por ahora. Una reacción
podría ser: nada que ver. Nada que ver en sentido positi-
vo, esto es, otro ámbito, opinable, que no se toca ni se con-
tradice con la visión cristiana del hombre. Pero «nada que
ver» también puede ser dicho en sentido negativo, esto es,
como una sospecha de contradicción, o de algo muy, muy
alejado del cristianismo excepto se demuestre lo contrario.

Para comenzar a dilucidar este problema, esto es, si
entre economía (como ciencia y-o actividad) y cristianis-
mo católico existe una indiferencia, una indiferencia hostil
o una sana convivencia, repasemos temas clave de la antro-
pología filosófico-cristiana: efectivamente, sólo una ade-
cuada concepción del ser humano será la base para la con-
cepción humana que manejamos en economía.

2. El ser humano como Imago Dei

a) Inteligencia y voluntad participadas

El ser humano está creado a imagen y semejanza de Dios.
Ello quiere decir que Dios, el mismo Ser Subsistente,2 no
tiene inteligencia y voluntad, sino que es inteligencia y

28

2 Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, Torino: Marietti, 1963,
I, Q. 6, a. 3.



voluntad.3 «Creado a imagen y semejanza de» quiere decir
que el ser humano tiene inteligencia y voluntad partici-
padas,4 finitas, en relación a la inteligencia y voluntad in -
finitas de Dios, que por ello se identifica con la Verdad y
Bondad absolutas en las cuales la naturaleza humana en -
cuentra su plenitud.5 «Creado» quiere decir a su vez que
Dios sostiene en el ser a todas las creaturas ex-sistentes,
que está en ellas a modo de causa permanente6 pero que
no se identifica con ellas: Dios no se confunde con su
crea ción, pero tiene con toda la creación una relación de
Dios providente7 y una relación personal con los seres hu -
manos: es el TU infinito que habla con el tú finito.

Por estar creado a imagen y semejanza de Dios, es el
ser humano tiene una dignidad natural que es el origen
ontológico último de sus derechos ante los demás seres
humanos8 y que su fin último trascienda el bien común
temporal.9 El Cristianismo, en ese sentido, produjo una
transformación social importante, que se fue haciendo
cultura con el paso de los siglos: no sólo distinguió entre
los reinos de este mundo y el Reino de Dios (y por eso,
sanamente, subvirtió el orden de los antiguos imperios don-
de el gobernante se identificaba con Dios) sino que tam-
bién cortó con una concepción del ser humano donde

29

3 Op. cit., I, Q. 14, Q. 19.
4 Sobre la idea de participación en Santo Tomás, esencial en su teo-

logía, ver Fabro, Cornelio, Particitation et Causalité, Louvain: Publications
Univertistaires De Louvain, 1961.

5 Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I-II, Q. 2, a. 8c.
6 Op. cit., I., Q. 104.
7 Op. cit., I, Q. 22, y Suma Contra Gentiles (1951), trad. María Merce -

des Bergada, Buenos Aires: Club de Lectores, 1951: Libro III, caps. 71-75
y 94-96.

8 Vaticano II, Gaudium et spes, Buenos Aires: Paulinas, 1981.
9 Op. cit.



éste NO era una persona con un valor anterior y supe -
rior al grupo, cuyo fin último terminaba aristotélicamente
en la sola participación en el bien común temporal. A este
tema, el del fin último del hombre, es al que pasamos a
continuación.

b) Dios como fin último de la vida humana

Este es un punto fundamental de toda la antropología de
Santo Tomás.

Dice Santo Tomás: «…es imposible que la felicidad del
hombre esté en algún bien creado, pues la felicidad está
en el bien perfecto, que aquieta totalmente el apetito, de
lo contrario, no sería el fin último, si restara algo por ape-
tecer. Pero el objeto de la voluntad, que es el apetito hu -
mano, es el bien universal, así como el objeto del intelecto
es la verdad universal. De lo que se sigue que nada pue-
de aquietar la voluntad del hombre, sino el bien univer-
sal, que no se da en nada que sea creado, sino sólo en
Dios, porque toda criatura tiene bondad participada. De
dónde se desprende que sólo Dios puede colmar la volun-
tad del hombre, según lo cual se dice en el Salmo 102: el
que colma en bienes tus deseos. Por lo tanto sólo en Dios
consiste la felicidad del hombre».10

Esto es: dado que está creado a imagen y semejanza
de Dios, el ser humano tiene, como vimos, dos potencias
espirituales (inteligencia y voluntad). Ahora bien, el obje-
to propio de la inteligencia en tanto inteligencia es la ver-
dad (trascendental de quod est)11 y el objeto propio de la

30

10 Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I-II, Q. 2 a. 8c.
11 Aclaramos que el «ente» según Santo Tomás de Aquino, es «lo que

es» (quod est) en el sentido de acto de ser (Ver Fabro, op. cit., y Ferro, Luis S.,



voluntad en tanto voluntad es el bien. Pero sólo Dios es
la verdad absoluta y el bien absoluto, y por ende, sólo
Dios puede ser el fin último del ser humano. 

En una antropología cristiana, esto es clave. El ser hu -
mano es aquel cuyo fin último es Dios. Ya no se trata de
distinguir al ser humano de él para abajo, tratando de dis-
tinguir esencialmente a su inteligencia de los demás ma -
míferos, sino se trata de una caracterización primera de su
trascendencia: por su inteligencia y voluntad, el ser hu -
mano está destinado hacia algo que lo trasciende. Un mis-
terio insertado en el diálogo razón-fe. Por razón sabemos
que sólo Dios puede colmar totalmente el deseo más pro-
fundo del corazón del hombre, del cual hablaba tan bella-
mente San Agustín: «Nos has hecho, Señor, para ti, y nues-
tro corazón está inquieto hasta que descanse en ti». Pero
por razón sabemos también que el ser humano, por su fi -
nitud, no puede él mismo colmar esa profunda aspira-
ción:12 el ser humano es finito y Dios es in-finito, y lo fini-
to no puede alcanzar a lo infinito por sus propias fuerzas.
Eso marca también qué diferente es esto a una sola noción
aristotélica inmanente sobre el fin último del hombre como
una plenitud de sus virtudes naturales que se da en la polys
humana. Por ello el cristianismo marca el inicio de una
distinción importantísima entre la ciudad temporal y el Rei-
no de Dios con la importantísima consecuencia ético-polí-
tica de que el ser humano, en la ciudad temporal, no obs-
tante las autoridades legítimas,13 es un igual entre iguales14

31

La sabiduría filosófica siguiendo las huellas de Santo Tomás, Tucumán:
UNSTA, 2004).

12 Derisi, Octavio N., Los fundamentos metafísicos del orden moral, Bue -
nos Aires: UCA, 1980 y Welte, Bernhard, El hombre entre lo finito y lo infi-
nito, trad. Néstor Corona, Buenos Aires: Guadalupe, 1983.

13 Juan XXIII, Pacem in terris, Buenos Aires: Paulinas, 1978.
14 Op. cit., N.º 48.



y ninguno de ellos puede atentar contra derechos funda-
mentales (noción que ya es de una modernidad cristiana)
que se basan en última instancia en que sólo Dios es due-
ño del ser humano:15 sólo Dios, y por ende cualquier auto-
ridad humana está sólo para servir16 y no para invadir.

Por razón sabemos entonces que sólo Dios puede col-
mar totalmente al corazón del hombre, y que todos los
bienes buenos de este mundo son participaciones, ade-
lantos finitos, de la plenitud in-finita en Dios. Pero por
razón no sabemos cómo ello es posible. Por fe, por Reve-
lación, sabemos que todo lo que conduzca a Dios pro-
viene de la Gracia de Dios, cosa totalmente razonable por-
que sólo de lo infinito puede venir lo que a El conduzca.
Y por Revelación sabemos que Dios elevará a un estado
sobrenatural a la inteligencia y a la voluntad, llamada lumen
gloriae, donde se dará la visión beatífica, el encuentro con
el rostro de Dios, invisible, inaccesible, a los solos ojos
humanos. El ser humano vive entonces en esa esencial
paradoja existencial: es el único ser creado inteligente, li -
bre y corpóreo cuyo destino esencial es Dios que supera
su esencia. Sólo la analogía17 entre Dios y el hombre (el
estar creado a imagen y semejanza de) hace razonable el
misterio y sólo la Fe le da certeza. El ser humano es aquel
cuyo sentido de su existencia es Dios. Y sólo en ese encuen-
tro personal final, en ese encuentro milagroso entre el tú
finito y el tú infinito, encontrará el ser humano su más pro-
funda y completa plenitud.

32

15 Hemos profundizado esta cuestión en Zanotti, G., «Hacia un libera-
lismo clásico como la defensa de la intimidad personal», en Doxa Comu-
nicación N.º 4, 2006, pp. 233-253.

16 Biblia de Jerusalén, Bilbao: Editorial Española Desclée de Brouwer,
1967: SJ, 10, 11.

17 Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., libro II, 11,
y Ferro, Luis S.: op. cit., tema IV.



c) Persona humana como «ser para Dios»

Por supuesto, si hay una noción esencial para una antro-
pología cristiana, fruto del fructífero encuentro entre la re -
velación y la razón, es «persona». No es casualidad que antes
de comenzar su tratado de la Santísima Trinidad, Santo
Tomás distinga tres sentidos de «sustancia» relacionados con
«persona»: como res naturae, subsistentia e hypostasis.18

«Subsistencia» se refiere a lo que es en sí y no en otro (la
clásica distinción entre sustancia y accidente) y por ello
también se dice hipóstasis como lo que porta accidentes,
el sub-stare, lo que está por debajo de los accidentes; y
en cuanto esa sustancia es de tal naturaleza u otra, es sus-
tancia de determinada naturaleza. Si a esto agregamos la
clásica definición de Boecio, como sustancia individual de
naturaleza racional,19 tenemos allí de vuelta a la «sustan-
cia» pero aclarando qué tipo de «res naturae» tiene la per-
sona: una naturaleza «racional», esto es, una forma sustan -
cial subsistente de la cual emergen inteligencia y voluntad.
Cuando todo esto se aplica al ser humano, como persona
corpórea de naturaleza racional, el énfasis es puesto en esa
«naturaleza racional» de la cual emergen esa inteligencia
y esa voluntad que, como dijimos, tiene su fin último en
Dios. Por supuesto, no es fácil alargar la analogía de «per-
sona» y llevarla a Dios cuando se ha utilizado una cate-
goría aristotélica que a lo sumo puede ser reconvertida
para las cosas creadas: porque en Santo Tomás, sustancia
y accidente son modos del ser finito, esto es, creado, y por
eso no se puede decir en ese sentido que Dios sea pro-
piamente «sustancia» si por ello nos referimos al modo
de ser finito que es sujeto de accidentes. Por ello es muy

33

18 Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I, Q. 29, a. 2c.
19 Op. cit., Q. 29 a. 1.



interesante el salto que da Santo Tomás cuando, al pre-
guntarse si Dios es persona, contesta que sí porque per-
sona es «lo perfectísimo en toda naturaleza»,20 con lo cual
el primer analogado, el primer significado de persona no
es ya una «sustancia individual» en el sentido de una sus-
tancia portadora de accidentes, sino lo primero perfec -
tísimo, esto es, Dios, en el cual su ser y su entender es lo
mismo y, por ende, es la misma Inteligencia Subsistente y
la misma Voluntad Subsistente (como vemos, Dios no es
sustancia pero sí es «subsistente»). De allí para abajo,
entonces sí podemos reconocer dos naturalezas analógi-
camente personales, por tener inteligencia y voluntad pro-
piamente: las personas angélicas y las personas humanas.
Con lo cual, lo esencial de persona no es definido ya como
«partiendo desde la noción de sustancia», sino partiendo
desde Dios como persona, y lo que participa de persona,
esto es, lo que es creado a imagen y semejanza de Dios,
es persona. Esto último destaca y armoniza con Dios como
fin último del hombre: porque Dios y los ángeles son crea -
dos propiamente para la gloria de Dios,21 mediante la Gra-
cia de Dios. O sea, el ser persona en el hombre es «ser para
Dios», «ser hacia Dios», o, más paradójicamente, «ser fini-
to esencialmente destinado a lo in-finito». En la an tropología
cristiana, por ende, el ser persona no es tanto una cate-
goría aristotélica sino más bien una persona fi nita crea -
da en diálogo y en destino hacia Dios. Un tú fi nito que dia-
loga en armonía con ese Tú In-finito. Pero ese diálogo fue
cortado por el pecado original.

34

20 Op. cit., Q. 29 a. 3.
21 Derisi, Octavio N., Los fundamentos metafísicos del orden moral,

op. cit., cap. 3: 1.



3. El pecado original

El cristianismo y la visión cristiana del hombre son inin-
teligibles sin el misterio del pecado original (no es enton-
ces casualidad que en estos tiempos, de pertinaz olvido
de este misterio, el cristianismo no se entienda). Dice Pas-
cal al respecto: «…Cosa sorprendente, sin embargo, que
el misterio más alejado de nuestro conocimiento, que es
el de la transmisión del pasado, sea una cosa sin la cual
no podemos tener ningún conocimiento de nosotros mis-
mos. Porque no hay, sin duda, cosa que choque más a
nuestra razón como decir que el pasado del primer hom-
bre ha hecho culpables a los que siendo tan alejados de
ese origen parecen incapaces de participar en él. Esta trans-
fusión no sólo nos parece imposible, sino aún injusta; por-
que: qué hay más contrario a las reglas de nuestra mise-
rable justicia como condenar eternamente a un niño incapaz
de voluntad por un pecado en que parece tener tan poca
parte, cometido seis mil anos antes de haber nacido? Cier-
tamente, nada nos choca más rudamente que esta doctri-
na; y, no obstante, sin este misterio, el más incomprensi-
ble de todos, somos incomprensibles a nosotros mismos.
El nudo de nuestra condición toma sus vueltas y revuel-
tas en este abismo; de suerte que el hombre es más incon-
cebible sin este misterio, que este misterio sea inconcebi-
ble al hombre».22

Esto es: al ser humano le duele, y no quiere saber sa -
berse herido por el pecado. Pero ¿qué pecado?

Por más que hoy hemos relegado la noción del paraíso
originario a infantiles y banales imágenes de Adán y Eva con
una hoja de parra en una pródiga y confortable islita, la

35

22 Pascal, Blaise, Pensamientos, trad. J. Domínguez Berrueta, Buenos
Aires: Hispamérica, 1984: N.º 438.



cuestión, desde el punto de vista de la Fe razonable, es otra.
No hay que imaginar, hay que razonar. Justamente, cuan-
do se critica la idea de un Dios que castiga, hay que re -
cordar que Dios crea para participar a la creación en su
bondad, y en el caso del hombre, ello hace coherente que
nos cree en una situación de armonía originaria, fruto de
su Gracia, que es la gracia deiforme y que nos coloca en
estado de naturaleza elevada. Es en ese contexto donde
la relación originaria entre Dios y el ser humano es una
relación personal de plena filiación sobrenatural donde
tiene sentido la expresión del Génesis donde Dios «…se
paseaba por el jardín a la hora de la brisa».23 En esa situa-
ción, la gracia de Dios implica dones, que van más allá de
las capacidades naturales del ser humano, que son llama-
dos preternaturales: impasibilidad (no sufrimiento); cien-
cia (infusa, no por esfuerzo), inmunidad de concupiscen-
cia (armonía plena entre las potencias sensibles y las
inteligibles) e inmortalidad en tanto no se daría la muerte
natural como hoy la conocemos.24 El ser humano es crea-
do hombre y mujer, en comunión de uno con el otro; en
esa comunión matrimonial tiene plenas relaciones sexua-
les y es llamado a trabajar y a poblar la tierra.

Por lo tanto, el hombre es creado en esa situación de
armonía originaria, y por ende nunca se dio para el cris-
tianismo un estado de naturaleza pura, sin gracia de Dios
y tampoco sin la redención que le es dada por la encar-
nación de Cristo. Eso debemos tenerlo muy en cuenta a
la hora de considerar ese estado de naturaleza pura como
una hipótesis de trabajo para encarar ciertos problemas.

Cometido el pecado original, que es un pecado de
soberbia (el ser humano es tentado a «ser como Dios» y

36

23 Biblia de Jesuralén, op. cit., Gn 3, 8.
24 Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., Q. 94-102.



cae), el ser humano pierde por supuesto esa armonía con
Dios y por ende los donde preternaturales que le eran otor -
gados. El misterio radica en que toda la humanidad he -
reda no sólo esas consecuencias del pecado, sino también
la culpa. Santo Tomás tiene algunos intentos de explica-
ción cuasi-platónicas del tema: la culpa se hereda porque
Adán y Eva asumen el género humano que todos hereda-
mos,25 y también es muy bella la explicación de Edith Stein,
en cuanto que en el famoso episodio de la mujer adúltera,
cuando Cristo dice «quien no tiene pecado, que arroje la
primera piedra…»,26 todos advertimos que sí, que tene-
mos pecado y hemos nacido en pecado.27 Sin la infinita
misericordia de Dios, así hubiéramos quedado. No se ad -
vierte en general la gravedad del pecado original: fue que-
brar la relación con Dios y por ello la culpa es infinita,
porque imposible es para el hombre cubrir la distancia infi-
nita que queda entonces entre él y Dios. Por eso sólo Dios
puede asumir ante Dios mismo esa distancia, sólo El pue-
de ser la víctima expiciatoria del pecado, sólo El puede
ser el cordero de Dios que quite el pecado, y lo hace en
la Segunda Persona, el Hijo, que se encarna para así sal-
varnos, redimirnos, del pecado original. Esa encarnación
es un acto de misericordia infinita, no obligado por nin-
guna justicia, que supera totalmente la sola justicia sin con-
tradecirla. No hay, por ende, un Dios que castiga, sino un
Dios que salva y un ser humano que puede, misteriosa-
mente, rechazar su salvación.

Por ello la historia de la salvación no es la historia
humana, sino que es la historia de la primera venida de

37

25 Santo Tomás de Aquino, Compendio de Teología, trad. J. I. Saran-
yana y J. Respreto Escobar, Madrid: Rialp, 1980: cap. 196, N.º 374.

26 Biblia de Jerusalén, op. cit., Jn 8, 7.
27 Stein, Edit, El ser finito y eterno, trad. A. Pérez Monroy, México:

Fondo de Cultura Económica, 1996, p. 533.



Cristo, ya anunciada en el Génesis, y de la segunda ve -
nida. La naturaleza humana así redimida por la Gracia de
Cristo (gracia cristiforme) es así estado de naturaleza re -
dimida, y borra la culpa pero no las consecuencias del
pe cado original.

Por el pecado original, el ser humano es «arrojado al
mundo», pero no al mundo en tanto mundo creado por
Dios, sino al mundo de su pecado, un mundo donde Caín
mata a Abel. He allí dos sentidos de la palabra «mundo»
que a efectos de este trabajo es preciso distinguir.

Hay un sentido de la palabra «mundo», como «inter-
subjetividad», que proviene de E. Husserl y que ya incor-
poraremos sin problema a nuestra antropología cristiana.
Pero hay otro sentido, más tradicional en Santo Tomás, como
mundo físico creado por Dios. Comentaristas actuales, como
E. Gilsón, se han encargado de demostrar que la conside-
ración del mundo natural físico y biológico como bueno,
como esencialmente bueno por estar creado por Dios, era
algo básico del cristianismo pero olvidado por ciertas tra-
diciones neoplatónicas hasta que el neo-aristotelismo cris-
tiano lo re-introduce intelectualmente como casi novedad
en el s. XIII.28 De allí se entienden títulos tales como «…que
la providencia de Dios versa sobre los singulares inmedia-
tamente» en la Suma Contra Gentiles de Santo Tomás.29

Lo interesante de esto es que nos permite elaborar la
hipótesis de que por el pecado original, la pareja origina-
ria fue arrojada al mundo también en el sentido de «mun-
do físico», que es bueno en sí mismo y de cuyas caracte-
rísticas estaban protegidos preter-naturalmente antes del
pecado. ¿Y qué características eran esas? Pues todo el orden

38

28 Gilsón, Etienne, La filosofía en la Edad Media, trad. A. Pacios y S.
Caballero, Madrid: Gredos, 1976: cap. 8.

29 Op. cit., Libro III, cap. 76.



ecológico, con todo lo que ello implica, todo el orden de
la generación y corrupción en el orden físico y biológico,
esencialmente ligado a lo anterior y que Santo Tomás tra-
ta con toda naturalidad (y, por lo tanto, la muerte de todo
ser vivo) y las fallas y casualidades del orden físico que
Santo Tomás también trata,30 adelantándose con ello a cier-
tas características in-determinísticas de la física actual.31

Pero todo ello NO es fruto del pecado, todo ello es crea-
do así por Dios, sólo que de todo ello estábamos «sobre-
naturalmente» protegidos (por los dones preternaturales).
Son aspectos del mundo creado en el cual hubiéramos
estado desde el principio en estado de naturaleza pura,
pero como Adán y Eva estaban en estado de naturaleza
elevada, no fue así. Esto es muy importante porque, en re-
lación al ser humano, ese mundo físico creado no es super-
abundante, sino escaso, tema importantísimo de todo este
estudio que trataremos dentro de poco.

4. Inteligencia y voluntad

Para toda la tradición cristiano-católica, la inteligencia
humana no es sólo ratio, razonamiento, y menos aún sólo
el razonamiento lógico-matemático-físico (lo cual se pre-
supone, obviamente, después de Kant), sino una esencial
capacidad de contemplación y penetración de la realidad.
Lo propio de la inteligencia es el «entender», y entender
es captar «la cosa que es» (id quod est), y, al captar así
aquello que es, captarse a sí misma,32 que es el sentido

39

30 Op. cit., cap. 71.
31 Ver Artigas, Mariano, La mente del universo, Pamplona: Ediciones

Universidad de Navarra (EUNSA), 1999.
32 Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I, Q. 87, a. 1c.



tomista de la auto-conciencia de la que se habla después.
No es que la autoconciencia no sea importante, sino que
no es ella misma la potencia llamada intelecto, sino que
esta es una potencia espiritual33 de un ser corpóreo. 

Pero esta captación del acto de ser y del modo de ser
de la cosa (esencia) no es absoluta, sino limitada. Es limi-
tada, desde el punto de vista del estado de naturaleza
pura, primero porque es finita, no in-finita. Ninguna inte-
ligencia finita puede agotar la inteligibilidad de la reali-
dad, sino sólo Dios. Segundo, porque la naturaleza de las
cosas se capta a través de sus accidentes:34 el proceso de
abstracción es delicado e implica una conjunción de la
inteligencia y la sensibilidad.35 Tercero, porque a medi-
da que la gradación entitativa del universo se va hacien-
do más material, su composición acto-potencial es mayor
y por ende su inteligibilidad es menor.36 Todo esto impli-
ca que la inteligencia humana se despliega en un proce-
so de ratio, de pasos de premisas a conclusiones, por la
limitación de su propia operación intelectual. De todo
eso habíamos estado exceptuados por el don preterna-
tural de la ciencia infusa pero después del pecado ori-
ginal no sólo volvemos a las características de la inteli-
gencia como naturaleza pura sino que debemos agregar
la segunda causa de su limitación: el pecado. Podemos
ser redimidos, sí, pero la redención borra la pena del
pecado pero no sus consecuencias, y por ello el estado
de naturaleza redimida incluye las limitaciones de la inte-
ligencia en todo sentido, por su propia finitud (que es

40

33 Op. cit., Q. 79.
34 Op. cit., Q. 84-85.
35 Op. cit., Q. 86-87.
36 Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro II,

cap. 40.



bueno en sí mismo) y por las privaciones y defectos que
sufre a causa del pecado, esto es, su error, su lentitud, su
torpeza, y por eso Santo Tomás dice que sobre aquellas
cosas necesarias para la salvación que, sin embargo, el ser
humano podría conocer por la razón, Dios las revela por-
que de lo contrario, muy pocos hombres habrían llegado
a ellas, tardíamente y con mezcla de error:37 una magní -
fica síntesis de las consecuencias del pecado para la inte-
ligencia humana.

Pero por ello después del pecado original, es necesa-
ria aún más una característica de la inteligencia buena en
sí misma: la creatividad. Para compensar la oscuridad de
la radical ignorancia en la que se mueve, tanto por la limi-
tación en sí de su inteligencia como por sus privaciones
luego del pecado, el ser humano es creador de sentidos
con los cuales interpreta un mundo que ha quedado os -
curecido. Por ello los mitos, las cosmogonías y las diver-
sas re ligiones, que no son irracionales,38 sino maravillosas
creaciones intelectuales con las cuales el ser humano in -
tenta dar sentido a ese mundo al cual ha sido arrojado. El
Plan de Salvación implica una Revelación que nos prote-
ge de todo error que ponga en peligro nuestra salvación,
pero deja abierto el campo de investigación, creatividad,
ensayo y error para todo lo demás. Por ello la inteligen-
cia humana se maneja con incertidumbre, y con creativi-
dad falible para compensar los errores. Esto es esencial
para nuestro trabajo, porque la economía no sólo hablará
de la división del trabajo, sino de la división y la disper-
sión del conocimiento humano como uno de sus puntos de
partida fundamentales.

41

37 Op. cit., Libro I, caps. 4-6.
38 Gadamer, Hans G., Mito y razón, trad. J.F. Zúñiga García, Barce -

lona: Paidós, 1997.



Algo similar sucede con la voluntad, como el apetito
intelectual y racional del ser humano.39 La voluntad es el
apetito por el bien mediado por el conocimiento de la
inteligencia.40 De allí deriva la demostración metafísica de
Santo Tomás del libre albedrío: dado que el objeto de la
voluntad es el bien, y el bien absoluto es sólo Dios, que,
como vimos, no se identifica de ningún modo con los
bienes creados,41 entonces la voluntad, ante estos últi mos,
no está necesariamente determinada sino que se autode-
termina.42 Esto es: la voluntad tiene como objeto al bien,
pero ningún bien finito es el bien. Por ello ante los bie -
nes finitos la voluntad es libre: puede optar por ellos en
la medida de su perfección, y en la medida de su limita-
ción, no.

Pero, aún en estado de naturaleza pura, ese libre al -
bedrío no es una libertad absoluta, sino humana, sana-
mente condicionada por la finitud de la inteligencia huma-
na que le presenta los bienes a la voluntad. Pero, antes
del pecado original, el libre albedrío estaba protegido
preternaturalmente por la inmunidad de concupiscencia,
esto es, la perfecta armonía entre potencias sensibles e
intelectuales. Por eso el pecado original fue un pecado
intelectual, la soberbia. Pero el libre albedrío, ni antes ni
después del pecado original, es un mal. Es una perfec-
ción,43 una característica de la voluntad, que consiste en
optar ante los bienes finitos; no es optar entre el bien o
el mal. La opción ante el mal queda como una dramática

42

39 Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro II,
cap. 47.

40 Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I, Q. 82.
41 Op. cit., I-II, Q. 2 a. 8.
42 Op. cit., I-II, Q. 10 a. 2c.
43 Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro III,

cap. 73.



posibilidad44 de que la voluntad, bajo razón de bien,45

opte por algo contradictorio al fin último, Dios. Antes del
pecado original, la única tentación al respecto era, para-
dójicamente, la peor: «ser como dioses».46 Después del
pecado, el hombre pierde la armonía entre sus potencias
intelectuales y sensibles, la ciencia infusa y queda expues-
to a todas las debilidades de la inteligencia y de una volun-
tad en des-armonía con Dios, el prójimo, con la misma
persona y con sus potencias sensibles. Pero el libre albe-
drío NO se pierde. La naturaleza humana queda heri-
da, no destruida, por el pecado original. Eso es típico de
la teología católica. El libre albedrío humano está sana-
mente condicionado, sí, porque es humano, y además
defectuosamente condicionado por su herida del pecado
original, pero aún así sigue siendo libre albedrío (y por
eso la dignidad humana también se mantiene después del
pecado y es fuente de derechos inalienables para bauti-
zados y no bautizados).

Estamos insistiendo en esto porque el libre albedrío es
también un fundamento antropológico de la economía.
Veremos que la economía como ciencia parte no sólo de
un conocimiento humano limitado y disperso, sino también
de un ser humano que opta, acertada o faliblemente, entre
diversas opciones, lo que explica la teoría del valor y todos
los movimientos libres de oferta y demanda.

43

44 Pieper, Josef, El concepto de pecado, trad. R. Garás Pallás, Barce-
lona: Herder, 1979.

45 Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro III,
cap. 4.

46 Biblia de Jerusalén, op. cit., Gn. 3, 5.



5. La corporeidad

Uno de los principales conflictos que el Cristianismo, como
cosmovisión competitiva, tuvo con la filosofía griega (ex -
cepto, tal vez, con Aristóteles) fue la consideración ne -
gativa de lo material y de lo corpóreo en este última, que
provenía del Orfismo, se continúa en Platón y en el neo-
platonismo.47 Y ello, precisamente porque, como dijimos,
todo lo material y corpóreo es visto en el Cristianismo
como creado por Dios y, por ende, esencialmente bueno.
El mal, en el ser humano, no es lo corpóreo, (ni tampoco
lo espiritual) sino el pecado, que no es efecto sino de -
fecto,48 que comienza por la soberbia del seréis como dio-
ses y se continúa en la aludida pérdida de armonía entre
las potencias espirituales y sensibles. Pero lo corpóreo,
como tal, es esencialmente bueno, y J. Pieper nos recuer-
da que Santo Tomás dice que Adán y Eva eran más sen-
sibles al placer sexual en el paraíso originario.49

Pero como la primera etapa de la teología cristiana fue
muy influida por el neoplatonismo que llega a una mag-
nífica síntesis en San Agustín,50 la unidad alma-cuerpo del
Cristianismo (revelada sobre todo por el dogma de la resu-
rrección de los cuerpos) queda sólidamente afirmada por
fe, aunque su explicación en la queda dudosa desde un
punto de vista de la colaboración entre la razón y la fe. Es
el aristotelismo cristiano del s. XIII, de la mano de San
Alberto y Santo Tomás de Aquino,51 el que introduce en

44

47 Ver Gilson, Etienne, La filosofía en la Edad Media, op. cit.
48 Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro III, 7.
49 Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I, Q. 98, a. 2

ad 3.
50 Sobre San Agustín, ver Sciacca, Michele F., Historia de la filosofía,

trad. Adolfo Muñoz Alonso, Barcelona: Luis Miracle, 1954: cap. X.
51 Gilson, Etienne, La filosofía en la Edad Media, op. cit.



los ambientes teológico-cristianos (los árabes ya lo mane-
jaban)52 la audaz teoría aristotélica de la unidad sustancial
cuerpo-alma, donde el alma es la forma sustancial del cuer-
po, esto es, el ppio. organizante de cuerpo, no «otra cosa»
distinta del cuerpo. Audaz porque ello, en el cristianismo,
pone en duda la inmortalidad del alma: ¿cómo explicar
entonces que el alma subsiste luego de la muerte? Fue pre-
cisamente Santo Tomás, con su demostración de que el
alma es forma sustancial subsistente,53 quien mantiene
entonces que el alma es forma del cuerpo (unidad sustan -
cial alma-cuerpo) al mismo tiempo que subsiste después
de la muerte, dado que de esa forma emergen dos poten-
cias específicamente espirituales: inteligencia y voluntad,
como hemos visto. Desde luego, con esto Santo Tomás no
afirma que el alma, luego de la muerte, queda como un
fantasmita dando vueltas hasta que llega la hora de su jui-
cio ante Dios. No, porque, por un lado, Santo Tomás afir-
ma que en ese caso el alma humana es forma sustancial
incompleta,54 porque le falta aquello que está «destinada
ontológicamente» (la expresión es mía) a organizar (la ma -
teria prima); segundo, en principio un alma así no puede
entender ni abstraer, porque le falta la síntesis sensible
final a partir de la cual se realiza la abstracción,55 y ter -
cero, ello encaja perfectamente con que, por Fe, sepamos
que el juicio particular es inmediato y que en el juicio final
se dará la resurrección gloriosa del cuerpo con la cual el
alma recupera su propio cuerpo.

Por lo tanto, para la antropología cristiana, el ser hu -
mano es esencialmente corpóreo y, al mismo tiempo, es un

45

52 Op. cit., caps. 6-7.
53 Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro II,

cap. 79.
54 Santo Tomás de Aquino, Suma Theologiae, op. cit., I, Q. 89, a. 1.
55 Op. cit., a. 1c.



cuerpo esencialmente espiritual, queriendo decir ello que
ese cuerpo está conformado tal por una forma sustancial
de la cual emana la inteligencia y la voluntad cuyos obje-
tos propios —la verdad y el bien— trascienden lo con-
creto y se identifican en la realidad con el mismo Dios,
como hemos visto.

A esto hay que agregar la tradición fenomenológica de
E. Husserl,56 cuya síntesis con el cristianismo ha sido hecha
por autores como E. Stein57 y F. Leocata.58 Lo que tomamos
de esa tradición, a efectos de la corporeidad, es el tema
de la inter-subjetividad. El ser humano es-en-el-mundo-
de-la-vida, y ese mundo de la vida59 implica el conjunto
de relaciones entre personas, que constituyen «mundos»
en un sentido distinto a «mundo físico»: «mundo» como
mundo espiritual,60 esto es, los roles y relaciones mutuas

46

56 De Husserl, ver: Husserl, Edumund, (1980), Experiencia y juicio, trad.
J. Reuter, México: UNAM, 1980; id, Ideas relativas a una fenomenología
pura y una filosofía fenomenológica, trad. J. Gaos, México: Fondo de Cul-
tura Económica, 1986; id, Ideas pertaining to a pure phenomenology and
to a phenomenological philosophy, second book, trad. R. Rojcewicz y A.
Schuwer, Dordrecht, London, Boston: Kluwer Academic Publishers, 1989;
id, Investigaciones Lógicas, trad. M. García Morente y J. Gaos, Madrid:
Alianza Editorial, 1982: tomos I y II; id, La filosofía como ciencia estricta,
trad. J. Rovira Armengol, Buenos Aires: UBA, 1951; id, Meditaciones car-
tesianas, trad. M. Presas, Madrid: Tecnos, 1986; id, Problemas funda-
mentales de la fenomenología, trad. C. Moreno y J. San Martín, Madrid:
Alianza Editorial, 1994; id, The Crisis of European Sciences, trad. D. Carr,
Evanston: Northwestern University Press, 1970.

57 Stein, Edit, El ser finito y eterno, op. cit.; id, La pasión por la ver-
dad, trad. Andrés Bejas, Buenos Aires: Bonum, 1994. 

58 Leocata, Francisco, Persona, Lenguaje, Realidad, Buenos Aires:
Educa, 2003; id, Estudios sobre fenomenología de la praxis, Buenos Aires:
Proyecto, 2007.

59 Husserl, Edmund, Ideas II, op. cit.; id, Problemas fundamentales
de la fenomenología, op. cit.; id, The Crisis of European Sciences, op. cit. e
id, Experiencia y juicio, op. cit.

60 Husserl, Edmund, Ideas II, op. cit., Sección 3.



que constituyen al ser humano en ser cultural. Pero esta
intersubjetividad no es «espiritual» en el sentido de no cor-
pórea, sino en el sentido husserliano de leib, cuerpo vivien-
te, a diferencia de korper, cuerpo material no viviente.61

Y en el caso de la persona humana, el leib, su cuerpo, es
un cuerpo que se manifiesta a otro cuerpo humano a tra-
vés de la captación del yo del otro, tema que Husserl uti-
liza en principio para dar un paso al realismo del otro yo,62

pero que lo coloca en toda la línea de la filosofía con-
temporánea donde la persona capta al otro en tanto otro,
en tanto un tú, no una cosa (que sería un korper) siendo
esa captación no total, pero sí inmediata porque no requie-
re demostración: es el yo del otro que se manifiesta como
evidente a través de sus cuerpo (leib) que manifiestan sus
potencialidades espirituales propias, mediante el hablar,
el comprender, el amar, el mirar, el sonreir, el escuchar, el
abrazar, el gesticular y toda las manifestaciones corpóreas
que manifiestan ese origen último espiritual.

Todo esto tiene consecuencias éticas importantísimas
(el respeto a la condición de persona del otro como rela-
ción yo-tú y no «yo-eso») pero a efectos de este trabajo,
nos muestra que los fenómenos que luego veremos como
económicos (la escasez, la subjetividad de la valoración,
etc) no son fenómenos «materiales», sino esencialmente
intersubjetivos y en ese sentido espirituales y humanos en
una forma que trasciende la corporeidad animal que pre-
cisamente no tiene economía. Los animales sufren la es -
casez (volveremos a ello en breve) pero no economizan,
esto es, no tienen intercambio, precios e inversión, que son
fenómenos culturales que provienen de la espiritualidad

47

61 Op. cit.
62 Leocata, Francisco, «El hombre en Husserl», en Sapientia, 1987:

vol. XLII.



corpórea e intersubjetiva del ser humano. La economía,
por ende, no se ubica en lo material mientras lo «no eco-
nómico» en lo espiritual. La economía, como la sexuali-
dad humana,63 es fruto de la unidad sustancial, del leib,
de lo intersubjetivo, y por ende ni solamente corpóreo ni
solamente espiritual, sino humano. Por ende tampoco son
correctos los dualismos donde el ser humano debería sub-
ordinarse totalmente al bien común por el lado de lo mate-
rial pero trasciende al bien común por el lado de lo espi-
ritual. El ser humano tiene derechos y deberes inalienables
que emergen de su condición de persona humana, esto
es, corpóreo-espiritual al mismo tiempo, y el bien común
tiene como elemento esencial el respeto a esos derechos.
La libertad religiosa no es un derecho «espiritual», y la pro-
piedad un derecho «material»: son ambos personales.

Dado todo esto, es falsa para el cristianismo aquella vi -
sión que ubica al pecado en lo corpóreo y en los apetitos
sensibles. Primero, porque el pecado original fue un peca-
do de soberbia, que es una tentación intelectual y no una
debilidad de la voluntad ante los apetitos sensibles. Segun-
dos, porque todos estos, orientados rectamente hacia su
objeto, son esencialmente buenos, y esto es especialmen-
te importante respecto de la sexualidad. Precisamente, es
esa recta orientación la que tenía una garantía sobrenatu-
ral antes del pecado original, que se pierde precisamente
después del pecado, lo que se expresa perfectamente con
el cargado símbolo de «darse cuente de que estaban des-
nudos».64 Por ende, es verdad que después del pecado
original tenemos tentaciones y vicios de gula, lujuria y todo
aquello que afecte contra la templanza, pero ello no por

48

63 Wojtyla, Karol, Amor y responsabilidad, trad. J.A. Segarra S.J., Madrid:
Editorial Razón y Fe, 1978.

64 Biblia de Jerusalén, op. cit., Gn. 3, 7.



el cuerpo y las potencias sensibles en sí mismas, sino como
efecto del pecado original. Por ello Santo Tomás, cuando
aclara el origen de los preceptos de la ley natural,65 habla
con toda naturalidad de las tendencias esenciales del hom-
bre, partiendo de las tendencias vegetativas y sensitivas.
Habitualmente muchas personas preguntan «¿y no hay ten-
dencias malas?», y hay que aclarar entonces que para San-
to Tomás, coherentemente, toda tendencia humana es esen-
cialmente buena: el mal se produce cuando se desvían de
su objeto propio, como fruto del pecado original (lo cual
incluye ello a la inteligencia y voluntad).

Habiendo aclarado todo esto, estamos en condiciones
de introducirnos en uno de los temas claves de todo este
libro: la famosa y olvidada escasez.

6. La escasez

A pesar de ser un supuesto básico de la economía, como
actividad y como ciencia, es habitualmente olvidada por
una supuesta obviedad que de obvia tiene muy poco.

Desde muchos textos de economía se dice que un bien
es escaso cuando su cantidad es menor que las necesidades
que hay de él. Ello no está mal, puedo puede dar la ima gen
de que los bienes están «dados», e introduce un problema
en torno a la naturaleza de las necesidades humanas.

Para aclarar estas cuestiones, vamos a recurrir a un tex-
to de Santo Tomás. No acostumbramos utilizar a Santo To -
más para cuestiones de economía, pero en este caso, dados
los objetivos del trabajo la universalidad del concepto que
vamos a utilizar, lo haremos. El contexto es la sociabilidad

49

65 Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I-II, Q. 94, a. 2c.



natural del ser humano dentro del debate sobre las leyes
y el libre albedrío, contra el determinismo astrológico.66

El texto es el siguiente: «…El hombre es por naturaleza
un animal político o social; cosa que ciertamente se pone
de manifiesto en que un sólo hombre no se bastaría a sí
mismo, si viviese solo, en razón de que la naturaleza en
muy pocas cosas ha provisto al hombre suficientemente,
dándole una razón por la cual pueda procurarse las cosas
necesarias para la vida, como ser el alimento, el vestido y
otras semejantes, para obrar todas las cuales no basta un
solo hombre; por lo cual ha sido naturalmente dispuesto
que el hombre viva en sociedad».

Analicemos lo siguiente: «…la naturaleza»…….. ¿A
qué naturaleza se refiere Santo Tomás, que «…en muy
pocas cosas ha provisto al hombre suficientemente»? Es
de suponer que a la naturaleza física creada por Dios, y
sabemos, como ya hemos dicho, que uno de los grandes
«novedosos recuerdos» del aristotelismo cristiano de San
Alberto Santo Tomás es considerar a esa naturaleza como
totalmente buena al estar creada tal por Dios. Por ende, si
esa naturaleza en relación a lo humano es escasa, no se
puede decir que esa naturaleza como tal es un mal y por
ende la escasez, así considerada, no es un mal: es una con-
dición natural de la humanidad, en estado de naturaleza
pura y por supuesto también de la redimida.

Pero no olvidemos que el texto dice «…la naturaleza
en muy cosas ha provisto al hombre…». Esto es, esa natu-
raleza es escasa en relación al ser humano, a su naturale-
za inter-subjetiva, donde sus necesidades son pasadas por
la cultura, dada esa naturaleza intelectual, libre, corporal
e inter-subjetiva. Hasta sus necesidades más ligadas a sus

50

66 Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro III,
cap. 85.



potencias vegetativas y sensibles, como el alimento y etc.,
son pasadas, en todas las culturas, por ritos, roles y pro-
cesos simbólicos que implican una serie de «bienes» que
NO están dados (escasez) por esa naturaleza a la cual San-
to Tomás se refiere. Desde el arco, la flecha, las vestimentas
del sacerdote, hasta llegar a las computadoras y los trans-
bordadores especiales, nada de ello está «dado» como los
frutos de los árboles, porque derivan precisamente del
carácter cultural e inter-subjetivo en los cuales la natura-
leza humana se manifiesta de manera plural (analógica-
mente, no equívocamente). El ser humano, precisamente
por ser tal, necesita bienes que no están dados por la na -
turaleza física, sino que son productos de su mundo de
la vida, inter-subjetivos (Husserl), sanamente subjetivos
en ese sentido (subjetivos, esto es del sub-yectum, de las
personas).

Esa es la diferencia con el animal, que sufre la escasez
pero la minimiza con la lucha entre las especies, donde
cada una trata de ingerir a la otra y ese es su alimento, y
en ese sentido sus necesidades son satisfechas por su medio
ambiente fragmento67 y su dotación instintiva al respecto.
El ser humano en cambio tiene mundo, mundo de la vida,
cultura y de allí viene la posibilidad de la economía: mini-
mizar la escasez por medio de la división del trabajo e ins-
tituciones tales como libre contrato, precios y propiedad.

En ese sentido el ser humano no tiene necesidades rea-
les y artificiales, sino que todas son culturales en el senti -
do de mundo de la vida, y en ese sentido inter-subjetivas y
subjetivas. Ahora podemos entender mejor que los bienes
sean escasos en relación a su demanda, que es demanda
sub jetiva porque es lo que las personas demandan en su

51

67 Ver al respecto Coreth, Emerich, ¿Qué es el hombre?, trad. C. Gancho,
Barcelona: Herder, 1978.



mundo de la vida. Desde luego, algunas de esas demandas
pueden estar marcadas por el mal moral, y en ese sentido
ser «artificiales». Lo bueno no es tal por ser apetecido, sino
que es apetecido porque es bueno, pero a veces se apete-
ce algo malo sub rationi boni, y lo que cuenta para el tema
de la escasez es que lo apetecido no está dado, sino que
debe ser («debe» como necesidad de medio) producido.

Esto nos introduce en el tema de la escasez antes y des-
pués del pecado original. Podemos conjeturar (sabemos
muy poco sobre ello) que de igual modo que los dones
preternaturales, antes del pecado original, nos protegían
de cuestiones a las cuales hubiéramos estado expuestos
en estado de naturaleza pura,68 de igual modo estábamos
protegidos de la escasez; no, nuevamente, porque la es -
casez fuera mala en sí misma, sino porque el estado de
gracia deiforme nos ponía en un estado de privilegio onto-
lógico sobrenatural con respecto a las demás creaturas.
Había, efectivamente, trabajo, fuimos puestos en el paraí -
so «…para que lo labrase y cuidase»69 pero parecía más
bien un trabajo lúdico.70 Conocemos en cambio lo que es
el trabajo «con sudor», después del pecado original, su -
dor que representa el esfuerzo que la naturaleza humana
cultural debe hacer para transformar la naturaleza física en
bienes adecuados a esa naturaleza cultural. Por lo tanto,
volviendo a una expresión que analizamos anteriormente,
al «ser arrojados al mundo», como expulsión del pa raíso
originario, fuimos arrojados, por un lado «al mundo de nues -
tro pecado», pero, como también ya dijimos, «al mundo

52

68 Santo Tomás parece sugerir que en el Paraíso estábamos protegi-
dos de lo que hoy llamamos orden ecológico, que es bueno en sí mismo;
ver Summa Theologiae, op. cit., Q. 96, a. 1 ad 2.

69 Biblia de Jerusalén, Gn., 2, 15.
70 Summa Theologiae, op. cit., idem, ad 3.



como mundo creado con características de las cuales está-
bamos antes protegidos». Y es ahí donde nos enfrentamos
con la radical escasez de esa naturaleza creada respecto a
nuestra naturaleza personal, co-personal y por ende cul-
tural. Desde luego, la redención de Cristo borra la culpa
del pecado pero no sus consecuencias en cuanto a la pér-
dida de los dones preternaturales, y por ende en estado
de naturaleza elevada, redimida, también seguimos en
situación de escasez. Si, por supuesto que los bienes han
sido creados por Dios con un destino universal.71 Ello sig-
nifica que la creación de Dios es para todos los seres hu -
manos y no para un grupo en particular, pero no signifi-
ca que los bienes en relación a lo humano están dados
como los frutos de los árboles. Ni tampoco significa, por
ende, que el destino universal de los bienes, después del
pecado original, borre la escasez ni, tampoco, la disper-
sión del conocimiento humano, ya por naturaleza, ya por
defecto, como ya hemos visto. Allí surge una pregunta de
«economía teológica»: ¿cómo podemos hacer para garan-
tizar el destino universal de los bienes en esa situación de
escasez de bienes y conocimiento? La pregunta es de eco-
nomía porque la respuesta pasa por cómo se minimiza la
escasez, y la respuesta no forma parte de la revelación y
por ende esa respuesta (que nosotros trataremos de dar
SIN contradecirnos con la revelación) es opinable y no for-
ma parte del depósito de la Fe. Pero es en parte teológi-
ca porque parte de un dato de la revelación: el destino
universal de los bienes, la expulsión del paraíso y el sudor
del trabajo.

En realidad, la razón por la cual es difícil, para el cris-
tiano, concebir la escasez, es que una de las razones por

53

71 Pontificio Consejo Justicia y Paz, Compendio de Doctrina Social de
la Iglesia, Buenos Aires: Conferencia Episcopal Argentina, 2005: N.º 171.



las cuales podemos suponer que la escasez no nos mo -
lestaba en estado de naturaleza deiforme, en el paraíso
origi nario, es la permanente sobre-abundancia de la Gra-
cia de Dios. Si hay algo que NO es escaso, es la Gracia.
Precisamente, es gratis, surge de la misericordia infinita
de Dios. No tenemos derecho a ella, es un don sobrena-
tural. El cristiano vive en la gratuidad del don de Dios, y
mucho más antes del pecado original, donde nuestra amis-
tad originaria con Dios no había sido aún cortada por el
pecado. Pero después del pecado original, esa gracia (ya
cristiforme) sigue siendo gracia, y por ende infinita y
super-abundante. De allí las figuras de la gracia en el anti-
guo testamento (el maná del cielo)72 y las manifestacio-
nes «físicas» del poder infinito de la gracia de Dios en el
nuevo testamento, como la conversión del agua en vino,
la multiplicación de los peces, los panes, etc.; los relatos
son impresionantes en cuanto a lo que aún sobraba des-
pués de realizado el milagro.73 Claro, son milagros no
permanentes que anuncian el milagro permanente de la
gracia de la redención de Dios, que queda en los siete
sacramentos que son fuente inagotable de la gracia, que
se manifiesta también en el Espíritu Santo que se da en
Pentecostés.74

Esto es aquello por lo cual, me parece, el mundo de la
escasez y la economía (como decíamos en el prólogo) le
es a veces extraño al cristiano, como algo que «choca
demasiado» con la paradójica «economía del don» que se
manifiesta en el cristianismo y en la Iglesia. Pero, preci-
samente por ello, el cristiano tiene que vivir como propio
el tema del trabajo y el esfuerzo de hacer fructificar sus

54

72 Biblia de Jerusalén, op. cit., Ex. 16.
73 Op. cit., Mt. 14, 20.
74 Op. cit., Hch. 2.



dones75 precisamente después del pecado original, y vivir
cristianamente una ética de la escasez, que es uno de los
objetivos de este trabajo.

¿Es por ende mala la escasez? Ya hemos visto que no, es
una condición natural de la humanidad (bajo supuesto de
naturaleza pura), de la cual estábamos protegidos antes
del pecado original y con la cual tenemos que enfrentar-
nos una vez arrojados del paraíso. No es por ende fruto de
todos los demás pecados y vicios que surgen después del
pecado original, entre ellos, fundamentalmente, la codicia,
la avaricia, el egoísmo, etc. Claro, después del pecado, esos
vicios agravan la situación de escasez, pero no la causan.
Demos una analogía y un ejemplo.

La analogía es el matrimonio. Antes del pecado origi-
nal, la armonía entre lo racional y lo sensible era total pues
estábamos protegidos por el don de inmunidad de con-
cupiscencia, y por ende la pareja originaria vivía en ple-
na armonía sexual la entrega mutua de su santo matrimo-
nio. Después del pecado original, ello estuvo plagado de
problemas, pero no por lo sexual en sí mismo, sino por
el pecado que separa a lo sexual del don matrimonial. Sin
embargo durante muchos siglos la praxis de los cristianos
condenó a la sexualidad humana como algo casi perver-
so, y se dieron deformaciones donde el matrimonio era
incluso pecado (los cátaros, por ejemplo) o si no lo era se
lo relegaba a un lugar inferior de la condición cristiana
donde los que no habían sido «llamados» descargaban
su animalidad. No citamos a nada ni a nadie porque esta-
mos hablando de una praxis, no de una teoría o doctrina.
Sin embargo en el s. XX la doctrina y la pastoral de lo
sexual cambia sanamente: el matrimonio es también una

55

75 Ver al respecto Sirico, Robert, The Entrepreneurial Vocation, Grand
Rapids: The Acton Institute, 2000.



vocación donde la santidad puede realizarse plenamen-
te,76 y a pesar de sus múltiples dificultades, a ningún cris-
tiano se le ocurre mirar con sospecha a la familia, a la Igle-
sia doméstica, marcada precisamente por el carácter sexuado
de la persona.

De igual modo con la escasez y las manifestaciones que
surgen de ella: el intercambio, el mercado, los precios, etc.
Las analogías son en parte igual, en parte diversas. La par-
te igual es que es natural al ser humano que los bienes
sean escasos, de lo cual estábamos protegidos antes del
pecado original, así como es natural el carácter sexuado
de la persona humana, de cuyos de-fectos estábamos pro-
tegidos antes del pecado original. Y así como después del
pecado lo sexuado se enfrenta con las consecuencias del
pecado, también la escasez. La parte no igual es que antes
del pecado la sexualidad de la pareja originaria se practi-
caba no igualmente que después, sino mejor, y otra dife-
rencia es que el matrimonio es elevado por Cristo a sacra-
mento y su ética forma parte de la revelación y la teología
moral, mientras que la economía es buena pero no es
sacramento y obviamente sus teorías no forman parte de
la revelación (a este tema volveremos después). La pre-
gunta que cabe hacernos es si los cristianos actuales no
estamos ante la economía igual que los cristianos de siglos
anteriores respecto del matrimonio.

El ejemplo es el siguiente.
Supongamos que San Francisco y Fr. Martín de Porres

estuvieran caminando por el desierto del Sahara y se que-
dan absolutamente sin agua. Supongamos a su vez que
Dios no hace ningún milagro y no los provee ni de maná
del cielo ni convierte las piedras en pan y agua. Como son
santos, morirían santamente. Su santidad los protegería del

56

76 Vaticano II, Gaudium et spes, op. cit., 1981: N.º 47-52.



pecado, pero no de la escasez. No se pelearían por la úl -
tima gota de agua que les quedara, sino que tratarían de
dársela el uno al otro. Y alabarían la voluntad de Dios.
Pero morirían. La escasez seguiría estando. Sin codicia, sin
egoísmo, allí está, o, mejor dicho, allí no hay aquello que
es necesario para la vida natural.

Pero si el ejemplo fuera con cualquier de nosotros, que
lejos estamos de esa santidad, las cosas no se darían igual.
Tal vez terminaríamos peleándonos mucho, pero ello no
sería fruto de la escasez, sino de nuestro pecado.

Pero no es necesario ejemplificar con el desierto del Sa-
hara. Si estamos en una conferencia a las 18 hs., conforta-
blemente alimentados y cómodos, estamos relativamente
bien hasta eso de las 20, 21 o como mucho 22, y ¡qué bue-
nos que parecemos todos! Pero supongamos que por una
situación de emergencia, nos tenemos que quedar en el
edificio y, para seguir con el guión de nuestra película ima-
ginaria, toda provisión de agua y alimentos se interrumpe.
Y supongamos que ello dura varios días. Al final del día
3, o 4, ¿cómo nos estaríamos tratando todos? ¿Seríamos un
dechado de cordialidad y amabilidad? ¿O no aparecerían
nuestras mejores y peores cosas?

Pero, como ya hemos visto, el ejemplo no implica, por
ende, que si todos fuéramos muy buenos la escasez, y por
ende la economía, sería innecesaria. Lo que el ejemplo pone
de manifiesto es que para salir de la escasez necesitamos
incentivos normales para gente normal, que estimule a los
NO santos a trabajar, ahorrar, intercambiar e invertir. A todo
lo cual debemos volver más adelante. ¿Por qué? Porque si
este capítulo ha servido para algo, es para ver con más sim-
patía los procesos necesarios (con necesi dad de medio) para
la minimización de la escasez. Esto es, porque hay esca-
sez, hay división del trabajo, intercambio, alguna forma de
propiedad, mercado, precios, ahorro e inversión. Nada de

57



ello es el resultado de la codicia, el egoísmo y la avaricia,
sino de la escasez. Que todo ello puede estar ensom brecido
de todo ello, es obvio, como obvio es que el matrimo nio
puede ser ensombrecido y destruido por el egoísmo, sin
que ello quite algo a la intrínseca bondad del matrimonio.

Con todo esto, volvemos a decir, seguiremos más ade-
lante. Baste por ahora con haber reenfocado el tema de la
escasez desde una antropología cristiana. Debemos pasar
ahora a uno de los ejes centrales de la teología y de la eco-
nomía: la racionalidad.

58



1. Breve introducción

En todos los libros, manuales, tratados y artículos sobre
eco nomía como ciencia, la racionalidad ocupa un lugar
central, tan central como debatido hasta el cansancio. En
epistemología de la economía es uno de sus temas cen-
trales.1 En la economía como actividad, se supone que
tratamos, o queremos, o debemos, o debemos o no, ser
«racionales». Pero esta cuestión, que tantos debates oca-
siona en la economía, se trata muchas veces sin concien-
cia histórica, presuponiendo determinados paradigmas
sobre la racionalidad que deberían ser colocados en su
contexto. Mucho más en este contexto. ¿Qué noción del
ser humano presupone mos cuando hablamos de su racio-
nalidad como agente económico, cuando decimos que
oferentes y demandantes «maximizan su utilidad» y cues-
tiones por el estilo? ¿Puede ser todo ello compatible con
una visión cristiana del ser humano y su acción humana?
Muchos epistemólogos de la economía han dicho que los
criterios de racionalidad son supuestos modélicos, no rea-
les, hipótesis de trabajo a fin de hacer posible ciertos mo -
delos más complejos que luego hay que «ajustar» de algún
modo al «mundo real». Pero dejando de lado la interesante

59

1 La bibliografía al respecto es enorme. Ver una síntesis en Caldwell,
Bruce, Beyond Positivism, London and New York: Routledge, 1982.

2. La racionalidad



cuestión de si aún ello es correcto epistemológicamente,
¿es tomado ello realmente en serio cuando en este hori-
zonte cultural se habla de «racionalidad», o no se supo-
ne precisamente que lo real de la racionalidad es ese con-
junto de supuestos sobre la racionalidad? ¿Y qué tiene que
ver todo ello con los fundamentos de antropología teoló-
gica y el mercado? Todo ello es lo que comenzaremos a
analizar.

2. La naturaleza intelectual del ser humano
en San Agustín y Santo Tomás

En San Agustín —donde, como todos sabemos, se obser-
va más la vertiente neoplatónica— el ser humano, al estar
creado a imagen y semejanza de Dios, participa de la vir-
tud intelectiva del intelecto divino, y esa virtud es «ver»
como «iluminar».2 Esa iluminación, en Dios, es crear (y
eso esta muy claro también en Santo Tomás)3. En el inte-
lecto humano, conocer es participar en esa virtud que ilu-
mina; no crea lo que ilumina (en el sentido de dar el ser)
pero sí ilumina la naturaleza de la realidad, que de otro
modo sería opaca, participando finitamente de la capaci-
dad infinita de iluminación del intelecto divino.

Santo Tomás le agrega a esto —no le quita nada, contra -
riamente a versiones tomistas casi devenidas en un aristo -
telismo total—4 la teoría aristotélica de la abstracción. La ilu -
minación del intelecto no es directa, sino indirecta: pasa por
la síntesis sensible final de la cogitativa (sentido interno que
entre otras funciones sintetiza todos los conocimientos de

60

2 Ver Sciacca, Michele F., Historia de la filosofía, op. cit.
3 Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., Q. 104, a. 1c.
4 Sciacca, Michele F., Historia de la filosofía, op. cit., cap. 13: 6.



la sensibilidad)5, ilumina dicha imagen con el intelecto
agente, capta lo esencial, que es recibido en el intelecto pa -
ciente, y capta a la sustancia individual como término «a
quo» del proceso de abstracción. A esto hay que agregar
que para Santo Tomás no es la abstracción la única ope-
ración intelectual, sino también la «separatio», por la cual
capta el acto de ser por el cual cada sustancia individual
y singular «es».6

Todo esto sólo para recordar que, en la tradición de
estos autores, la racionalidad es ante todo un «ver» (por
eso para Santo Tomás, lo que después se llama «auto-con-
ciencia» es, como ya vimos, la inteligencia viéndose a sí
misma en el proceso de intelección y captando inmedia-
tamente al yo que entiende). Y, por ende, es muy impor-
tante, en esta tradición, la diferencia entre «intellectus» y
«ratio». La inteligencia incluye la ratio pero no se reduce
a ella, esto es, al ir pasando de una premisa a otra. La inte-
ligencia es un «ver» participado en la iluminación crea-
dora de Dios. Ello, antes del pecado original, estaba pro-
tegido de errores y elevado por el don de «ciencia», y
podemos conjeturar altos niveles de creatividad artística y
técnica. Después del pecado original, la inteligencia huma-
na, herida pero no destruida, sigue siendo una participa-
ción en la iluminación creadora de Dios, pero falible, y re -
curriendo por ello mismo a mayores dosis de creatividad.
Esto es: el ser humano, en medio de su radical ignoran-
cia, en la cual queda por su naturaleza caída, necesita de
algún modo «dar sentido» a su vida, y de allí surgen los
mitos y las pautas culturales, que, si queremos discernir

61

5 Ver al respecto Fabro, Cornelio, Percepción y pensamiento, trad. J.
F. Lisón Buendía, Pamplona: EUNSA, 1978.

6 Ferro, Luis S, La sabiduría filosófica siguiendo las huellas de Santo
Tomás, op. cit., Tema I y II.



retrospectivamente, dan origen a lo que hoy los occiden-
tales vamos diferenciando como religión, filosofía, cien-
cia, todo ello rodeado de sus respectivas expresiones artís-
ticas. Desde luego, toda esa «creatividad» intelectual es
falible, y por ello la revelación divida viene a proteger al
ser humano de todos aquellos errores contrarios a su sal-
vación, y por ello son reveladas, como ya vimos, incluso
aquellas cosas a las cuales el ser humano podría llegar con
su naturaleza herida pero después de mucho tiempo, sólo
unos pocos y con mezcla de error. Pero todas aquellas
cuestiones filosóficas, científicas, sociales y técnicas que
no tengan que ver directamente con lo sobrenatural, que-
dan libradas a la libre y falible investigación de los seres
humanos.

Lo importante de todo esto es destacar que, en la antro-
pología cristiana, la inteligencia es ver, antes que calcu-
lar, y crear, entes que «recibir datos». Sería así también en
el hipotético estado de naturaleza pura, pero es impor-
tante destacar que, después del pecado original, el cono-
cimiento disperso y falible en el que el ser humano se
mueve es compensado por su también falible creatividad,
creatividad que también es clave en la historia de la cien-
cia occidental,7 impulsada además por la diferencia cris-
tiana entre la esfera de lo sobrenatural, ámbito de la reve-
lación divina, y lo natural, ámbito de la libre investigación
humana.8

62

7 Sobre estos temas, ver Koyré, Alexander, Pensar la ciencia, Barcelo-
na: Paidós, 1994; Kuhn, Thomas, La revolución copernicana, Madrid: Orbis,
1985 y Feyerabend, Paul, La conquista de la abundancia, Barcelona: Pai-
dós, 2001.

8 Ver al respecto Jaki, Stanley, The Road of Science and the Ways to God,
Chicago: University of Chicago Press, 1978 e id, Ciencia, Fe, Cultura, Ma -
drid: Minor Bac, 1990.



3. De la creatividad a la racionalidad algorítmica,
de la racionalidad algorítmica a la creatividad

Pero de algún modo, esta idea de inteligencia como «ver»,
como una captación analógica de la realidad través de
di versos horizontes creativos de sentido, se perdió cul -
tural mente. Racionalidad es ahora vista como cálculo, y
esa creen cia cultural obedeció a ideas filosóficas muy
espe cíficas. 

Cuando Kant intenta resolver el interminable debate
entre racionalismo y empirismo clásicos, lo hace, como
sabemos, relegando a la metafísica al plano de la creen-
cia —esa metafísica en la cual los racionalistas tanto con-
fiaban— y dando paso al «saber», esto es, lo racional, en
el caso de la matemática y la física,9 cuya unión había sido
una de las grandes creaciones de Copérnico.10 No es el mo-
mento de exponer una vez más estas conocidas historias
de la historia de la filosofía pero sí verles su sentido: la
ecuación de racionalidad = calculo, unido ello a una física
matemática como la de Newton, tiene aquí su importante
punto de partida.

Creemos que a partir de allí, y hasta hoy, Occidente
nunca pudo reelaborar del todo otra noción de racionali-
dad. Esto influye mucho en los economistas clásicos que,
al analizar la conducta humana presente en la Economía,
parten de un sujeto maximizador de «riqueza material»,11

pero entendiéndose por dicha maximización algún tipo de
cálculo. No se parte de una mente creativa sino de un

63

19 Kant, Immanuel, Crítica de la Razón Pura, trad. F.L. Alvarez, Bue-
nos Aires: Sopena, 1945. Dialéctica trascendental.

10 Kuhn, Thomas, La revolución copernicana, op. cit.
11 He reseñado estas cuestiones en una introducción histórica a la epis -

temología de la economía, en Zanotti, Gabriel, «Caminos abiertos», Libertas
N.º 25-26, Buenos Aires: ESEADE, 1996-1997.



agente que calcula, lo cual influye luego, tanto, en los mo -
delos neoclásicos de oferente y demandante, ambos tra-
tando de maximizar su utilidad en ese sentido.12 En esto
tiene su influencia la noción de racionalidad instrumen -
tal de M. Weber, como asignación eficiente de medios a
fines, aunque reconociendo otros tipos de racionalidad,13

y también, años después, el principio de racionalidad de
K. Popper,14 aunque en este caso el carácter estrictamente
conjetural del modelo quedaba fuera de toda duda.

El asunto es que casi toda la economía clásica y neo-
clásica, como ciencia, toma una noción de acción racio-
nal como cálculo, influencia ello del obvio cambio de para-
digma que se produce con Kant por un lado y, por el otro
—que no es lo mismo— con el iluminismo racionalista del
s. XVIII, que deriva en el positivismo y neopositivismo y
termina invadiendo la organización epistemológica de casi
todas las ciencias sociales y de la economía en particular.

¿Son incompatibles con una antropología cristiana esos
modelos matemáticos de maximización del beneficio mo -
netario, por parte de oferentes y demandantes?

Por un lado podríamos decir: no, en tanto si alguien
afirmara que la racionalidad humana da sólo para la racio-
nalidad algorítmica, y lo demás es una cuestión de fe sin
diálogo con la razón, ello sería incompatible con el diá lo -
go entre razón y fe que es necesario para una antropo -
logía cristiano-católica.15 O sea, el reduccionismo típica-
mente iluminista de razón a la sola razón algorítmica, y a

64

12 Op. cit., segunda parte.
13 Weber, Max, The Methodology of the Social Sciences, trad. y ed. por

Edward A. Shils y Henry A. Finch, Illinois: The Free Fress of Glencoe, 1949.
14 Popper, Karl, La miseria del historicismo, Madrid: Alianza Editorial,

1987: pt. IV.
15 Ver Benedicto XVI, «Fe, razón y universidad, discurso en la Univer -

sidad de Ratisbona», en L’Osservatore Romano, 22 de Septiembre de 2006.



una no ción de ciencia como cientificismo, positivismo, neo-
positi vismo y tecno-ciencia, son incompatibles con la noción
del ser humano afirmada por la Fe Católica. Es interesante
señalar por otra parte que la crítica a esta noción de racio-
nalidad fue realizada, para las ciencias naturales, desde
fuera de la Iglesia, por epistemólogos como Kuhn, Lakatos
y Feyerabend, y en parte por Popper. Muchos que adop-
tan modelos neopositivistas para ciencias sociales aún ni
se han enterado.16

Por otro lado, sin embargo, muchos epistemólogos de
la economía saben que al manejar modelos matemáticos
de competencia perfecta, con sus hipótesis ad hoc corres-
pondientes, como competencia monopolística, competen -
cia imperfecta y las actuales teorías sobre racionalidad li -
mitada,17 economía de la información, etc., manejan sólo
una hipótesis de trabajo —no necesariamente una «con-
cepción del hombre»— que vale sólo como un modelo
sim plifica do de una realidad compleja, que luego hay que
ver, precisamente, cuánto se acerca o se aleja del mundo
real. Para dar un sencillo ejemplo, si partiéramos de la hi -
pótesis de que todos los conductores de automóviles tuvie-
ran racionalidad algorítmica perfecta y asignaran sus medios
a sus fines con perfecta eficiencia, y agregáramos la pre-
misa adicional de que estamos considerando sólo el fac-
tor humano como causal de accidentes, entonces la con-
clusión obvia del modelo es que no habría nunca accidentes.
Partiendo de ese modelo hipotético, podríamos decir que

65

16 Nos referimos a que el debate desde Popper a Feyerabend ha supe-
rado la sola noción de racionalidad algorítmica en las ciencias naturales,
y por ello sigue siendo insólito que ese tipo de racionalidad quiera imi-
tarse en ciencias sociales. Hemos analizado esto en Zanotti, Gabriel, Hacia
una hermenéutica realista, Buenos Aires: Universidad Austral, 2005.

17 Ver al respecto Thomsen, Esteban, Prices and Knowledge, London
and New York: Routledge, 1992.



en el mundo real la cantidad de accidentes es directamente
proporcional al alejamiento de esa racionalidad perfecta,
con lo cual las campañas de educación vial estarían per-
fectamente justificadas. O sea que los modelos hipotéticos,
así visto, no nos hacen conocer directamente el mundo
real, pero sí comenzamos a comprender al mundo real por
comparación al modelo.

Así utilizados, estos modelos obviamente nada tienen
de contradictorio con una antropología cristiana, pero —y
aquí entramos en terrenos muy opinables pero no por ello
no importantes— podríamos decir que, sin embargo, esos
modelos no «plantean bien» el problema económico. Esa
fue precisamente la crítica de F.A. von Hayek, ya en 1936,
a la noción de conocimiento perfecto que manejaban sus
colegas en teoría económica.18 Que el problema econó-
mico esté mal planteado no tiene que ver con una crítica
al realismo o no realismo del modelo, porque, como ya
hemos dicho, cualquiera podría decir que una hipótesis
de trabajo es no-realista.19 Tiene que ver, como dice clara -
mente Hayek, que el problema económico consiste pre-
cisamente en que el conocimiento humano NO es per-
fecto; que las expectativas y suposiciones de la oferta con
respecto a la demanda y viceversa se mueven en un per-
ma nente escenario de error e incertidumbre. Keynes, a su
modo, coincidía con esto.20 Partir de que el conocimiento

66

18 Hayek, Friedrich A. von, «Economics and Knowledge», en Indivi -
dualism and Economic Order, Chicago: Chicago University Press, 1980.

19 Sobre el debate del realismo o no realismo de la posición de Mil-
ton Friedman en 1953, ya hemos dicho nuestra opinión en Caminos Abier-
tos, op. cit., segunda parte, y en «La metodología de Friedman y una con-
secuencia importante para la Escuela Austriaca de Economía», trabajo
inédito presentado al Instituto Hayek en el año 2008.

20 Ver al respecto Crespo, Ricardo, El pensamiento filosófico de Keynes,
Madrid: Ediciones Internacionales Universitarias, 2005.



humano es perfecto es por ende suponer ipso facto que
el problema económico está resuelto; es partir de lo que
se quiere demostrar, es dar por resuelto lo que se quiere
resolver. Lo que hay que resolver, precisamente, es cómo
coordinar millones y millones de valoraciones y expecta-
tivas diferentes, dispersas, en incertidumbre y error. La teo-
ría de Hayek para resolver la cuestión —que se alejó defi-
nitivamente de los modelos de competencia perfecta y sus
modelos adicionales— es que la capacidad de aprendi zaje
del ser humano es lo que compensa su ignorancia y que,
supuestos los precios del mercado y determinados supues-
tos institucionales, habrá una tendencia a que se manten-
gan en el mercado aquellos oferentes que mejor pudieron
salir de su ignorancia y «aprender» a prever mejor que
otros las expectativas de la demanda. Ese «aprendizaje»
—que NO tiene que ver con «hacer números», sino que
es un descubrimiento, dado por una mejor comprensión
e interpretación de la situación de los precios del merca-
do— es la clave del «factor empresarial», que funciona
precisamente como una creatividad intelectual que com-
pensa la radical ignorancia con la cual nos movemos en
el mercado.

Por supuesto, de una antropología cristiana no se pue-
de deducir que Hayek tenga razón, pero su punto de par-
tida —el conocimiento humano limitado y la creatividad
intelectual como su contracara— nos parece mucho más
compatible con todo lo que hemos afirmado de la inteli-
gencia humana desde una antropología cristiana, donde
la inteligencia humana es limitada en sí y más limitada aún
por el pecado, pero, herida, mas destruída, por el pecado
original, tiene la capacidad de crear, de dar sentido, de in -
terpretar —todo faliblemente, por supuesto—. Por supues-
to, hay que aclarar que tanto Mises como Hayek dependie-
ron también, en cierta medida, en sus planteos, de la noción

67



de racionalidad instrumental de Weber y absorbieron sin
darse cuenta la negación de la metafísica típica del posi-
tivismo y neopositivismo de su tiempo, positivismo al cual
combatieron tanto, sin embargo, desde un punto de vista
epistemológico. Ricardo Crespo lo ha señalado muy bien.21

Pero, por ello mismo, he desarrollado la tesis de que las
nociones fundamentales de estos autores sobre racionali-
dad limitada, si se eliminan los factores remanentes de sus
posiciones anti-metafísicas, son totalmente compatibles
con una antropología cristiana con base en Santo Tomás
de Aquino y en Husserl,22 donde la acción humana es
acción humana libre e intencional, además de intersubje-
tiva. Mi intento es falible, pero coherente con la visión cris-
tiana de tomar siempre lo bueno de los diversos autores
y corrientes, siempre que su «núcleo central» sea aquello
«bueno». Y sobre el tema del «mercado» hablaremos en
el próximo capítulo.

Pero, si tenemos en cuenta el pecado original, ¿no im -
plica este último que debemos «obedecer» al más sabio,
tanto en materia económica como política? Esto es, la res-
puesta de Hayek reconoce los límites de la inteligencia
humana pero luego no propone una autoridad central para
resolver la cuestión, como sí lo hizo Keynes.23 ¿No es cohe-
rente llamar a una autoridad central luego del pecado ori-
ginal? Más allá de los debates económicos entre Hayek,
los socialistas «de cátedra» y Keynes, lo que ahora podemos
decir es que precisamente después del pecado original, más

68

21 Crespo, Ricardo, La crisis de las teorías económicas liberales, Buenos
Aires: Fundación Banco de Boston, 1998: caps. 5-8.

22 Zanotti, Gabriel, Fundamentos filosóficos y epistemológicos de la Pra-
xeología, Tucumán: UNSTA, 2004 e id, «Intersubjetivity, Subjetivism, Social
Sciences, and the Austrian School of Economics», en Markets & Morality,
2007: cap. 10: 1.

23 Crespo, Ricardo, El pensamiento filosófico de Keynes, op. cit., cap. 7: 4.



que nunca, ninguna autoridad humana es infalible en bien
y verdad; más bien lo contrario. Ello no quiere decir que
no pueda haber autoridades legítimas después del peca-
do, pero legitimidad no es igual a infalibilidad. La igno-
rancia, el error y la incertidumbre afectan a todos los seres
humanos por igual; desde luego que hay seres humanos
con mayor autoridad moral e intelectual que otros, pero
el drama político de las propuestas aristocráticas, tanto a
nivel económico como político, es que no hay modo de ga -
rantizar que las personas concretas que sean autoridades
legítimas sean a su vez las mejores desde el punto de vis-
ta moral e intelectual.

Justamente en esto la Escuela Escocesa ha aportado
algo que una antropología cristiana no debería desaten-
der. De vuelva, sus autores —Adam Ferguson, Adam Smith,
David Hume—24 no hubieran aprobado un examen de
antropología teológica bajo un programa dictado por Gil-
son, Fabro, Maritain o Ratzinger. Pero creemos que en
cuando a su concepción sobre cómo se comporta en gene-
ral el ser humano, en la vida social, vieron un punto impor-
tante. Los seres humanos no son habitualmente, los unos
con los otros, ni santos ni demonios. Para ver esto no recu-
rrieron a ninguna estadística, sino a una «empeiría» de lo
humano, una experiencia de lo humano para la cual se
necesita sólo el conocimiento por connaturalidad del ser
humano con experiencia humana de otros seres humanos. 

Lo que estos filósofos vieron es que los seres humanos
tienden a establecer con su entorno, con su «vecindad»
relaciones no dictadas por una caridad sobrenatural, pero

69

24 Ver al respecto Gallo, Ezequiel, «La tradición del orden social espon-
táneo: Adam Ferguson, David Hume y Adam Smith» Libertas N.º 6, Bue-
nos Aires: ESEADE, 1987 e id, «La ilustración escocesa», en Estudios Públi-
cos N.º 30, Santiago de Chile: Centro de Estudios Públicos, 1998.



sí por una suficiente empatía a fin de impedir los conflic-
tos graves que llevarían a la destrucción de unos sobre
otros. Esto es, los seres humanos tienen una conducta
social mixta, no se comportan como santos pero tampo-
co como criminales seriales. No es el deber ser de las cosas
pero sí cómo ha quedado el ser humano después del peca-
do, no destruido pero sí herido en su naturaleza. Por ello
no es extraño que Santo Tomás haya dicho: «…La ley
humana se establece para una multitud de hombres, la
mayor parte de los cuales no son perfectos en la virtud…»,25

algunos siglos antes, precisamente, de estos autores.
Pero, ¿por qué esto es tan importante? Porque, a pesar

de que puede haber importantes prejuicios negativos cul-
turales que llevan a la guerra, nos da la clave, después del
pecado original, de qué es lo que puede llevar a un ser
humano así pecador a cooperar con los otros: un incenti-
vo de obtener algo a cambio, y este es precisamente el
camino del comercio y la división del trabajo. Sin esto,
una antropología cristiana quedaría como ingenua lla-
mando a la santidad, la bondad y el desprendimiento
como base del orden social a una multitud de seres huma-
nos después del pecado, y peor, podría caer en un inte-
grismo autoritario, al suponer que sólo un profeta que

70

25 Suma Theologiae, op. cit., I-II, Q. 96 a. 2c. Es importante la cita com-
pleta: «…la ley humana se establece para una multitud de hombres, en la
cual la mayor parte no son perfectos en la virtud. Y así la ley humana no
prohíbe todos los vicios, de los que se abstiene un hombre virtuoso; sino
sólo se prohíben los más graves, de los cuales es más posible abstenerse
a la mayor parte de los hombres, especialmente aquellas cosas que son
para el perjuicio de los demás, sin cuya prohibición la sociedad humana
no se podría conservar, como son los homicidios, hurtos, y otros vicios
semejantes». Versión castellana de: Tomás de Aquino, Tratado de la Ley,
Tratado de la Justicia, Opúsculo sobre el Gobierno de los Príncipes, tra-
ducción y estudio introductorio de Carlos I. Gonzáles, S.J., México: Porrúa,
1975.



gobierne férreamente en nombre de Dios podría poner
orden en esa masa de pecadores, y por ello el Vaticano II
ha sido tan claro en la distinción entre Iglesia y la autori-
dad civil.26 Pero para no caer en esa tentación es necesa-
rio tener instrumentos filosóficos adicionales para enten-
der cómo funcionan seres humanos normales y pecadores
en una sociedad de millones y millones intercambiando y
comerciando, sin necesidad de que estén todos confesa-
dos y en gracia de Dios. Y tal es el tema de una naturale-
za humana que responde a incentivos, incentivos que no
son subsidios, sino instituciones jurídicas y políticas que
garanticen la estabilidad de las posesiones y el cumpli-
miento de los contratos, cosa que Hume, aunque no pre-
cisamente el genio de la metafísica tomista, vio con clari-
dad. Bajo esas condiciones, personas normales se deciden
a ahorrar, invertir, comerciar; de lo contrario, nada de ello
se realiza y la pobreza y el subdesarrollo es el resultado.
No es cuestión de decir que el egoísmo conduce a bue-
nos resultados, sino que una búsqueda de mejorar la situa-
ción personal, que no es igual a egoísmo, conduce a la
cooperación entre unos y otros bajo reglas claras y esta-
bles para unos y otros. Ya volveremos a esto también, pero
esa «búsqueda del beneficio» puede ser acompañada por
grandes virtudes personales, o no. En ambos casos, lo im -
portante es que las instituciones humanas tengan en cuen-
ta a la naturaleza humana como es después del pecado
original. En la encíclica Centesimus annus hay un impor-
tante párrafo dedicado a esta cuestión: «Por otra parte, el
hombre creado para la libertad lleva dentro de sí la heri-
da del pecado original que lo empuja continuamente hacia
el mal y hace que necesite la redención. Esta doctrina no
sólo es parte integrante de la revelación cristiana, sino

71

26 Gauidum et spes, op. cit., N.º 76.



que tiene también un gran valor hermenéutico en cuanto
ayuda a comprender la realidad humana. El hombre tien-
de hacia el bien, pero es también capaz del mal; puede
trascender su interés inmediato y, sin embargo, perma nece
vinculado a él. El orden social será tanto más sólido cuan-
to más tenga en cuenta este hecho y no oponga el interés
individual al de la sociedad en su conjunto, sino que bus-
que más bien los modos de su fructuosa coordinación. De
hecho, donde el interés individual es suprimido violenta-
mente, queda sustituido por un oneroso y opresivo siste-
ma de control burocrático que esteriliza toda iniciativa y
creatividad. Cuando los hombres se creen en posesión del
secreto de una organización social perfecta que hace impo-
sible el mal, piensan también que pueden usar todos los
medios, incluso la violencia o la mentira, para realizarla.
La política se convierte entonces en una «religión secular»,
que cree ilusoriamente que puede construir el paraíso en
este mundo. De ahí que cualquier sociedad política, que
tiene su propia autonomía y sus propias leyes, nunca podrá
confundirse con el Reino de Dios. La parábola evangélica
de la buena semilla y la cizaña (cf. Mt 13, 24-30; 36-43) nos
enseña que corresponde solamente a Dios separar a los
seguidores del Reino y a los seguidores del Maligno, y que
este juicio tendrá lugar al final de los tiempos. Preten-
diendo anticipar el juicio ya desde ahora, el hombre trata
de suplantar a Dios y se opone a su paciencia. Gracias al
sacrificio de Cristo en la cruz, la victoria del Reino de Dios
ha sido conquistada de una vez para siempre; sin embar-
go, la condición cristiana exige la lucha contra las tenta-
ciones y las fuerzas del mal. Solamente al final de los tiem-
pos, volverá el Señor en su gloria para el juicio final (cf.
Mt 25, 31) instaurando los cielos nuevos y la tierra nueva
(cf. 2 Pe 3, 13; Ap 21, 1), pero, mientras tanto, la lucha entre
el bien y el mal continúa incluso en el corazón del hombre.

72



Lo que la Sagrada Escritura nos enseña respecto de los des-
tinos del Reino de Dios tiene sus consecuencias en la vida
de la sociedad temporal, la cual —como indica la pa labra
misma— pertenece a la realidad del tiempo con todo lo
que conlleva de imperfecto y provisional. El Reino de Dios,
presente en el mundo sin ser del mundo, ilumina el orden
de la sociedad humana, mientras que las energías de la
gracia lo penetran y vivifican. Así se perciben mejor las
exigencias de una sociedad digna del hombre; se corrigen
las desviaciones y se corrobora el ánimo para obrar el bien.
A esta labor de animación evangélica de las realidades
humanas están llamados, junto con todos los hombres de
buena voluntad, todos los cristianos y de manera especial
los seglares».27

73

27 Juan Pablo II, «Centesimus annus», en L´Osservatore Romano N.º
25, 3 de Mayo de 1991.





1. Repaso de algunas cuestiones ya vistas

Hemos visto que, según Santo Tomás, la naturaleza social
del hombre tiene que ver con su indigencia, en el texto arri -
ba citado1 donde aparecían filosóficamente afirmadas cues-
tiones básicas como la escasez y la división del trabajo:
«…El hombre es por naturaleza un animal político o social;
cosa que ciertamente se pone de manifiesto en que un sólo
hombre no se bastaría a sí mismo, si viviese solo, en razón
de que la naturaleza en muy pocas cosas ha provisto al
hombre suficientemente…». Hemos visto que ello es per-
fectamente compatible con la fenomenología contempo-
ránea, donde el ser humano «es-en-el-mundo», entendién -
dose por mundo, desde Husserl, la inter-subjetividad, que
después del pecado original puede significar Caín y Abel
o, por el contrario, la división del comercio y la consi-
guiente cooperación mutua. Y hemos visto, en el capítu-
lo anterior, una razón para explicar por qué, a pesar del
pecado, pueden emerger en la sociedad humana dichas
acciones cooperativas: porque es mejor para el interés pro-
pio y familiar cooperar con el otro a través de relaciones
comerciales y no destruirse mutuamente.

75

1 Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro III,
cap. 85.

3. Naturaleza social del hombre
y orden espontáneo



2. La «emergencia» del mercado como orden espontáneo

a) Fenómenos complejos

En las ciencias naturales son conocidos por procesos es -
pontáneos de concentración de la energía, donde la mate-
ria tiene una tendencia hacia la auto-organización hacia
formas ordenadas de vida. F. Hayek analizó esta cuestión
como los fenómenos complejos,2 fenómenos con una mul-
tiplicidad de variables tales que escaparían al diseño de
cualquier inteligencia humana, y son explicados por ende
por la teoría de la evolución. Mariano Artigas,3 desde el
to mismo, no tuvo ningún problema en armonizar estos
procesos de auto-organización de la materia con la más
alta metafísica, donde los fenómenos per accidens en las
causas segundas (casualidades) son integradas en el orden
de la causa primera (Dios y su providencia).4 Todo lo cual
es perfectamente compatible con la famosa quinta vía,5

donde aquello que carece de conocimiento es ordenado
hacia su fin por Dios, pero no a modo de títere, sino por-
que en la creación, cada ente creado lo es según una me -
dida de ser, una naturaleza en la cual está impresa su cau-
sa final. Ello, a su vez, es totalmente compatible con este
otro texto de Santo Tomás, donde la necesidad de dele-
gación en el gobierno humano es proporcional al límite
del conocimiento humano: «…Vemos que en las cosas

76

2 Ver Hayek, Friedrich A. von, «The Theory of Complex Phenomena»,
en Studies in Philosophy, Politics, and Economics, Chicago: University of
Chicago Press, 1967.

3 Artigas, Mariano, La inteligibilidad de la naturaleza, Pamplona:
EUNSA, 1992 e id, La mente del universo, Pamplona: EUNSA, 1999.

4 Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro III,
caps. 71-94.

5 Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I, Q. 2 a. 3c.



regidas por la providencia humana hay un provisor supe-
rior, que estudia por su cuenta la manera de ordenar cier-
tas cosas grandes y generales, sin atender por sí mismo a
la ordenación de lo pequeño, que deja en manos de algu-
nos inferiores para que ellos lo resuelvan. Esto es debido
a su condición defectuosa, bien porque ignora las condi-
ciones de las cosas singulares más pequeñas o bien porque
no se basta a sí mismo para ver el modo de ordenarlo todo
por el trabajo y la cantidad del tiempo que ello exigiría.
Pero tales defectos no caben en Dios, porque El conoce
todo lo singular y no trabaja para entender ni requiere
tiempo alguno; pues, conociéndose a sí, conoce todo lo
demás.»6

Todo esto es conforme con una tradición cristiana que,
desde el aristotelismo cristiano (donde el adjetivo «cris-
tiano» no es una cobertura sobre Aristóteles sino su más
profunda transformación)7 mira con interés todo desa -
rrollo de las ciencias naturales, sea cual fuere el paradig-
ma de la época, porque ve en los desarrollos de dichas
ciencias el progresivo y falible descubrimiento de la men-
te de Dios y de su poder creador. Esto favorece en el cris-
tianismo un diálogo habitual con las ciencias naturales
—a pesar de las apariencias—8 y un fácil reconocimien-
to de la autonomía relativa de las ciencias respecto de la
Revelación y por ende de las cuestiones opinables en rela-
ción a la Fe en las que se maneja el científico de las cien-
cias naturales.

77

6 Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro III, 76,
p. 308. Las itálicas son nuestras, porque haciendo las analogías correspon -
dientes, esa «delegación» correspondería hoy a ese margen de libre comer-
cio donde funciona precisamente ese orden espontáneo.

7 Sciacca, Michelle, Historia de la filosofía, op. cit., cap. 13.
8 Artigas, Mariano y Shea, William R., Galileo Observed, Sagamore Beach:

Science History Publications, 2006.



Pero en el ámbito social, las cosas han sido diferen -
tes. A pesar del expreso reconocimiento de la autonomía
relativa de lo temporal, tanto por parte del Vaticano II9

como por parte de otros documentos del Magisterio (que
afirmaban, aunque en otro contexto, la distinción entre lo
temporal y la Iglesia),10 sin embargo no queda claro qué
puede llegar a significar la autonomía relativa de las cien-
cias sociales. ¿Por qué?

Podríamos decir, junto con Hayek,11 que la filosofía clá-
sica griega reconoció sólo dos tipos de órdenes: el artificial
y el natural, este último referido a la physis, el mundo de
lo no humano. Allí, sobre todo de la mano de Aristóteles,
se reconoce un orden, que luego el aristotelismo cristiano
transforma en el orden creado por Dios en la naturaleza
física.

En el mundo humano, en cambio, hay que «poner»
orden, ya sea en el aspecto artístico, técnico o… Moral. No
es que el orden moral sea «puesto» arbitrariamente por el
ser humano; no, surge de su naturaleza, pero no emerge
sin esfuerzo, hay que lograrlo por una esforzada educa-
ción de las virtudes morales, que no son hábitos innatos.

O sea que desde esta perspectiva, sin la moral el mun-
do humano es un caos. Por ello, por ejemplo, la política
de Aristóteles es ante todo una ética política: el rey «debe»
ser justo y si no lo es el régimen deviene en tiranía. No
se concibe una filosofía especulativa de lo humano (que
hoy llamaríamos fenomenología de las relaciones inter-

78

19 Gaudum et spes, op. cit., N.os 21 y 36.
10 Por ejemplo, encíclicas de León XIII como Diuturnum illud o

Inmortale Dei, en Guitérrez García, J.L., Doctrina Pontificia, Madrid: Bac,
1958.

11 Hayek, Friedrich A. von, Nuevos Estudios, Buenos Aires: Eudeba,
1981.



subjetivas) análoga a la física, matemática y metafísica, las
tres cien cias especulativas de Aristóteles. Cuando el aris-
totelismo cristiano medieval absorbe este paradigma, lo
transforma, sí, pero en medio de la ética, que debe domi-
nar lo humano, y el orden natural de la physis, sigue que-
dando un blanco. 

b) La escuela escocesa, nuevamente

En ese sentido, otro aporte de la escuela escocesa, vista en
el capítulo anterior, es la distinción de un tercer tipo de
orden,12 entre el orden de lo físico y el orden que el ser hu-
mano se impone a sí mismo, no contrario a su naturaleza
pero sí fruto de la educación (difícil) de sus virtudes. Esos
órdenes son órdenes sociales evolutivos, espontáneos en
ese sentido, fruto de la acción humana pero no del desig-
nio (planificación) humana, según la famosa expresión de
Adam Ferguson.13 El lenguaje, y cierta evolución de insti-
tuciones jurídicas, como la propiedad y el libre contrato,
y por ello el mercado, serían los mejores ejemplos. Desde
un punto de vista ontológico «son» un tipo de orden que
se le habría escapado a cierta tradición griega y a sus co -
mentaristas cristianos hasta hoy, y desde el punto de vista
gnoseológico y epistemológico abren un nuevo campo del
saber: las hipótesis sobre los órdenes espontá  neos, don-
de hay también una fenomenología de las relaciones inter-
subjetivas.14 Mises lo describe como «…El descubrimiento

79

12 Op. cit., pt. I, 1.
13 Gallo, Ezequiel, op. cit.
14 Hemos desarrollado este tema en Zanotti, Gabriel J., «Intersubjeti-

vity, Subjetivism, Social Sciences, and the Austrian School of Economics»,
Markets & Morality, USA: Acton Institute, 2007: vol. 10: 1.



de regularidades en la secuencia e interdependencia de
los fenómenos de mercado».15 Que este tipo de enfoque
se haya escapado a los comentaristas cristianos hasta hoy
es el motivo por el cual a los católicos e incluso al Magis-
terio le es difícil concretar la «autonomía de lo temporal»,
llamando «materia técnica» a una serie de técnicas, preci-
samente, que vienen en general de una ingeniería social
impregnadas de positivismo. Y por ello el ámbito de lo «opi-
nable» es afirmado en teoría pero olvidado en la praxis
cotidiana de los católicos, ya jerarquía, ya laicos.

c) El mercado

Para entender mejor este tipo de «órdenes espontáneos»
vamos a ver el caso que nos preocupa: el famoso mercado.

Habíamos dejado a Hayek con el tema del conocimien -
to como la clave que compensa la ignorancia en la cual se
en cuentran oferentes y demandantes en el mercado. Para
decirlo mejor: hay en el mercado conocimiento disperso,
y la capacidad de aprendizaje es uno de los factores que
ayudan a que dicho conocimiento disperso sea menos
disperso.

Pero esa capacidad de aprendizaje, ¿es aprender so -
bre qué? Sobre la interpretación (lectura) de las señales
que el mercado ofrece sobre la escasez: los precios. En
otro artículo de 1945, Hayek caracteriza a los precios de
un modo que no vamos a encontrar en ningún manual
de economía convencional:16 los precios son síntesis de

80

15 Mises, Ludwig von, La Acción Humana, Madrid: Sopec, 1968. Tra-
duc ción corregida por el autor [está disponible la 10.ª ed., Unión Editorial,
Madrid 2011].

16 Hayek, Friedrich A. von, «The Use of Knowledge in Society», en In -
dividualism and Economic Order, op. cit.



conocimiento disperso: condensan conocimiento sobre
qué es más o menos escaso en el mercado según la deman-
da de los que actúan en el mercado. Por ello, quien apren-
de a leerlos bien, permanece en el mercado; quienes no,
obtienen pérdida y pueden llegar a salir del mercado (quie-
bra). Por ejemplo, si alguien invierte para poner una fábri-
ca de helados en la Antártica, está «leyendo mal» las seña-
les de los precios de mercado, y no podrá mantenerse en
el mercado. Los errores son más sutiles, por supuesto, el
ejemplo fue sólo didáctico, a fin de que veamos que tie-
nen a permanecer en el mercado quienes leen bien sus
«condensaciones de conocimiento disperso» (los precios)
y salen del mercado quienes los leen mal. El conocimien-
to disperso tiende a ser de ese modo menos disperso. Esa
ten dencia a la menor dispersión del conocimiento en el
mercado es un orden, y como vemos, espontáneo porque
no es dirigido por al guien en particular o un conjunto de
personas. Tiene, por supuesto, una tercer condición insti-
tucional, muy importante: la propiedad entendida como:
a) libre entrada al mer cado; b) ausencia de prebendas por
parte del gobierno, o de lo contrario permanecen en el
mercado aquellos que NO logren interpretar los precios y
la tendencia a la menor dispersión de conocimiento sería
impedida.

Desde luego, habría mucho más que decir. Pero si vamos
a hablar del mercado, esta es la mejor caracterización que
podría dar, en mi falible opinión, desde luego. Porque tie-
ne que ver, precisamente, con esa noción de inteligencia
humana que es falible pero que «ve», que interpreta, que
descubre, todo lo cual es una noción de ser humano desde
una antropología teológica de la cual Hayek, desde luego,
no podía tener la más mínima idea.

Y si vamos a hablar de mercado en el contexto de una
antropología teológica, hay que destacar cuáles pueden

81



ser los fundamentos metafísicos de un orden espontáneo.
Para ello volvamos a las aclaraciones efectuadas hace ya
algunos años cuando habíamos hablado de la ciencia como
un orden espontáneo.17

— Quid sit

Hemos visto que la naturaleza de un orden espontáneo
humano consiste en una serie de condiciones bajo las cua-
les el conocimiento disperso tiende a ser menos disperso,
siendo esa tendencia a la concentración de conocimiento
disperso «el fin» de dicho orden, sin que nadie en parti-
cular lo planifique.

— An sit

Vista su «esencia», ¿«existe» el menos un orden espontá-
neo? Como vemos, si sus condiciones «se dan» (antece-
dente que no tiene necesidad ontológica), si. Y en el caso
del mercado, esas condiciones pueden darse. Ellas eran:
la tendencia al aprendizaje, los precios como síntesis de
conocimiento disperso y una propiedad entendida como
libre entrada al mercado sin privilegios jurídicos. El mer-
cado «se da» en la medida que dichas condiciones se den.
Y pueden darse, no tienen nada de imposible o utópico,
aunque razones culturales y políticas pueden impedir sobre
todo la segunda y la tercera, a lo cual Mises ha llamado mer -
cado intervenido,18 que NO es el mercado del cual noso -
tros estamos hablando.

82

17 Zanotti, Gabriel, «La ciencia como orden espontáneo», Libertas N.º
30, Buenos Aires: ESEADE, 1999.

18 Mises, op. cit., pt. VI.



— Causa final última de un orden espontáneo

Pero si el orden, según Santo Tomás, es una adecuada dis-
posición de medios a fines,19 ¿no es contradictoria la noción
de orden espontáneo, donde nadie dirige sus elementos
respecto al fin? No. Hemos visto que ese fin es una menor
dispersión de conocimiento, que se da en la medida de
las tres condiciones nombradas. Y, si estamos en teología
(al guien me podría decir que esto es teología natural pero
yo coincido en Gilson en que nada de esto se hubiera
com prendido sin la revelación)20, es precisamente la quin-
ta vía y la providencia divina la clave de esta cuestión.
Santo Tomás afirma que aquellas cosas que carecen de
conocimiento son dirigidas por Dios hacia su fin, pero no
de maneta voluntarista, como hemos aclarado, sino por-
que crea cada cosa según una naturaleza en la cual se
encuentra su causa final. A su vez, cuando toca la rela-
ción entre el per accidens, lo casual, el libre albedrío y la
providencia divina, afirma precisamente que todo aque-
llo que es tal en las causas segundas es planificado por
Dios como causa primera, sin contradicción.21 Pero San-
to Tomás pensaba más bien en cosas físicas y vivientes
cuando pensó en la quinta vía; si hacemos las analogías
respectivas en el caso del orden espontáneo del merca-
do, debemos decir entonces que «las cosas que carecen
de conocimiento» son «los seres humanos que actúan con
conocimiento disperso», y con un libre albedrío limitado

83

19 Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro III, 71; sobre la diferencia entre
Santo Tomás y Hayek respecto de la noción de «orden», hemos trabajado
ya ese tema en el artículo citado, punto 3.3.

20 Gilson, Etienne, El filósofo y la teología, Madrid: Ediciones Guada-
rrama, 1962.

21 Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro III, 94.



que busca, creativamente, las expectativas de los otros
(aprendizaje en la lectura de los precios) y que la ten-
dencia al fin está planificada no por ningún ser humano,
sino por Dios, y no de manera milagrosa, sino por la natu-
raleza humana por él creada, cuya racionalidad antes y
después del pecado original hemos aclarado ya en algu-
na medida.

d) La naturaleza humana después del pecado, otra vez

Y esto último nos trae nuevamente a la antropología cris-
tiana. La razón por la cual este orden espontáneo tiende a
producirse, la condición que unifica las tres condiciones
aludidas, es esa naturaleza humana creada por Dios, que
después del pecado original tiende a comportarse como la
escuela escocesa lo describe. Es esa naturaleza humana,
habitualmente ni santa ni demonio, la que tiende a la co -
operación mutua en el comercio, debido a los beneficios
mutuos que dicha cooperación implica, y esa evolución
del comercio la que pasa del trueque al intercambio mone-
tario y a los precios, generando diversas evoluciones de
la propiedad entendida sencillamente como una condición
de libre intercambio («cambio lo tuyo por lo mío»), que
cuanto más evolucionada esté jurídicamente, más estables
y previsibles hará los intercambios generando con ello un
círculo virtuoso. Por supuesto, es relativamente imprevi-
sible, a su vez, bajo qué condiciones los seres humanos
tienden a pasar de Caín y Abel al comercio, y la «experien-
cia de lo humano» nos muestra que lamentablemente, sin
entrar en ningún tipo de cuestión cuantitativa, la tenden-
cia a la guerra, después del pecado original, es una de las
muestras más dramáticas de cómo quedó el corazón huma-
no. Pero si la cooperación comercial mutua se da, después

84



del pecado original, es precisamente porque la naturaleza
humana no fue totalmente destruida después del pecado
quedando en esa condición «mixta» que describe la escue-
la escocesa. 

Todo esto es muy importante, porque si el pecado ori-
ginal hubiera implicado una corrupción total de la natura -
leza humana, todos los llamados a la paz, al respeto a los
derechos personales, que se hacen desde la misma Igle-
sia,22 serían totalmente utópicos, inútiles e ingenuos (y
algunos piensan que así es). El único sistema político posi-
ble en ese caso, como dijimos, sería un integrismo auto-
ritario, donde un profeta, en nombre de Dios, y supues-
ta mente protegido por Dios de una mayor corrupción,
gobernaría con mano de hierro a los pecadores e irredi-
mibles mortales, excepto una predestinación sin libre albe-
drío: la Ginebra de Calvino23 (y, luego, los demás integris -
mos católicos de izquierda y de derecha que se han dado
en el s. XX, y mejor, por caridad, no hacemos mayores
referencias). Si, por el contrario, todos los seres humanos,
además de redimidos, fueran santos, todo sistema político,

85

22 Gaudium et spes, op. cit.
23 Es muy interesante un desconocido párrafo de K. Popper donde

el pensador vienés revela una fina intuición teológica: «…Los pensadores
cristianos han interpretado la relación entre el hombre y Dios al menos
de dos maneras diferentes. La manera sensata puede ser expresada así:
“No olvides nunca que los hombres no son dioses, pero recuerda que hay
en ellos una chispa divina”. La otra, exagera la tensión entre el hombre y
Dios, así como la bajeza del hombre y las alturas a las que aspira. Intro-
duce la ética del “domina o póstrate” en las relaciones entre el hombre y
Dios. No sé si hay siempre sueños conscientes o inconscientes de aseme-
jarse a Dios y de omnipotencia en las raíces de esta actitud. Pero pienso
que es difícil negar que el énfasis puesto en esta tensión sólo puede sur-
gir de una actitud no equilibrada frente al problema del poder». En Popper,
Karl, «Utopía y violencia», en Conjeturas y refutaciones, Barcelona: Paidós,
1983, p. 434.



entendido como límite al abuso del poder, sería prescin -
dible, porque todos cumplirían sin ningún problema la
ley natural. La razón por la cual es coherente que la Igle-
sia, desde sus propios presupuestos antropológicos, hable
—como ya hemos señalado— de la dignidad humana, de
los derechos personales, la distinción entre Iglesia y auto-
ridad civil, etc., es que la naturaleza humana quedó heri-
da pero no destruida por el pecado y, por ende, son posi-
bles condiciones no utópicas de paz y convivencia. Y en
el caso del mercado como orden espontáneo, no hay tam-
poco nada de utópico, sino, como dijimos, al contrario: es
esa naturaleza humana tal cual la describen los escoceses,
perfectamente compatible con la visión católica del peca-
do original y sus consecuencias. Herido, pero no destrui-
do, el ser humano camina rengo, pero camina; tiende a
la guerra, pero puede advertir las ventajas mutuas del
comercio, no por santidad, sino por conveniencia; y, si
nace en una cultura comercial, difícilmente haga la «gue-
rra santa» contra su proveedor o su cliente.

Por supuesto, si consumidores, empresarios, ahorris-
tas, inversionistas, etc., son a su vez santos y cristianos,
mejor, y parte de ello trataremos en el cap. 4 cuando hable-
mos de una ética de la producción. Pero la santidad no es
condición necesaria para un sistema social sanamente secu-
larizado,24 y si así lo supusiéramos, caeríamos efectiva-
mente en la utopía e ingenuidad que a veces el no cre-
yente ve en el creyente cuando este último habla de temas
sociales. 

Ahora vemos que la evolución espontánea de ciertas
instituciones sociales no pasa por la perfección humana,
sino por un ser humano pecador, común y corriente, que

86

24 Nos referimos a la distinción entre laicismo y laicidad tan maneja-
das por Pío XII y Benedicto XVI.



puede advertir que es mejor para sí el comercio que la gue-
rra. Cada vez que un grupo de personas depone las armas
contra otro grupo, y deciden comerciar e intercambiar,
comienzan naturalmente a evolucionar las instituciones
necesarias: ciertas formas de propiedad, de previsibilidad
de los contratos, etc. Y ello se ve en toda etapa de la histo-
ria humana. Hay procesos hacia la paz que han sido fruto
de la heroicidad y santidad de unos pocos o uno solo, como
Ghandi. Pero, en general, cada vez que, por agotamiento,
se produce un armisticio, y las nuevas generaciones pue-
den olvidar odios ancestrales y acostumbrarse al comercio
con quienes antes se mataban, no es tanto la santidad que
ha primado en esa difícil naturaleza humana luego del pe -
cado, sino un sencillo deseo de progreso personal y de la
propia familia, de poder criar a los hijos en paz y de poder
dormir sin el temor de que el vecino nos mate durante la
noche. Son cosas casi banales, no muy meritorias tal vez,
no precisamente fruto de estar en las sextas moradas de
Santa Teresa, pero sí suficientes a efectos de una «civiliza-
ción», imperfecta, pero posible, entre todos los seres huma-
nos, tan desiguales, tan diferentes, tan difíciles.

3. Cuánto mercado

Pero todo lo anterior no es una defensa de la economía de
mercado como una política económica, porque:

— el mercado no es una «política» (ello sería la razón ins-
trumental denunciada por la Escuela de Frankfurt)25 sino
el emergente espontáneo de instituciones jurídicas;

87

25 Horkheimer, Max y Adorno, Theodor, Dialéctica de la Ilustración,
Madrid: Trotta, 1994.



— tampoco estamos colocando a nuestras reflexiones de
antropología teológica como premisas que suficiente y
directamente fundamenten al mercado como orden
espontáneo; ello sería un grave error de clericalismo e
integrismo teológico; sólo hemos mostrado, a) que las
nociones de antropología teológica católica no son con-
tradictorias con el mercado como orden espontáneo; b)
que dichas nociones fundamentan y explican mejor, a
la vez que corrigen, la concepción del hombre que está
detrás de una noción de orden espontáneo; c) que dichas
nociones pueden secularizarse sanamente en la medi-
da que las pongamos en el contexto de la escuela esco-
cesa, re-contextualizada esta último en el contexto de
una antropología «filosófica» en la medida que no ha -
gamos referencia a la Causa Primera; d) pero esta sana
secularización no es necesaria en el contexto de nues-
tro trabajo, dado que este es un trabajo de antropolo-
gía teológica.

— Por lo demás, el tema tan complejo, y por otro lado tan
ideologizado, sobre «hasta dónde debe o no intervenir
el gobierno en el mercado», debe manejarse con el prin-
cipio de subsidiariedad por un lado y, por el otro, por
una serie de cuestiones que exceden los fines de este tra-
bajo y que, en relación a la antropología teológica, son
muy opinables, aunque en sí mismas puedan alcanzar
un razonable nivel de certeza. Pero el tema del orden
espontáneo nos orienta al menos en ciertas cuestiones:

– Hemos visto que concebir al mercado como un orden
espontáneo no tiene nada que ver con modelos de
competencia «perfecta». Por ende, si por «interven-
ción» se entiende «acercar el mundo real al modelo
de competencia perfecta», el tema de la intervención
está mal planteado. El mundo real es un mundo de

88



conocimiento disperso; la cuestión, ya vimos, radica
en cómo ese conocimiento disperso puede ser menos
disperso. Hemos visto que una de las condiciones
para ello son los precios de mercado como síntesis
de conocimiento disperso. Por ende, si las autorida-
des intervienen en esos precios, distorsionan ipso
facto la única señal que tienen las personas para leer
e interpretar la escasez relativa de las mercancías,
con lo cual el conocimiento se hará más disperso.

– Del principio de subsidiariedad se desprende que
los gobiernos no deben hacer aquellas actividades
que la iniciativa privada sí pueda hacer. Pues bien,
la medida de dicha iniciativa privada dependerá,
entonces, de lo convencidos que estemos de que el
mercado, en las diversas áreas, pueda minimizar la
escasez y el conocimiento disperso. Por ende el prin-
cipio de subsidiariedad no puede resolver a priori
estas cuestiones, sino a posteriori de lo convencidos
que estemos del funcionamiento de los órdenes es -
pontáneos, y ese «a posteriori» es opinable en rela-
ción al ppio. de subsidiariedad como ppio. general
de ética social. Ahora bien, hay sobre todo tres áreas
donde se discute esta cuestión: 

- El tema de las «externalidades», esto es, en qué
medida una operación comercial implica costes a
terceros que no participaron en ella; por ejemplo,
si compro un automóvil que expide gases que
afectan a terceros;

- El tema de los «bienes públicos», esto es, plazas,
puentes y todos aquellos bienes donde, en prin-
cipio y casi aparentemente, su uso está abierto a
varias personas al mismo tiempo;

- El famoso tema de la redistribución de ingresos.

89



Sobre estos tres temas se discute ad infinitum y no es
un contexto de antropología teológica el lugar para resol-
verlos.26 Pero el tema del orden espontáneo nos da una
«orientación» en el siguiente sentido: 

— Como se puede observar, las externalidades dependen
de que los derechos de propiedad no estén suficiente-
mente definidos. Si fumo y el humo espirado afecta a
terceros, ello se debe a que aún no puede definirse su -
ficientemente los derechos de propiedad sobre el aire.
Pero ya vimos que las diversas formas de propiedad
tienden a establecerse espontáneamente en la medida
que sean necesarias como condición para el comercio
sobre bienes escasos. O sea que hay un permanente
descubrimiento de nuevas formas de propiedad que
pueden definir derechos de propiedad allí donde esta-
ban «sueltos». Corresponde al principio de subsidiarie -
dad no afectar con regulaciones absolutas este proceso
de descubrimiento.

— Los bienes públicos no tienen por qué ser, necesaria-
mente, gubernamentales. Son escasos, tienen coste, re -
quieren financiamiento y ello abre la posibilidad de que
sean realizados por el mercado de modo privado, co -
brando una cuota de una manera más eficiente que los
impuestos del gobierno. Obviamente el tema es amplí-
simo pero lo exponemos sólo a fin de que se observe
que de este modo el ppio. de subsidiariedad también
se aplica en estos casos de modo diferente a lo supues-
to bajo la premisa harto debatible de que los bienes pú -
blicos deben ser necesariamente gubernamentales.

90

26 Para una introducción a la teoría económica sobre estos temas, ver
Krause, Martín; Ravier, Adrián y Zanotti, Gabriel, Elementos de Economía
Política, Buenos Aires: La Ley, 2007.



Finalmente, sobre la redistribución de ingresos, es un de-
bate que en nuestra opinión ya no tiene razón de ser.27 Ha -
yek mismo afirma que los gobiernos municipales pueden
re-distribuir ciertos bienes públicos, citando explícitamente
al principio de subsidiariedad de la Iglesia Católica.28 Sim-
plemente, a efectos de lo que venimos diciendo, agregue -
mos que la subsidiariedad implica también que los gobier-
nos no frenen todo aquello que la iniciativa de personas
y grupos pueden hacer en el mercado de educación, salud
y seguridad social, porque allí también puede darse un
orden espontáneo, como con cualquier bien y servicio. La
medida en la que un gobierno municipal deba prestar tam-
bién servicios supletorios a los más necesitados es una cues -
tión de prudencia política que no obsta en absoluto a lo
que hemos visto como orden espontáneo del mercado.

El lector habrá observado que estos temas son amplí-
simos pero, por ello mismo, lo único que hemos querido
hacer es citarlos, destacar su opinabilidad en relación a los
principios más fundamentales y dar mínimas orientaciones
desde el tema del mercado como proceso espontáneo.

4. Dos temas delicados respecto a la ética del mercado

No podemos terminar este capítulo sin hacer referencia a
dos objeciones importantes en relación a la concepción
cristiano-católica de la vida humana y su relación con lo
económico.

91

27 Hemos expresado esta opinión en Zanotti, Gabriel J., «Igualdad y
desigualdad según desiguales paradigmas», en Empresa y Humanismo
N.º 2, España: Universidad de Navarra, 2004: vol. VII.

28 Hayek, Friedrich A. von, Derecho, Legislación y Libertad, Madrid:
Unión Editorial, 1979: vol. II, cap. 7.



a) La escuela de Frankfurt y la alienación

Con el espíritu de aceptar aquello que, aunque originado
en escuelas de pensamiento no cristianas, sea compatible
con una antropología cristiana, no podemos dejar de nom-
brar un aspecto de la Escuela de Frankfurt, esto es, fun-
damentalmente, Adorno, Horkheimer y Habermas.29 Como
es sabido, en estos autores, la dialéctica de la Ilustración
tiene una fase donde el capitalismo y la industrialización
consecuentes, dada la explotación según Marx, presenta
relaciones necesariamente de dominio de los unos sobre
los otros, al estilo dialéctica amo-esclavo en Hegel. Noso -
tros no estamos de acuerdo, a parte de que nos parece no
cristiana, con esa visión dialéctica-marxista de la historia,
pero el elemento a rescatar es la sensibilidad que tienen
estos autores por el tema de la alienación, que, descontex-
tualizado de la «izquierda hegeliana», presenta algo per-
fectamente coherente con una antropología y una ética
cristiana. Y es el tema de la relación dialógica yo-tú, pre-
sente en autores veterotestamentarios como Martin Buber,30

pero también en las condiciones de diálogo de Haber-
mas,31 que, nuevamente, pueden ser enfocadas desde una
antropología cristiana.32 Considerando la dignidad huma-
na que se desprende por estar creado a imagen y seme-
jan za de Dios, la relación adecuada con nuestros seme-
jantes implica el respeto a su condición de persona, esto
es, tratarlo como otro en tanto otro y no en tanto mero

92

29 Op. cit. y Habermas, Jürgen, Teoría de la acción comunicativa, Bar-
celona: Taurus, 1987.

30 Buber, Martin, Yo y tú, Buenos Aires: Ediciones Nueva Visión, 1994.
31 Habermas, Jürgen, Teoría de la acción comunicativa, op. cit., vol. I,

interludio I.
32 Hemos trabajado en esto en Zanotti, Gabriel, «Intersubjetividad y co-

municación», en Studium, Tucumán: UNSTA, 2000: t. IV, fasc. VI.



instrumento. Esto es, una relación yo-tu, en cambio de una
relación yo-eso. Una relación yo-eso es la que se tiene con
una cosa-no-persona, que puede ser por ende un instru-
mento a nuestro servicio, al cual legítimamente se lo do -
mina, se lo usa, se lo «manipula», y si es necesario se deja
de lado una vez que ya no funciona. En cambio, nunca
una persona puede ser reducida sólo a instrumento, que-
dando reducida a una mera x dentro de mi esfera perso-
nal: ello es precisamente alienarla, esto es, no respetar su
propio yo y «convertirla en otro», precisamente, aquel que
la manipula. Ello es contrario a la dignidad de persona, es
precisamente la situación a la cual quedan sometidas las
personas en los totalitarismos y autoritarismos diversos, y
por ello es coherente que un autor como K. Wojtyla haya
considerado cristiano en sí mismo al segundo imperativo
categórico de Kant: nunca tratarás a otra persona como
medio, sino como fin.33

En lo que Habermas ha colaborado enormemente es
en resaltar las condiciones lingüísticas del tratamiento ins-
trumental del otro o, en cambio, tratarlo dialógicamente.34

En principio —decimos así porque en estas cosas no hay
normas absolutas— si yo trato de captar lingüísticamente
al otro, en una estrategia de manipulación, ello no es diá-
logo sino razón instrumental, en términos de Habermas;
en términos de una antropología cristiana, ello no es tra-
tar al otro confirme a su dignidad de persona creada. Por
supuesto, en una antropología no determinista, esta posi-
bilidad de manipulación al otro es eso: una posibilidad
moral, no una necesidad de una etapa dialéctica de la his-
toria. Y esa posibilidad necesita lingüísticamente de un

93

33 Wojtyla, Karol, Cruzando el umbral de la esperanza, Barcelona:
Plaza y Janés, 1994.

34 Habermas, Jürgen, Teoría de la acción comunicativa, op. cit.



acto del habla, esto es, de una acción que hacemos con
el lenguaje,35 perlocutivo, esto es, que intenta modificar
la conducta o el pensamiento del otro. Nada de malo en
ello, al contrario, en las relaciones intersubjetivas siempre
nuestro lenguaje tiene efectos en el otro, y muchas veces
tratamos de convencer al otro de un cambio de pensa-
miento y-o conducta. La clave ética, para que ello no se
convierta en manipulación y, de ese modo, el otro no se
vea alienado, es que el acto perlocutivo sea abierto y que
el pacto de lectura sea relativamente claro, y la importan-
cia de esto crece cuanto más delicada sea la cuestión y
más sensible sea el otro ante el mensaje. Por ejemplo, si
vamos a tratar de convencer a alguien de la verdad del
Evangelio, es importante que el destinatario del mensaje
en cuestión esté relativamente advertido de nuestra inten-
ción, no sea que nos escuche por otro motivo y luego se
sienta relativamente engañado. Son normas generales que,
por supuesto, hay que aplicar con prudencia a los casos
concretos. Pero yendo a temas que todos conocemos, el
manejo de estos actos del habla ocultos, por parte de per-
sonas psicóticas, hacia personas con un yo debilitado y
susceptibles de ser alienadas y caer en el engaño, es lo que
explica en gran medida que la mayor parte de los autori-
tarismos comienzan con discursos que luego generan fenó-
menos de masificación, con diversas hipótesis psicológi-
cas explicativas sobre las causas por las cuales la psiquis
es pasible de este tipo de manipulaciones.36

94

35 Ver al respecto la clásica obra de Wittgenstein, Ludwig, Investiga-
cio nes filosóficas, Barcelona: Crítica, 1988 y Austin, John L., Cómo hacer
cosas con palabras, Barcelona, Paidós, 1990.

36 Sobre este tema, ver Frankl, Viktor (1986), Ante el vacío existencial,
Barcelona: Herder, 1986 y Freud, Sigmund, «Psicología de las masas y aná-
lisis del yo», en Obras Completas, Buenos Aires: El Ateneo, 2008: T. III.



Llega entonces el momento de preguntar: ¿qué tiene
todo esto que ver con el mercado? Que, precisamente, para
muchos, cristianos o no, el mercado sería uno de los mejo-
res ejemplos de manipulación y alienación, porque, en un
acto de compra/venta, el vendedor —es habitual pensarlo
de ese modo pero podría ser al revés— estaría aplicando
una estrategia de venta y por ende tratando de lograr que
el comprador compre y, en ese sentido, estaría tratan do de
manipularlo. Comprador y vendedor se verían como medios,
uno con respecto al otro, de sus respectivos fines, y no se
trataría al otro conforme a su dignidad.

Es una objeción grave, porque va mucho más allá de cual-
quier defensa que se pueda hacer del mercado por la vía de
su mayor eficiencia o productividad. Es una objeción que
toca el núcleo moral de la acción humana en el mercado.

Debemos decir al respecto lo siguiente:

— la posibilidad de manipulación del otro, como posibili-
dad moral, es innegable, o de lo contrario no habría
libre albedrío. Es una posibilidad, por otra parte, no re -
ucida sólo al ámbito del mercado, sino, después del
pecado original, a toda relación humana en sí misma
buena. Puede suceder en el matrimonio, en las relacio -
nes legítimas de poder, etc. Pero por ese mismo moti-
vo, porque es una posibilidad moral, no es un proceso
necesario de una determinada etapa de la historia, como
en el materialismo dialéctico, y eso es lo que distingue
a la alienación dentro de una posibilidad luego del pe -
cado original y la alienación como proceso necesario del
capitalismo como etapa de la lucha de clases.37

95

37 Ver al respecto, Sagrada Congregación para la Doctrina de la Fe (1984),
«Instrucción sobre algunos aspectos de la “teología de la liberación”», en
L’Osservatore Romano, 1984: caps. 7-9.



— En ese sentido, cabe reiterar que «el mercado» del que
hablamos es un proceso espontáneo, connatural a la
naturaleza humana que trata de minimizar la escasez
(ya hemos tratado este tema), que tiene sus diversas
fases de evolución y que no se identifica sólo con el
capitalismo concomitante y posterior a la revolución
industrial, que, por lo demás, tampoco es moralmente
indebido en sí mismo.38

— Los actos de compra/venta en un mercado, y también
en las características culturales del mercado en Occi-
dente, son habitualmente una estrategia abierta, anun-
ciada, conocida por conocimiento común del mundo
de la vida y del horizonte de pre-comprensión cultu-
ral, y en ese sentido no son estrategias maliciosamen-
te ocultas. El mercado implica, precisamente, personas
comunicándose, hablando, expresando sus preferencias
y valoraciones, con pactos de lectura que dependen de
usos y costumbres culturales abiertos. Las normas de
regateo cuando se compra o se vende un departamento,
o las normas de regateo en un mercado indígena de
Centroamérica, o las normas de compra/venta en un
super-mercado occidental, se suponen conocidas para
quienes participan en esos «juegos de lenguaje». Yo no
puedo denunciar engaño porque vaya a la India o a
Nueva York y no conozca las normas implícitas que
manejan sus respectivos mercados. En este sentido, los
órdenes espontáneos, en tanto procesos de comunica-
ción de conocimiento disperso, se manejan con actos
del habla perlocutivos abiertos y no caen, por ende, en
el carácter casi necesariamente manipulador de un acto

96

38 Nos referimos al punto 101 de la encíclica Quadragesimo anno; ver
al respecto Doctrina Pontificia, Madrid: BAC, 1964, p. 672; sin olvidar, por
supuesto, el famoso punto 42 de la Centesimus annus, op. cit.



del habla ocultamente estratégico. O sea: en los merca-
dos (igual que en la política o en las relaciones entre los
sexos) se manejan estrategias, pero son abiertas y, en
ese sentido, parte de pactos de lectura conocidos implí-
citamente. Para pasar a otro ámbito, ningún caballero
puede sentirse engañado porque una dama rechace su
primera invitación salir dando cualquier excusa, cuando
en un determinado «juego» ello es entendido como una
prueba para ver si el caballero invita del vuelta. Si el
caballero decodifica «no quiere salir conmigo, punto»,
es que no está entendiendo el juego de lenguaje. De
igual modo, si un comprador interpreta «el precio es
100, yo compro sólo por 80, punto», es la misma situa-
ción. El mercado es por ende un juego de lenguaje abier-
to. Presuponiendo el conocimiento común de un deter-
minado mundo de la vida y un normal libre albedrío, es
un proceso natural de comunicación y no de alienación.

— Desde el punto de vista jurídico, un acto de compra/
venta puede ser perfectamente legítimo aunque la in -
tención última de alguno de sus participantes sea «do -
minar indebidamente» al otro. Ello es así porque, en
los actos de compra/venta donde rige la justicia con-
mutativa, se cumple también que en la virtud de la jus-
ticia, un acto puede ser justo aunque la intención últi-
ma del ser humano sea otra. Y ello es así porque el
objeto de la justicia es lo justo. Si yo devuelvo a otro
una suma debida, mi acto es justo aunque mi inten-
ción última sea indebida, por ejemplo, sólo quedar bien
con él. Por ende, la justicia humana —esa ley humana
que no puede abarcar, precisamente, todo lo exigido
por la ley natural—39 no puede pedir el control de las

97

39 Santo Tomás de Aquino, Summa Theologiae, op. cit., I-II, Q. 96, a. 2c.



intenciones últimas de las personas intervinientes, don-
de entra precisamente el fin último de la acción. O sea,
la justicia humana, para seguir la clásica característica tri-
partita de un acto moral, cae sobre el objeto, nunca sobre
el fin y a veces sobre la circunstancia de la acción. O
sea, si yo ejecuto un acto de compra/venta sin atentar
contra la justicia pero sin mirar al otro en tanto otro, ello
es moralmente malo por ese «sin mirar al otro en tanto
otro», pero justo desde un punto de vista moral y legal.
Por ello es importante, al realizar un acto de compra/venta,
mirar al otro no sólo como aquél que está comprando/
vendiendo, sino además como lo que es en sí mismo, per-
sona, más allá de que «me sirva». Pero ello está más allá
de lo que la ley humana pueda contemplar.

— Por último, alguien podría decir que en el mercado hay
engaño si se vende o se compra a un precio mayor o
menor de lo que la cosa vale en sí misma pero para con-
testar esa objeción… Debemos pasar el punto siguiente.

b) La ética en los precios

Recordemos que según Santo Tomás el deber ser es un
analogado del ser. Ello se desprende de la ética de Santo
Tomás y de la filosofía cristiana en general, donde la ley
natural no es más que el despliegue de las capacidades de
la naturaleza del ser humano. Por eso, desde esa perspec -
tiva, la famosa separación de Hume entre ser y deber ser
no tiene sentido.

Por ende, para analizar el deber ser en los precios hay
que analizar el ser en los precios, esto es, la naturaleza de esa
relación intersubjetiva que llamamos precios (norma que
se cumple, mutatis mutandis, para todas las cuestiones de
ética económica).

98



Hasta ahora hemos dicho algo que creemos importante,
esto es, que los precios son síntesis de conocimiento dis-
perso, pero hay que extender el análisis de dicha caracte -
rización para el tema que nos compete.

Repasemos dos cuestiones: propiedad y teoría del valor.
Analicemos para ello un caso simple: Juan decide ven-

der su automóvil por U$S 10.000 y Roberto no lo quiere
comprar por más de 8000. Por supuesto, una consecuen-
cia muy importante, a efectos de teoría económica, es que
en ese caso no habrá intercambio, pero a efectos de lo que
estamos analizando, hay dos cuestiones previas.

Uno. Que Juan decida vender su automóvil presupone
la propiedad de su automóvil. Por ende la oferta, la deman-
da y los precios presuponen la propiedad de los bienes y
servicios que se intercambian. La propiedad de la que ha -
blamos aquí está justificada como precepto secundario de
la ley natural, según lo afirmado por Santo Tomás en I-II,
Q. 94 a. 5 ad 3, por su utilidad, como un «adinvenio» del
intelecto humano, que, como hemos visto en todo lo que
venimos diciendo, en la economía actual pasa por mini-
mizar el problema de la escasez. La propiedad es senci-
llamente una institución evolutiva para minimizar el pro-
blema de la escasez y por ello es precepto secundario de
la ley natural.40

Dos. Cuando dijimos que los precios son síntesis de
conocimiento disperso, dijimos que ello permite leer en
el mercado la escasez relativa de los bienes, esto, cuán es -
caso es un bien. Pero esa escasez no es objetiva, sino,

99

40 He desarrollado en detalle ese aspecto en Zanotti, Gabriel, Crisis de
la razón y crisis de la democracia, Buenos Aires: UCEMA, 2008. [Online]
disponible en www.cema.edu.ar/publicaciones/doc_trabajo.html; e id, «La
ley natural, la cooperación social y el orden espontáneo», en Revista de
la Facultad de Derecho N.º 19, Guatemala: Universidad Francisco Marro-
quín, 2001.



como todos los fenómenos sociales, inter-subjetiva y sub-
jetiva. ¿Qué quiere decir ello? Que el valor de los bienes
en el mercado, que se traduce en los precios, no es una
propiedad de la cosa en sí misma independientemente de
su intercambio humano, sino de la cosa en tanto inter-
cam biada y valorada por las personas («subjetivo») que
intercambian. Esto es muy conocido por los economistas
como teoría subjetiva del valor, pero habitualmente cho-
ca con la noción escolástica de bien cuyo valor, en tanto
«bonum», es «objetivo» («la cosa es apetecida por ser bue-
na y no buena por ser apetecida»); y por ello yo la estoy
presentando de modo tal que no se produzca ese con-
flicto, pero no por mi modo de presentación sino porque
verdaderamente no lo hay.41

Por supuesto que el valor moral es «objetivo», en tan-
to que el bien moral de una acción humana depende de
un objeto, fin y circunstancias que no son decididos arbi-
trariamente por la persona actuante. Por supuesto que ade-
más puede haber otro tipo de valores involucrados en una
mercancía (artístico, por ejemplo) independientes del acto
de intercambio. Por supuesto que el «bonum» es un tras-
cendental del ente y como tal el grado de bondad de una
cosa depende de su «gradación entitativa», dependiente
de su esencia.42 Pero nada de ello obsta a que, como hemos
visto, la escasez de la que hablamos es inter-subjetiva, en
relación a lo humano, y por ello si un bien o servicio no
es demandado en el mercado no tiene valor (a ello lla-
mamos subjetividad del valor en el mercado). Puede ser

100

41 Hemos desarrollado esto en detalle en nuestra tesis de doctorado
de 1990, Zanotti, Gabriel, Fundamentos filosóficos y epistemológicos de la
praxeología, op. cit.

42 Ver Ferro, Luis S., La sabiduría filosófica siguiendo las huellas de
Santo Tomás, op. cit., Tema 3.



que algo «deba» ser demandado por los consumidores,
pero lo que determina su precio en el mercado es que
efectivamente sea demandado y ofrecido. Por ello los eco-
nomistas saben que la teoría subjetiva del valor soluciona
la famosa «paradoja del valor» de los economistas clási-
cos: algo tan importante como el agua puede tener menos
valor en el mercado que una pepita de oro en la medida
de que el agua en determinadas situaciones (no en un de -
si erto) sea más ofrecida en el mercado y el valor de cada
unidad de agua (que los economistas llaman «utilidad
marginal») sea menor.

Por ende algo vale en el mercado (repetimos: en el mer -
cado) en la medida que una persona valore lo que ofre-
ce y lo que demanda. Pero el precio implica el encuentro
entre las valoraciones de oferente y demandante. Si yo
valoro mi celular en U$S 5.000 y nadie me compra por esa
valoración, tendré que ir bajando mis pretensiones hasta
encontrar un comprador. Pero si mi celular comienza a ser
altamente demandado por mucha gente, puede ser que lo
venda por esa valuación o más. Esto es, recién en el momen-
to del intercambio se establece el «precio», que depende,
como vemos, del encuentro de las valuaciones subjetivas
de oferentes y demandantes, y por eso los precios indican
la «escasez relativa»: porque la escasez en el mercado no
depende de la cantidad objetivamente contable del bien,
sino de cuánto sea demandado y ofrecido por personas. Y
esto es importante porque, a su vez, como ya explicamos,
permite que las expectativas se ajusten: si yo soy oferente
(tal vez empresario) de celulares y «leo» que los precios
de los celulares suben, tal vez me decida a hacer inversio -
nes adicionales en ese sector, lo cual aumentará luego la
oferta de celulares y su precio comenzará a bajar. Todas
estas explicaciones, que para algunos economistas (no
todos) son muy conocidas, las estamos resumiendo a fines

101



de comprender la naturaleza de esas relaciones intersub-
jetivas llamadas precios y por ende poder analizar bien su
«deber ser».

Las conclusiones respecto a la ética de los precios, dado
en análisis anterior, son las siguientes:

— La decisión de vender o no vender, comprar o no com-
prar (A), que es lo que implica que aumente o no la
oferta y la demanda, depende de la propiedad como
precepto secundario de la ley natural (B). Por ende, si
B es éticamente correcto, A lo será también. Luego, si,
por ejemplo, yo decidiera NO vender mi auto, y éste,
a su vez, fuera altamente demandado, su precio poten-
cial tendería a infinito, o sea, «no se vende». Pero si
la propiedad de mi auto es éticamente correcta, enton-
ces que el precio sea «alto» en el sentido de tender al
infinito, también lo es. Por ende un «precio alto» no es
fruto de una acción inmoral, sino de una propiedad éti-
camente justificada, frente, a su vez, de una demanda
del bien en cuestión.

— La pregunta de si es lícito vender o comprar en el mer-
cado por más o menos de lo que la cosa vale está mal
planteada en cuanto que el valor en el mercado es sub-
jetivo en el sentido que lo hemos explicado. La cosa en
el mercado vale lo que vale en el mercado. Es casi tau-
tológico. Si tiene algún otro tipo de valor, no es el valor
que conforma los precios.

— Cuando aumenta la demanda de un bien, alguien con
buena voluntad puede decidir mantener el precio como
está o bajarlo, pero la cantidad ofrecida del bien se aca-
bará rápidamente. Un convento de benedictinos pue-
de estar vendiendo miel por $ 10 el frasco. Supongamos
que la demanda de miel aumenta repentinamente por-
que las personas están convencidas de sus propiedades

102



curativas o lo que fuere. Los benedictinos pueden deci-
dir bajar el precio o más aún, repartir todo su stock, y
ello parecerá muy meritorio. Pero ese stock se acaba-
rá rápidamente. Tienen que producir más cantidad, lo
cual requiere más inversión por parte de ellos, lo cual
no es nada sencillo y, mientras tanto, si no quieren ago-
tar el stock, deberán (con «necesidad de medio», no
«ontológica») ver si pueden obtener un precio más alto,
si la demanda les responde, para que no haya largas
filas de demandantes alrededor del convento que lue-
go se queden sin miel, y para, a su vez, obtener un
margen adicional de rentabilidad que les permita obte-
ner nuevos créditos para re-invertir en la producción
de miel. Nada de ello se produce por la maldad moral
de los benedictinos. A su vez, ese nuevo precio de la
miel, más alto, atraerá a otro oferentes (excepto que los
benedictinos tengan una licencia exclusiva para pro-
ducir miel concedida por el gobierno) que lentamente
harán que el precio de la miel tienda nuevamente a la
baja.

— Dado el corazón humano después del pecado original,
puede ser perfectamente que alguien saque provecho
de un precio alto, de un bien que es su propiedad, sin
importarle en absoluto el prójimo, sobre todo en situa-
ciones tales como ser vendedor de agua en un desier-
to, etc. Ello, obviamente, no sería correcto moralmen-
te. Pero entonces, ¿qué hacer? La tentación es que los
gobiernos (esto es, otras personas con poder de coac-
ción) intervengan ese mercado y expropien la pro-
ducción o fijen precios máximos, etc. Pero ello produ-
ciría los siguientes resultados: a) como explicamos antes,
al intervenir en un precio se borra la fuente de inter-
pretación de la escasez relativa en el mercado y la situa-
ción es peor; b) la expropiación de la producción en

103



cuestión desalienta los incentivos para la producción y
la situación es peor, atentando contra el principio de
subsidiariedad.

— Desde el punto de vista de la ley humana, hemos vis-
to ya que Santo Tomás deja bien en claro que dicha
ley no abarca todo lo prohibido por la ley natural. Por
ende, vender al precio de mercado puede ser perfec-
tamente bueno desde el punto de vista del objeto, fin
y circunstancias de la acción, o no, pero en este último
caso, por los motivos a y b, no es conveniente que la
ley humana interfiera en el proceso de mercado. Lo
inteligente es, desde el punto de vista de la ley huma-
na, en un caso de emergencia, que una agencia guber-
namental compre el bien en cuestión y lo venda más
barato o lo regale y con ello no interfiere con el deli-
cado proceso de precios. Por supuesto, esta propues-
ta es alto opinable, y depende de condiciones que los
economistas han estudiado para los casos de «decisión
pública»; en este caso se requerirían condiciones har-
to difíciles como que el gobierno sea preferentemente
municipal, tenga sus cuentas en orden, no se financie
con emisión monetaria o impuestos a la renta,43 etc.

— Los precios en el mercado se manejan en una franja de
máximo y mínimo: el límite máximo de venta es aquel
más allá del cual no se encuentran compradores, y lími-
te mínimo de compra es aquel por debajo del cual no
se encuentran vendedores. Yo puedo querer que mi
computadora se venda a U$S 10.000 pero es muy fac-
tible que más allá de 500 no se encuentren compra-
dores; de igual modo, yo puedo querer comprar una
computadora (usada) por U$S 1 pero es muy factible
que por debajo de 400 no se encuentren vendedores.

104

43 Hayek, Friedrich A. von, Nuevos estudios, op. cit., cap. 8.



Esos límites están determinados precisamente por la
oferta y la demanda del bien en cuestión y no se pue-
den pasar so pena de que no haya intercambio. Por
ende la voluntad del vendedor o comprador en el mer-
cado no «fija» los precios sino que depende de la inter-
acción con la otra valoración. Esa franja es lo que im -
plica el «precio de mercado». Ahora bien, un cristiano
debe tener en cuenta el bien de su prójimo y por ende
puede ser perfectamente bueno que, al vender algo,
en determinada circunstancia, no busque el límite máxi-
mo de venta sino el mínimo, pero más allá del mínimo
no va a poder bajar. Yo puedo ser farmacéutico y pro-
pietario de mi farmacia y ante determinada circuns-
tancia, bajar mi valuación de un medicamento de 100
a 80, pero si lo sigo bajando, por un lado aumentará
enormemente la demanda y no voy a poder satisfacerla
y, por el otro, los vendedores del medicamento en cues-
tión dejarán de proveerme. En ese caso, es perfectamente
cristiano seguir vendiendo a 80 y, por otro lado, en una
acción fuera de mercado, distribuir gratuitamente medi-
camentos que yo haya podido adquirir con mis recur-
sos, ayuda de una fundación, etc. Hacemos todas estas
aclaraciones precisamente para que se vea que la éti-
ca de los precios no tiene autonomía absoluta en la
determinación de los precios. El nivel de los precios
no depende de la buena o mala voluntad de las per-
sonas; esta última puede incidir pero hemos visto que
el factor básico es la demanda subjetiva de los bienes
y todas las consecuencias de la interacción de las valo-
raciones cuyos ejemplos hemos explicado.

Conclusión: la cosa «en sí misma», esto es, independien -
temente de su intercambio en el mercado, puede tener tal
o cual valor, pero ese valor no tiene que ver con los precios.

105



Estos últimos surgen de las valoraciones inter-subjetivas
de las personas en el mercado, y hay que tener en cuenta
esto último para analizar la ética de oferentes y deman-
dantes en el mercado.

Pero este mercado, como hemos visto, no es un meca-
nismo, que se mueva por acción y reacción, sino un pro-
ceso, una inter-acción entre personas. Y el factor que lo
mueve hacia una mayor coordinación de expectativas es
la referida tendencia al aprendizaje, que se traduce en el
factor empresarial. Pero ese papel —el empresario, la
empresarialidad— ha quedado muy desdibujado ante una
ética cristiana. Colocarlo nuevamente en el contexto de
una antropología y ética cristiano-católicas, es el cometido
de nuestro próximo capítulo.

106



1. Pequeño repaso del tema de la escasez
y la producción

Ya hemos visto que, después del pecado original, el ser
humano queda expuesto a una situación de escasez que
no es mala en sí misma, sino que es una radical insufi-
ciencia de la naturaleza física en relación a sus necesida-
des culturales, específicamente humanas (inter-subjetivas).
Hemos visto también que el ser humano pierde además
el don preternatural de ciencia y queda expuesto a una
situación de conocimiento disperso aún más disperso que
el que tuviera en estado de naturaleza «pura», y que el
conocimiento que tiene en estado de naturaleza redimi-
da es el necesario para la salvación pero ello no incluye
los demás tipos de conocimiento necesarios para su vida
natural. Esa escasez, sumada a la dispersión de conoci-
miento, es la clave del problema económico, parte del cual
es, justamente, cómo producir aquello que es escaso. Hemos
visto que nada tenemos que objetar a la justicia distribu-
tiva pero ésta siempre presupone (ya sea la del padre de
familia, la del abad de un convento, la del párroco en su
parroquia, la del rector en su universidad, la del gober-
nante en su municipio, y así) precisamente un «pre-supues-
to», esto es, un conjunto dado de bienes y servicios que
hay que repartir, pero esos bienes no pueden ser dados

107

4. Hacia una ética de la producción
y un análisis de la vocación empresarial



de la nada, sino que deben haber sido previamente pro-
ducidos. Hay una diferencia cultural evolutiva enorme
entre hacer una canoa o un transbordador espacial, pero
ambos remiten a un proceso de ahorro e inversión como
único método de producción de aquello que no está dado
de manera sobreabundante, y hemos visto, en relación
a esa escasez, el papel de los mercados, la propiedad y
los precios como instituciones que permiten concentrar
el conocimiento e incentivar ese proceso de ahorro e
inversión.

El problema económico se concentra entonces en la
escasez y la producción de aquellos bienes y servicios que
son escasos. La distribución en cambio se concentra en un
problema ético: cómo distribuir con justicia lo que ya ha
sido producido. Pero entonces se produce un desenfoque:
concentramos el problema ético pero también el econó-
mico en la sola distribución (frases tales como «la rique-
za está allí, el problema es cómo se la distribuye») y des-
atendemos el tema de la producción, y, al mismo tiempo,
desatendemos también a la ética de la producción. Quie-
ro decir: si enfocamos bien el tema y vemos que el pro-
blema económico se concentra en cómo concentrar el
conocimiento disperso y por ende producir aquello que
es escaso, entonces nos daremos cuenta al mismo tiempo
que la ética también tiene que ver con ello. De lo contra-
rio tendremos el preconcepto negativo de que sólo el que
distribuye es bueno y el que produce es sólo un egoísta con-
centrado en su ganancia. No. En la producción puede
haber mal moral pero también bien moral; como toda
acción humana, está abierta a ambas cosas. Y como la tra-
dición cristiana es rica en las advertencias contra la rique-
za, vale la pena preguntarse: ¿dónde está el bien moral en
los procesos productivos?

108



2. La acción empresarial en el mercado

Para ello, de igual modo que para analizar la ética en los
precios analizamos la naturaleza de los precios, ahora de -
bemos analizar brevemente la naturaleza de la empresa-
rialidad en el mercado.

Cuando vimos al mercado como orden espontáneo,
vimos que uno de sus principales condiciones era la pre-
sencia de una capacidad de aprendizaje por parte de ofe-
rentes y demandantes para conjeturar e interpretar las ex -
pectativas de los demás participantes en ese «juego de
lenguaje». Esa capacidad de aprendizaje compensaba al
conocimiento disperso con el que actuamos en el merca-
do y permitía que las expectativas de oferta y demanda fue-
ran menos dispersas.

Pero, ¿qué significa, más específicamente, ese aprendi-
zaje? Años después, Mises escribió en su tratado de econo-
mía que «…como todo sujeto actuante, el empresario siem-
pre ve hacia adelante. Se maneja en las inciertas condiciones
del futuro. Su éxito o fracaso depende de cuán correcta-
mente anticipe los sucesos inciertos venideros. Si falla en
interpretar el futuro, sale del mercado. La única fuente de
la ganancia empresarial está en su habilidad en anticipar
mejor que los demás la demanda futura de los consumido-
res».1 El contexto de este párrafo es el origen de las pérdidas

109

1 Mises, Ludwig von, La Acción Humana, op. cit., cap. 15. El original
ingles es el siguiente: «…Like every acting man, the entrepreneur is always
a speculator. He deals with the uncertain conditions of the future. His
success or failure depends on the correctness of his anticipation of uncertain
events. If he fails in his understanding of things to come, he is doomed.
The only source from which an entrepreneur’s profits stem is his ability to
anticipate better than other people the future demand of the consumers».
[Online] disponible en www.mises.org/humanaction/chap15sec8.asp, acceso
2 de junio de 2010. La traducción es propia. Como se puede observar, el



o ganancias en el mercado, para lo cual Mises habla de una
especial habilidad de prever y anticiparse a las valoracio-
nes de la demanda. Por eso Mises también hablaba del
carácter empresarial de toda acción humana en el merca-
do:2 ya seamos productores, consumidores, ahorristas, inver-
sionistas, empleados o empleadores, todos tratamos de anti-
cipar de algún modo nuestra situación fu tura en el mercado.

Sobre la base de Hayek y Mises, desde 1973 en ade-
lante, el economista Isreal Kirzner desarrolló la teoría de
la empresarialidad como una «alertness» empresarial:3 una
habilidad, no adquirida por la educación formal, de «estar
alerta» a las oportunidades de ganancia en el mercado. No
la pura suerte, sino una capacidad intelectual intuitiva, con-
jetural, de presuponer por dónde van a circular las valo-
raciones de los demás participantes en el mercado; una
capacidad de interpretación de la situación de mercado
que permite ver una oportunidad de ganancia donde otros
no la ven. El contexto de todo esto es nuevamente expli-
car de qué modo el mercado, como proceso espontáneo,
tiende a una mayor coordinación de conocimiento, en con-
traposición a los modelos tradicionales de competencia
perfecta y en contraposición al modelo shumpeteriano de
empresario como creación «destructiva».

¿Por qué hemos aclarado el contexto en todos los casos?
Porque para el lector cristiano, esta relación entre ganancia

110

término «especulador» ha sido traducido no literalmente, dado el carácter
moralmente negativo que ha adquirido en el español, cosa que Mises no
te nía in mente en absoluto.

2 Op. cit.
3 Kirzner, Israel, Competition and Entrepreneuership, Chicago and Lon-

don: Chicago University Press, 1973; id, The Meaning of Market Process,
London and New York: Routledge, 1992 e id, The Driving Force of The Mar -
ket, London and New York: Routledge, 2000 [trad. esp. Competencia y em -
presarialidad, 2.ª ed., Unión Editorial, Madrid 1998].



y acción empresarial puede parecer descriptiva, sí, pero
éticamente deficiente. Claro que no es sólo la ganancia lo
que debe mover la acción empresarial, y nosotros mismos
lo vamos a afirmar, pero por ello mismo hay que enten-
der el problema que tenían Hayek, Mises y Kirzner entre
manos. El problema es si el mercado es un proceso que
concentra conocimiento o lo dispersa, si coordina expec-
tativas o al contrario las des-encuentra, en última instan-
cia, si tiende al orden o al des-orden. Por ello centran su
atención en que, si alguien «logra mantenerse» en el mer-
cado, es porque no incurre en permanentes pérdidas; si
no incurre en pérdidas es que como oferente su bien o ser-
vicio goza de demanda efectiva, y si goza de demanda
quiere decir que ha acertado en conducir los recursos esca-
sos hacia las necesidades de la demanda, lo cual es parte
de la esencia del problema económico. Pero ese «mante-
nerse o no» en el mercado tiene que ver, sí, con el mar-
gen de rentabilidad o pérdida que el oferente obtenga, y
por ello el tema «se concentra» en el tema de la «ganan-
cia» empresarial y la famosa rentabilidad. Mantengámo-
nos por ahora en ese contexto.

3. Legalidad, justicia y ley humana
en el caso de la ganancia empresarial

Como sabemos, la moralidad de una conducta humana
depende del objeto, fin y circunstancias. Si un empresario
obtiene su ganancia en el mercado sin dolo, fraude, vio-
lencia o monopolio jurídico indebido, su ganancia es justa
(dadas todas las aclaraciones efectuadas anteriormente
sobre los precios y la propiedad) independientemente de
su fin último y circunstancias diversas. Rige en este caso la
misma norma que para cualquier intercambio en justicia

111



conmutativa: si doy al otro lo que debo y recibo lo que
debo, la ganancia es justa más allá del fin último y cir-
cunstancias. Y dado que, como ya hemos aclarado, la ley
humana trata sólo de esta justicia, no corresponde a la ley
humana inmiscuirse en los fines últimos de las acciones,
ni éstas ni de cualquier otra.

Por lo tanto, desde un punto de vista legal, una ganan-
cia puede ser perfectamente justa, en la medida que cum-
pla con las normas que la ley humana puede exigir de la
justicia. Ese caso está abierto a que los fines últimos de la
acción sean santos, muy buenos, medianamente buenos
o definitivamente malos, pero no corresponde a la justicia
humana esa cuestión.

Si entramos en la moralidad de la acción, el fin puede
ser moralmente neutro y por ende las circunstancias son
definitorias. Si uso la rentabilidad obtenida para ir de via-
je, ello no es bueno ni malo en sí mismo, y hay que ana-
lizar las circunstancias: por qué voy de viaje, la compati-
bilidad del viaje con otras virtudes, etc.

Si uso la rentabilidad obtenida «para ayudar a los nece-
sitados» (ejemplo típico) ello es moralmente bueno pero
también es necesario analizar las circunstancias: si con ello
dejo de ayudar a mi familia, o lo hago sólo para aparecer
en los medios de comunicación, etc.

Y si la uso sólo para fines intrínsecamente incompati-
bles con una vida cristiana o incluso incompatibles con
virtudes humanas fundamentales, ello es inmoral, claro, pero
no ilegal. Este punto cuesta habitualmente al cristiano en
la medida que no esté acostumbrado a fijar el límite entre
lo moral y lo legal, y por ello la cita de Santo Tomás al res-
pecto que hemos usado muchas veces.4

112

4 I-II, Q. 96, a. 2c.



4. La vocación empresarial

a) La vocación empresarial como parte
del llamado universal a la santidad

Todo lo anterior es importante como aclaración, como pasos
previos, relativamente obvios, aunque olvidados a veces,
que nos permiten llegar al punto fundamental: la vocación
empresarial.5

La vocación empresarial debe enmarcarse ante todo en
el tema de la vocación desde un punto de vista de una
antropología cristiana. Usos y costumbres linguísticos y de
la praxis cotidiana mostraban a la vocación, no mucho
tiempo atrás, como un llamado que Dios hacía a los sacer-
dotes y religiosos/as, dejando a los demás como «los no
llamados». Eso nunca formó parte de la Fe Católica pero
en la praxis cotidiana de la Iglesia se lo veía así. 

El Vaticano II fue un llamado de atención en ese sen-
tido. Puso las cosas en su lugar y definió al laico como
«…todos los fieles cristianos, a excepción de los miem-
bros del orden sagrado y los del estado religioso aproba-
do por la Iglesia. Es decir, los fieles que, en cuanto incor-
porados a Cristo por el bautismo, integrados al Pueblo de
Dios y hechos partícipes, a su modo, de la función sacer-
dotal, profética y real de Cristo, ejercen en la Iglesia y en
el mundo la misión de todo el pueblo cristiano en la par-
te que a ellos corresponde…».6 Esto es, una caracteriza-
ción positiva: el laico es llamado a estar en el mundo, no
«dejado a su suerte porque no fue llamado». Y, coheren-
temente con ello, el Vaticano II destacó el llamado uni-
versal a la santidad, esto es que todos, en cualquier estado,

113

5 Ver Sirico, Robert, The Entrepreneurial Vocation, op. cit.
6 Vaticano II, op. cit., Lumen gentium, N.º 31.



laical, religioso o sacerdotal, son llamados, en virtud del
bautismo, a realizar plenamente su unión con Dios por
medio de la perfección de la caridad que viene de Dios.7

Coherentemente con todo lo anterior, uno de los ámbi-
tos donde más se recordó este tema y donde cambió inclu-
so la praxis pastoral de la Iglesia, fue el matrimonio. Nue-
vamente, mientras una praxis y un pensamiento no escrito
veían al matrimonio como «lo que quedaba a los no lla-
mados», e incluso se lo veía como una canalización de
una siempre peligrosa sexualidad, a fin de evitar la con-
denación, el Vaticano II puso énfasis en aspectos que el
magisterio anterior nunca había olvidado.8 El matrimonio
es una vocación, un llamado a la santidad en el mundo
laical, un llamado a la perfección cristiana, una Iglesia
doméstica,9 y su inherente sexualidad, antes cubierta de
sospecha hasta que se demuestre lo contrario, es ahora
destacada como algo bueno en sí mismo. No se le da un
«si, pero…», y a continuación una serie de advertencias
y admoniciones (algo de esto ya habíamos comentado en
el cap. 1), sino un sí definitorio, no ignorando, desde lue-
go, que después del pecado original, esto tan bello y noble,
la sexualidad, puede salirse de su vocación originaria y su
orden originario, y que la corrupción de lo mejor es lo peor. 

Pues bien: diagnostico (faliblemente, claro), que en
cuanto en cuanto a lo económico, la escasez, el comercio,
el mercado y la acción empresarial, estamos igual que con
respecto al matrimonio antes de los recordatorios del Va -
ticano II; no como doctrina escrita, claro, pero sí como

114

7 «…Si bien en la Iglesia no todos van por el mismo camino, sin em -
bargo, todos están llamados a la santidad y han alcanzado idéntica fe por
la justicia de Dios (cf. 2 P 1,1).» Op. cit., N.º 32.

8 Gaudium et spes, op. cit., N.º 47-52.
9 Op. cit., N.º 49.



pensamiento y praxis cotidiana. No es de extrañar, pues,
que hablar de una «vocación empresarial», desde una an -
tropología cristiano-católica, siga siendo algo nuevo.

¿En qué consiste la vocación empresarial? ¿Qué es ese
«llamado»? Es, como sabemos, un «emprendimiento», pero,
¿hacia qué?

Allí está la clave. El empresario tiene un pro-yecto.
Como todo ser en el mundo, él forja su futuro, se «yecta»
hacia delante en el ámbito del mercado. El empresario tie-
ne un sueño, un anhelo, una idea, esto es, una causa for-
mal extrínseca, que se identifica con la causa final, que es
lo primero en la intención. El empresario no tiene inicial-
mente capital, o una inversión realizada: tiene una idea,
a partir de la cual puede pedir crédito, ir hacia el futuro,
combinar factores de producción presentes pensando en
un bien futuro. Y para eso necesita rentabilidad, por su -
puesto, pero como medio, no como fin. El fin es el pro-
yecto. Lo que pone en marcha su energía y su capacidad
es esa idea final. Desde un punto de vista antropológico,
es lo que le da pasión. Sin pasión, sin ideales, sin voca-
ción, precisamente, los seres humanos caen en la existen -
cia inauténtica, se convierten en robots, son invadidos por
la sola razón instrumental y su vida carece de sentido. Y
con ello, paradójicamente, su eficiencia cae. El que va al
mercado preguntando «qué se vende», ha perdido el sen-
tido de su vida y, paradójicamente, será un mal empresa-
rio, al poner el fin exclusivo de su vida en cualquier tipo
de rentabilidad, como aquel barco que, sin rumbo fijo,
cualquier viento le viene bien.

En la película Meet Joe Black,10 el personaje central es
precisamente un empresario, William Parrish, dueño de una

115

10 [Online] disponible en www.imdb.com/title/tt0119643/, acceso 2 de
junio de 2010; Internet.



prestigiosa empresa de comunicaciones. Uno de los sub-
tramas de la película es que nuestro empresario tiene pre-
siones, por parte del directorio, para realizar una fusión con
otra empresa con usos y costumbres éticamente muy cues-
tionables. La fusión le daría mayor rentabilidad y es jurídi-
camente irreprochable, pero Parrish percibe que, precisa-
mente, la fusión lo saca de su proyecto: una empresa donde
la verdad y la honestidad de la comunicación es lo princi-
pal. Permanece inflexible en su postura y, debido a una
hábil maniobra de uno de los principales accionistas, pier-
de su puesto como presidente del directorio. Vale la pena
escuchar las palabras que los guionistas ponen en su per-
sonaje: «…I don’t want anybody buying up my life’s work
and turning it into something it wasn’t meant to be. A man
wants to leave something behind. And he wants it left behind
the way he made it. And he wants it to be run the way he
run it - with a sense of honor, of dedication, of truth. Okay?»11

El ejemplo no podría ser más claro: el trabajo de su vida
no va a ser comprador para algo que no estaba destinado
a ser: un modo en el cual hay sentido de honor y verdad.

Por supuesto, cualquier persona de buena voluntad,
honorable, puede tener un proyecto empresarial. Pero el
cristianismo le agrega, precisamente, un valor agregado
especial. Las personas descubren, en una vida cristiana,
no sólo su vocación humana universal, Dios, sino también
su vocación particular, como personas individuales, aque-
lla esencia individual en cuyo despliegue está contenida
su vocación.12 La vida cristiana es una vida destinada a
descubrir su sentido.

116

11 [Online] disponible en www.imsdb.com/scripts/Meet-Joe-Black.htm,
acceso 2 de junio de 2010; Internet.

12 Hemos tratado este tema en Zanotti, Gabriel, Existencia humana y
misterio de Dios, Tucumán: UNSTA, 2008.



Si no es así, es porque el tema del llamado universal a
la santidad no está aún maduro en la praxis y el pensa-
miento de los católicos, y una de sus implicaciones esen-
ciales, a saber, la vocación laical, queda «suelta». El tra-
bajo es precisamente, junto con su familia, «el» medio de
santificación del laico.13 En la praxis y pensamiento co -
tidiano, algunas profesiones son vistas como «las tradi-
cionalmente buenas», pero algunas oteas quedan en una
sombra. El católico promedio siente que su vida «es lo
que le quedó», es «lo que no tuvo más remedio que hacer
para ganarse la vida»; pocas veces, o nunca, escucha de
la pastoral eclesial que ese trabajo es precisamente su
medio de santificación, nada más ni nada menos. Y menos
aún si «lo que le quedó» es ser comerciante o empresa-
rio. Conjeturo —no lo puedo probar, obviamente— que a
veces ciertas pastorales para la vida empresarial son rea-
lizadas desde una mentalidad que casi sin conciencia de
ello lo que hace es tirar agua bendita a algo intrínseca-
mente sospechoso. Igual que con la comunicación social:
no se pude hacer una pastoral con el paradigma de que
los cristianos vayan a un lugar lindante siempre con el
pecado. Ningún trabajo es lindante con el pecado, todo
trabajo es medio de santificación, excepto que, precisa-
mente, sea una ac ti vidad intrínsecamente mala. Pero si
pensamos como Platón o Marx, pensando que así somos
cristianos (cosa frecuente), entonces las cosas cambian. En
Platón los comerciantes eran la parte más baja de la so -
ciedad —y por ello podían tener propiedad— mientras los
militares y los filósofos eran los virtuosos. Ese desprecio
ontoló gico y ético hacia lo comercial ha subsistido hasta
nuestros días, donde se siguen exaltando las virtudes épicas

117

13 Lumen gentium, op. cit., N.º 36.



de culturas guerreras y despreciando a la sencilla paz de
las culturas más comerciales. Y para Marx, el capitalismo
es intrínseca mente explotador, cosa que, como sabemos,
muchos cristianos y muchos teólogos importantes han pen-
sado y aún piensan. Claro, con ello no llegaremos muy
lejos: imposible es «santificar» aquello que consideremos
intrínsecamente perverso. Y es en parte por ello que en
la praxis cotidiana de la Iglesia el tema de la santificación
laical a través del comercio y la empresarialidad no ter-
mina de hacer carne. El laico escucha los sermones de los
domingos, dados por un sacerdote en cuya formación hay
un mix desordenado de espiritualidad platónica y teología
marxista de la liberación, y no puede sentirse sino fuera
de todo lo que predica el sacerdote, cuando no retado y
menospreciado. 

En nuestro enfoque hemos dado suficientes pautas para
que todo ello no suceda. En el primer capítulo hemos acla-
rado que la escasez y todo lo que de ella deriva no es cau-
sado por el pecado. Y en el tercer capítulo hemos insisti-
do con algo que también tardará mucho tiempo en llegar.
El pensamiento cristiano es intrínsecamente proclive a ver
el orden en el mundo físico, porque está creado por Dios,
y cuando ello fue olvidado, el aristotelismo cristiano me -
dieval hizo una excelente misión al recordarlo. Pero en
cambio, el pensamiento cristiano no termina de ver al
orden social, sino como mucho a un cristiano leviatán, cle-
rical, que tiene que poner orden a la fuerza en una masa
irredimible de pecadores. Por ello es tan proclive a los
organismos estatales de «control» del mercado. Si a ello
agrega la dialéctica marxista de la historia, escondida en
«tomar lo bueno» de Marx refiriéndose a la plus-valía,14

118

14 Veamos un ejemplo típico: Sans, Georg, «Que queda de Marx des-
pués de 1989», Criterio N.º 2.355, 2009.



no terminará de ver nunca al tema del orden espontáneo
en el mercado, ni la lógica intrínseca de los precios, la
escasez, la demanda subjetiva: pero la consecuencia antro-
pológica y pastoral es que todo el laicado quedará afec-
tado de «estar-en-ese-mundo-explotador-y-perverso», y
obviamente todo tema referido a la vocación empresarial
será un absurdo. Como mucho, la recomendación que reci-
birá es que «sólo si es bueno», «sólo si comparte sus bie -
nes», podrá redimirse de una actividad que en sí misma
no es nada recomendable y que lo pone siempre en los
bordes del infierno.

En nuestro «mundo al revés», en cambio, la empresa-
rialidad es una vocación, un llamado de Dios a santificarse
de un modo especial: un pro-yecto, una idea, que necesi -
ta la rentabilidad como medio, no como fin. Si el empresa -
rio no lo ve es que no se lo hacemos ver, de igual modo
que antes los esposos difícilmente podían verse a sí mismos
como llamados a una misión, en la diversidad de dones,
tan importante, para cada uno y por ende para el cuerpo
de Cristo, como la religiosa o la sacerdotal.

Ahora bien: dijimos que ese empresario como pro-yecto
es un llamado de Dios a todos los hombres, creyentes o no.
¿Pero qué valor agregado le da el cristianismo? Primero, la
capacidad de verse a sí mismo como llamado. Ese pensa-
miento y esa praxis habitual condenatoria de su actividad
es un error, incoherente como antes lo era el desprecio a
la sexualidad. No surge de la coherencia de la concepción
cristiano-católica del hombre y de la creación. Al contra-
rio, lo que surge de esa concepción es verse como llama-
do y, por ende, no «cubrir», sino dar a su vida un sentido
y con ello una pasión que lo hace ser mejor empresario.

Ese ser mejor empresario incluye, desde luego, ser tan
eficiente y competitivo como los demás. Un empresario
cristiano no es un timorato, un capitis diminutio que no

119



pueda competir de igual a igual con los demás: ser bue-
no en la especificad del propio trabajo forma parte de la
vocación cristiana de la vida. Pero a ello le agrega una
serie de virtudes que para el catolicismo siempre han sido
claves: la austeridad, la frugalidad, el respeto a la palabra,
la honorabilidad. No diremos sobre ellas lo ya conocido
porque además su concreción prudencial depende de fac-
tores culturales.

Pero hablando de cuestiones culturales, una de esas vir -
tudes, la laboriosidad, ha sido asociada habitualmente, por
la famosa tesis de M. Weber, a un espíritu protestante en
el surgimiento del capitalismo. No corresponde a los fines
de este trabajo analizar ahora ese conocido tema. Pero sí
nos corresponde señalar que si ciertas culturas católicas
pre sentan costumbres menos afectas al trabajo producti-
vo como hábito, ello es por motivos culturales precisamente
ajenos al mensaje en sí mismo del Catolicismo. Mariano
Grondona, en su libro Las condiciones culturales del de -
sarrollo económico,15 señala que ciertas culturas anglosa-
jonas serían matutinas, mientras que otras, más afectas a
lo «latino-católico», serían vespertinas.16 Para las matuti-
nas, el «ser virtuoso», se concentra (son estereotipos, des-
de luego) de 9 a 17. Tanto privada como públicamente, lo
importante para ser una persona virtuosa se concentra en
esas virtudes laborales con las que la persona comienza
su mañana. Si luego de las 17 no es tan buen amigo, o no
tan buen esposo o etc., ello ya forma parte de una inti-
midad que incluso queda mal conversar en público. Para
las culturas vespertinas, en cambio, la persona puede asis-
tir a su trabajo desganada, puede ser ineficiente, puede no

120

15 Grondona, Mariano, Las condiciones culturales del desarrollo eco-
nó mico, Buenos Aires: Ariel-Planeta, 1999.

16 Op. cit., XV, 13.



importarle lo que hace, pero la cuestión es que «después»
sea leal a sus amigos, que se encuentre con ellos, que sea
buen esposo y padre. Su trabajo queda en segundo plano
desde el punto de vista de sus «virtudes sociales».

Obviamente sería muy interesante comenzar con un
análisis sociológico de en qué medida es así y sobre todo
por qué es así, pero ello, nuevamente, está fuera de los
objetivos de este trabajo. Lo importante es señalar que si
el «tipo ideal» (en el sentido de Max Weber) de las cul -
turas vespertinas se manifiesta con mayor frecuencia en
culturas católicas, ello es, volvemos a decir, un accidente
cultural, por más enraizado que pueda estar en un deter-
minado horizonte cultural. Lo coherente a partir del Cato-
licismo como fe religiosa es creer firmemente que fuimos
llamados al mundo «para trabajar»17 incluso antes del peca-
do original cuando, ya dijimos, el trabajo no estaba rela-
cionado con la escasez y menos aún con «el sudor» que
experimenta el hombre tras la expulsión del paraíso. El
católico cree por fe que su vida, en cualquier estado, es
un llamado a la santificación, y que por ende su trabajo
debe ser visto como medio de santificación en el mundo
y como medio de santificar al mundo: tal como afirmá-
bamos que el Vaticano II lo decía. La contraposición entre
trabajo y contemplación, que ha sido tan divulgada por el
famoso libro de J. Pieper, El Ocio y la vida intelectual,18

es comprensible como una reacción hacia la racionali-
dad instrumental y el «pensar calculante»19 que ha inva-
dido a la cultura occidental en desmedro de la capacidad

121

17 Biblia de Jerusalen, op. cit., Gn 15.
18 Pieper, Josef, El ocio y la vida intelectual, Madrid: Rialp, 1962.
19 Heidegger, Martin, ¿Qué quiere decir pensar?, 1952. [Online] dis-

ponible en www.heideggeriana.com.ar/textos/decir_pensar.htm, acceso 2
de junio de 2010; Internet.



de contemplación, capacidad que viene precisamente de
esa noción de intellectus que analizábamos en el cap. II.
Ello se ve también en esa contraposición entre trabajo inte-
lectual y manual que existió en el medioevo y afectó tam-
bién a Santo Tomás de Aquino.20 Pero, precisamente, cuan-
do el Catolicismo se vive de modo coherente, vuelve a poner
en su lugar a la vida del ser humano como un llamado
hacia Dios mediante el despliegue de la propia indivi-
dualidad, por el carácter de persona. La vocación no es
una elección, sino un descubrimiento progresivo de nues-
tra esencia individual, cuyo despliegue es el llamado par-
ticular que Dios hace a cada uno, por su nombre. El ser
humano, en el Catolicismo, no está arrojado al mundo, sin
saber de dónde ni para qué, sino llamado al mundo, des-
de Dios y para Dios. Desde ese punto de vista, toda la vida
del católico debe ser ese despliegue coherente de esa voca-
ción, precisamente, su pro-yecto. Cuando ese pro-yecto
tiene resultados rentables, es ahí cuando ese «trabajo»
entra en la empresarialidad que actúa en el mercado,
debiendo ser santificado y visto como importantísimo como
cumplimiento del llamado de Dios. Las vocaciones espe-
cíficamente religiosas, donde el creyente se repliega del
mundo —más aún, las solamente contemplativas— nun-
ca han sido, en el Catolicismo, un «odio al mundo», si por
mundo se entiende lo creado;21 tampoco son un «odio al

122

20 Ver al respecto Weisheipl, James A., Tomás de Aquino, Vida, Obras
y Doctrina, Pamplona: EUNSA, 1994.

21 Ver al respecto Escrivá de Balaguer, Amar al mundo apasionada-
mente, en Conversaciones con Escrivá de Balaguer, Madrid: Rialp, 1986. Acla -
remos algo: hemos observado que en general citan a Escrivá de Balaguer
sólo los que pertenecen al Opus Dei y los que no, no lo citan por temor
a esa identificación. Pero para nosotros es injusto no citar a un autor por
esos motivos. Nosotros citamos a todos.



laicado» en sus manifestaciones específicas —trabajo y
familia— y menos aún una «huída de las dificultades del
mundo». Quienes así viven en el fondo su auto-llamada
«vocación religiosa» tienen un conflicto psicológico y no
una vocación. La vocación religiosa —no nos referimos al
orden sacerdotal, aunque puedan darse juntos— es el lla-
mado a vivir los consejos evangélicos con sus votos espe-
cíficos y en una determinada comunidad, estado de vida
«en sí mismo», más perfecto, pero no necesariamente para
cada uno (el pequeño olvido de este detalle es lo que
retrasó mucho tiempo la conciencia intelectual de la san-
tidad del laico). Y en todos los casos —religioso, sacer-
dote, laico— cada vida es llamada a desplegar su propia
vocación: ese despliegue es precisamente el trabajo más
apasionante, el trabajo de ser uno mismo, de seguir el fin
de nuestra vocación y de no desviarnos del camino. Todo
católico, en ese sentido, trabaja en su vocación. Ese tra-
bajo puede ser intelectual, totalmente contemplativo, no
rentado, puede ser menos intelectual (dependiendo de lo
que las culturas llamen «trabajo intelectual»); puede ser
intelectual rentado aunque no empresarial, y puede ser,
finalmente, empresarial en el sentido de que se proyecta
una idea en el mercado, en situación de riesgo, que nece-
sita una rentabilidad pero una vez más, no es esa misma
rentabilidad el fin último, sino el proyecto, porque está
enraizado en esa vocación. Con lo cual volvemos al prin-
cipio: el católico tiene el valor agregado, desde su fe, de
ver claro a su trabajo y a su trabajo empresarial como
medio de santificación, de despliegue de su vocación,
como una manera de llegar a Dios.

Pero lejos está de haber concluído con esto el análi -
sis de la vocación empresarial. Quedan dos cuestiones
esenciales.

123



b) La dualidad emprendimiento/desprendimiento

Tal vez resulte extraño que hasta ahora no hayamos to -
cado el tema, el menos de manera explícita, de las rique-
zas y el aferramiento a las riquezas, tema tan sensible en
la tradición católica, y que en principio tendría mucho
que ver con el tema del empresario. Y sí, efectivamente,
es así, pero no lo habíamos analizado hasta ahora por-
que necesitábamos despejar el tema de la vocación y el
pro-yecto.

De esos dos temas, y con esas palabras, explícitamen-
te, habla Juan Pablo II en su Carta a los Jóvenes de 1985.22

Y se refiere precisamente a la parábola del joven rico, don-
de este es invitado a despojarse de todas sus riquezas para
seguir a Jesús. La respuesta que se da habitualmente, a fin
de evitar interpretaciones literales de este pasaje, es que
hay que estar espiritualmente desprendido de las riquezas
aunque uno las posea materialmente. 

Pero Juan Pablo II va más al fondo. Se refiere a la voca-
ción del hombre como su proyecto, y ejemplifica con la
juventud como un período de la vida donde la gran rique-
za es precisamente el «ir hacia adelante», la potencialidad
enorme de «pro-yecto» que caracteriza al joven. Y aclara
que, cuando el joven rico es invitado a despojarse «de su
hacienda» (de sus pro-yectos como propios sin referencia
a Dios), no se le propone que «mate» esos proyectos, sino
que los entregue a Dios: que ponga su vida en Dios, que
entregue su vida a Dios. Y los dos modos fundamentales
de vocación en la vida cristiana —consagración religiosa

124

22 Juan Pablo II, «Carta Apostólica de Juan Pablo II a los jóvenes y a
las jóvenes del mundo con ocasión del Año Internacional de la Juventud»,
en L’Osservatore Romano, 31 de Marzo de 1985.



y-o sacerdotal, más el matrimonio— son colocadas por
Juan Pablo II como dos formas de entrega.

O sea, el «vende y da todo a los pobres» implica: entre-
ga tu vida a Dios. Esto es, haz fructificar máximamente tus
dones y las riquezas23 que Dios te ha dado, porque sólo
en esa entrega fructifican.

Pero, ¿qué tiene que ver esto con la vocación empre-
sarial?

Que, precisamente, los seres humanos tendemos a ena-
morarnos de nuestros proyectos, sean proyectos empresa-
riales o de otro tipo. Tendemos a apropiarnos de ellos, a
tenerlos como propios. No es cuestión, entonces, de ser un
empresario cristiano porque se viva un proyecto para el cual
la rentabilidad es un medio y no un fin. Hace falta algo más,
como el joven rico. Hace falta des-prenderse del proyecto.

Pero, ¿no es ello contradictorio con la acción empre-
sarial? ¿Cómo alguien va a emprender y al mismo tiempo
des-prenderse?

El Evangelio es precisamente un texto rico en el ma -
nejo de estas paradojas, y un famoso pasaje nos da la clave:
«Señor, si puedes, líbrame de este Caliz, pero no se haga
mi voluntad sino la tuya».24 En ese desgarrador pasaje
tenemos la clave de la vida cristiana. Podemos pedir, sí, y
ello incluye desear que nuestros pro-yectos vayan —cohe-
rentemente— hacia adelante, pero si al mismo tiempo aña-
dimos siempre «pero que no se haga mi voluntad, sino la
tuya», entonces al mismo tiempo nos des-prendemos de
él, lo ponemos en manos de Dios. Lo llevamos adelante, sí,
pero más tranquilos, más livianos, más —precisamente—
desprendidos. 

125

23 Algo en lo cual Sirico, op. cit., se detiene particularmente.
24 Biblia de Jerusalén, op. cit., Mt 26, 39.



Y esto es clave para toda antropología cristiano-católi-
ca: el hombre siempre busca en su actuar su propia per-
fección25 (que sólo encuentra en Dios) dado que toda
acción, por más altruista y des-interesada que fuere, redun-
da por ello mismo en su mayor perfección moral. Pero
cuanto más ponga el ser humano su mirada sobre sí mis-
mo, olvidándose de Dios y del prójimo, menor perfección
de sí mismo logrará. He allí la paradoja cristiana. Lo cual
se cumple en todos los ámbitos de la vida: quien quera
ganar su vida la perderá, quien quiera perderla la gana-
rá.26 Y en el ámbito empresarial, esto significa que el des-
prendimiento en tanto abandono a la voluntad de Dios
facilitará virtudes de otro modo muy difíciles en ese ámbi-
to: la calma, la paz, la capacidad contemplativa y reflexi-
va, que permiten, precisamente, una mayor eficiencia en
la propia tarea específica desde un punto de vista del aspec-
to sano de la razón instrumental. Una de las grandes para-
dojas negativas de la razón instrumental y positivista deja-
da a sí misma es que ese racionalismo, al no ver los límites
de la razón, atenta contra la misma razón. Si esto sucede
así en la ciencia, cuestión denunciada por la evolución del
debate desde Popper hasta Feyerabend,27 cuánto más en
otros aspectos más cercanos del mundo de la vida huma-
nos. La racionalización de los mundos de la vida atenta
contra la misma razón. ¿Por qué? Porque le quita algo fun-
damental que vimos en el cap. II: la creatividad. La razón
instrumental, abandonada a sí misma, ha cubierto, a todos

126

25 Derisi, Octavio Nicolás, Los fundamentos metafísicos del orden moral,
op. cit., y Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles, op. cit., Libro I,
cap. 91.

26 Biblia de Jerusalén, op. cit., Mt 16, 24-25.
27 Ver Zanotti, Gabriel J., Hacia una hermenéutica realista, op. cit.,

cap. 3.



los ámbitos de la vida humana, de pasos, de controles, de
evaluaciones, de controles de calidad, de estadísticas, de
asesores de imagen, de estrategias comunicativas, de dis-
cursos preparados, de declaraciones consensuadas en lar-
gas reuniones, de paradigmas cerrados y de métodos… Y
especialmente lo ha hecho con aquellos ámbitos particu-
larmente sensibles al daño, como los educativos y reli-
giosos, Todo ello en desmedro de la creatividad (en los
ámbitos educativos quien escribe podría dar amplio testi-
monio vital de semejante desastre; y en el ámbito religio-
so y eclesial, algo así puede llegar a matar la esencia mis-
ma de la Fe). En la vida empresarial, ello quita la creatividad
que, según la Escuela Austriaca, como explicamos en este
mismo capítulo, es la clave de la alertness empresarial.
Relacionando ello con la sana paradoja cristiana de la cual
estábamos hablando, el empresario cristiano que se aban-
dona a la voluntad de Dios tendrá una vacuna personal
contra esa racionalidad instrumental que paradójicamen-
te le quita lo más propio: su creatividad. Excepto, claro,
que esa falta de creatividad, que esa vida muerta, ese abu-
rrimiento existencial, sea sostenido por la unión con todo
el aparato de control y protección estatal, amalgama más
que intoxicante de racionalidad instrumental que algunos
llaman «capitalismo».

Todo lo anterior es totalmente compatible con la gran
tradición mística del catolicismo, tradición de una enorme
riqueza de la cual nombraremos sólo a tres: San Juan de
la Cruz,28 Santa Teresa29 y Edith Stein.30 En los tres, con
analogías profundas como la noche, el castillo anterior,

127

28 San Juan de la Cruz, Poesía completa y comentarios en prosa, Buenos
Aires: Planeta, 2000.

29 Santa Teresa, Obras Completas, Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1998.
30 Stein, Edit, Ciencia de la cruz, Burgos: Editorial Monte Carmelo, 1994.



etc., el mensaje es análogo: el yo debe desprenderse de sí
mismo, amar a Dios de un modo tal que sólo Dios sea el
todo la vida cristiana. El yo debe desprenderse de sí, y tan
apegado a sí mismo está después del pecado, que ese des-
prendimiento implica la noche (San Juan de la Cruz), ir
penetrando en la habitación más íntima del castillo interior
(Santa Teresa), ir vaciando al yo de sí mismo como a una
caverna se la vacía de su propio aire para que penetre sólo
Dios.31 Pero esto no es la mística oriental, donde, en prin-
cipio, el yo desaparece realmente y se funde con un todo
impersonal.32 No, la vida cristiana es un encuentro de tú a
tú, personal, donde Dios es persona y el ser humano es
persona y ninguna de las dos personas deja de ser perso-
na. ¿Cómo se pueden unir entonces tan íntimamente? Por
la diferencia entre el «hombre viejo» y el «hombre nuevo»
y la acción de la Gracia de Dios. El despojarse de sí mis-
mo es despojarse del hombre viejo, «penetrado» por el
pecado original, para que sea «redimido» por la Gracia que
implica un análogo nuevo nacimiento, el «hombre nuevo».
Pero ese «yo» del hombre nuevo es el que se abandona y
encamina totalmente a Dios y se sumerge en él, no des-
personalizándose, sino encontrando en la Gracia de Dios
la fuente necesaria y única de su fin último y perfección
como persona.33 De allí la unión íntima, que San Juan de
la Cruz compara permanentemente con el matrimonio34 y
ha llegado a llamarse matrimonio espiritual.35

128

31 Op. cit., p. 252.
32 Ver Quiles, Ismael, Filosofía Budista, Buenos Aires: Troquel, 1968.

Segunda parte.
33 Ver Maritain, Jacques, Los grados del saber, Buenos Aires: Club de

Lectores, 1983: cap. 3. Segunda parte.
34 San Juan de la Cruz, Poesía completa…, op. cit., Cántico Espiritual.
35 Stein, Edit, Ciencia de la cruz, op. cit., II, 3.



Toda esta unión con Dios, fruto de la Gracia, implica
una vida contemplativa (por estar contemplando al mis-
terio de Dios) que es, a su vez, fuente de una vida «acti-
va». El episodio de Marta y María36 no implica un despre -
cio para con el «estar haciendo» sino una sutil advertencia:
quien se focalice en las muchas cosas que está haciendo,
olvidado de lo más importante (la contemplación amoro-
sa del misterio de Dios), sufrirá una nueva paradoja: no
podrá hacer bien las muchas cosas que está haciendo.
Quien se focalice en Dios, en cambio, podrá «ocuparse
de muchas cosas» con la milagrosa (por la Gracia) efi-
ciencia de una vida de obras que emanan de una Gracia
contemplativa (como fueron muchas vidas de muchos san-
tos que hicieron grandes empresas). Para decirlo en tér-
minos antiguos, la vida contemplativa lleva a la acción,
como del centro del tronco emergen las ramas; si el cen-
tro se seca, así las ramas. La razón instrumental ha inver-
tido el orden: ve los efectos pero no la causa.37 La causa
del hacer está en el contemplar; acción sin contemplación
es moverse sin rumbo, sin proyecto y sin pasión y, final-
mente, morir en la repetición de un paradigma mecánico
y robótico.

Ese amor contemplativo total a Dios no implica el des-
precio a las creaturas,38 sino al contrario, un amor a todos
los seres humanos como Dios los ve y los ama, y un amor
hacia todas las creaturas al ver en ellas la magnificencia de
su creador. El amor al prójimo emerge precisamente del
amor a Dios. La unión con Dios no conduce al solipsismo

129

36 Biblia de Jesuralen, op. cit., Lc 10, 38-42.
37 He tratado este tema en Zanotti, Gabriel, Existencia humana y mis-

terio de Dios, op. cit.
38 Ver Escrivá de Balaguer, J., «Hacia la santidad», en Amigos de Dios,

Buenos Aires: Buenos Aires Edita, 1991.



ni al autismo, al contrario, enfatiza la mirada a la realidad
como lo creado, y dentro de lo creado, la mirada al toda
creatura como hermana en la creación.

Si pensamos que todo esto es un mundo a parte de la
acción empresarial, entonces verdaderamente no termi-
namos de hacer carme la santificación del laicado ni las
explicaciones efectuadas sobre la vocación, el pro-yecto,
el des-prendimiento como fuente de emprendimiento y la
contemplación como fuente de acción, o que, en última
instancia, seguimos viendo al mercado como un mal irre-
dimible. Sólo por ello nos puede resultar todo esto como
conceptualmente extraño, que no es lo mismo que huma-
namente…. ¿Difìcil? Más allá de difícil, pero volveremos a
ello más adelante.

c) La mirada al otro en tanto otro

Pero falta un tema implícito en todo lo anterior pero indis-
pensable para darle una adecuada conclusión.

En la filosofía contemporánea se ha enfatizado el tema
del «otro» en la relación de diálogo,39 como ya habíamos
explicado en el punto 4.a. Desde el punto de vista de una
antropología católica, esto es fundamental. La santificación
del mundo de la vida implica precisamente un acostum-
bramiento a mirar al otro en tanto otro, esto es, como una
persona, creada a imagen y semejanza de Dios, fin en sí
mismo en ese sentido y nunca, por ende, como un mero
engranaje al servicio de otros planes (aunque esos planes
tengan buena intención). La mirada al otro en tanto otro
implica, precisamente, desgajar nuestra mirada desde una

130

39 Ver por ejemplo Levinas, Emmanuel, La huella del otro, Barcelona:
Taurus, 2000.



razón instrumental, donde el otro es «calculado», no «mi -
rado como otro»: calculado en tanto sólo importe su efi-
ciencia para los propios planes, evaluado sólo en tanto
«eso»: una relación yo-eso,40 no yo-tú.

Obviamente, sin las aclaraciones efectuadas en el refe-
rido punto 4.a., todo esto es lo que se aduce precisamen-
te como contrario a la vida comercial y empresarial, pero
ya hemos aclarado que la cuestión radica en mirar al otro
sólo como instrumento, olvidando su «otreidad». Ya hemos
aclarado también que esta sutil diferencia de enfoques en
tanto a la mirada no pasa por la ley humana positiva. Pero
agreguemos ahora lo siguiente:

— esta mirada al otro en tanto otro constituye lo central
de la vida cristiana en tanto cristiana, y debe darse no
sólo en la vida empresarial sino en todos los aspectos
de la vida humana, que también pueden verse afecta-
dos por el reduccionismo de la sola razón instrumen-
tal. El obispo puede ver al sacerdote como mero ins-
trumento, el decano puede ver al profesor como mero
instrumento, el profesor puede ver al alumno como
mero instrumento. En todos los casos, lo que recon-
vierte esa mirada en cristiana es ver el otro como alguien
cuya dignidad va más allá del cumplimiento eficiente
de su rol. Justamente, si hay algo cristiano que carac-
teriza al poder es el mandamiento de Cristo de poner-
se al servicio de aquellos que son «gobernados».41 Jesu-
cristo no propone cambiar revolucionariamente las
estructuras tradicionales humanas donde debe haber
relaciones de jerarquía, sino reconvertirlas en servicio
a; incluso todo el cristianismo reconvierte el Dominus

131

40 Buber, Martín, Yo y tu, op. cit.
41 Biblia de Jerusalén, op. cit., Mc 10, 41-45.



de Dios al hombre en «os he llamado amigos».42 Un
«servicio» donde el gobierno legítimo no se coloca a
su vez como un mero instrumento, sino un servicio que
es tal justamente porque la mirada es al otro en tanto
otro. Este es así, volvemos a aclarar, en todos los ámbi-
tos donde el mundo de la vida sea re-convertido por
el cristianismo y por ende el solo reduccionismo de la
razón instrumental sea superado por el amor al otro
que constituye la esencia de toda aquella santificación
de la que hablábamos en el punto anterior. Ya no hay
amo ni esclavo sino todos hermanos del mismo Dios.

— Tal vez fue esta la intuición que tuvo Juan Pablo II cuan-
do en la Laborem excercens43 distinguió entre trabajo
en sentido subjetivo y objetivo.44 En aquel momento,
en algunos debates se preguntaba por la relación de
todo esto con la fijación de salarios, y yo mismo inter-
vine en su momento.45 Pero ahora mi preocupación es
otra: en qué medida Juan Pablo II, fiel a su tradición
personalista, no estaba pensando en algo aún más
importante: cómo insertar esa dignidad humana, no
reducible a su sola productividad, en lo económico,
donde la productividad del trabajo tiene una relación
necesaria con el nivel de salarios. Un intento de res-
puesta, en cuanto a debates sobre salario justo, salario
libre, salario mínimo, etc., ya la dí en su momento y man -
tengo sus lineamientos generales,46 pero lo que ahora

132

42 Biblia de Jerusalén, op. cit., Jn 15, 15.
43 Juan Pablo II, «Enc. Laborem exercens», en L’Osservatoere Ro mano,

20 de Septiembre de 1981.
44 Op. cit., 6.
45 Ver Zanotti, Gabriel, «Una encíclica discutida», en Rumbo Social

N.º 30, 1985.
46 Zanotti, Gabriel, Economía de mercado y Doctrina Social de la Igle-

sia, op. cit., cap. 4: 1.



nos interesa es otra cosa. La preocupación de Juan Pablo
II iba más allá de este debate, va por el tema de la dig-
nidad de la persona más allá de la utilidad que el tra-
bajo de una persona pueda tener respecto de otra, y
esa preocupación no sólo es totalmente legítima sino
que constituye parte del centro de toda ética cristiana.
Y, en el tema que nos ocupa, tiene que ver con esa mi -
rada que todo cristiano debe dar a otra persona en tan-
to otra, más allá del rol que esté cumpliendo y las exi-
gencias que por justicia deba cumplir.

— Esta última cuestión —las exigencias que una persona
deba cumplir en justicia— no es ajena al cristianismo
ni contrapuesta con la mirada al otro en tanto otro.
Todo lo escrito en este libro manifiesta que el cristia-
nismo nada tiene que ver con la holgazanería ni con
vivir sin trabajar.47 Que en una relación de trabajo ambas
personas deban «mirarse como tales» no quita en abso-
luto que no se deban cumplir las pautas del contrato
laboral, no sólo no lo quita sino que todo cristiano debe
también, precisamente por la santificación de su tra-
bajo, ver a su trabajo, si es empleado, como pro-yecto
más allá de la justa rentabilidad (salario) de su trabajo.
Por ende, que un cristiano deba ser eficiente en su tra-
bajo es totalmente compatible con que su dignidad no
se reduzca sólo a su eficiencia. Pero esto tiene una
razón adicional una vez que lo miramos desde la ética
de la escasez. El trabajo rentado tiene que ver siempre
con una demanda de trabajo como factor de produc-
ción, producción de bienes y servicios demandados por
los consumidores. Si no hubiera escasez, no habría pro-
blema económico y podríamos gastar los factores de

133

47 Biblia de Jerusalén, op. cit., T. III, 7-12.



producción con total despreocupación. Pero dado que
«hay» escasez, entonces es justo que los factores de
producción sean economizados —esto es, combinados
del modo menos costoso posible— en función de la
demanda de los consumidores, que señalan lo priori-
tario en el mercado. Entonces es justo, a su vez, que,
para minimizar la escasez —que es parte del bien
común— una persona sea pagada en función de su
producción para esos bienes y servicios escasos. Si
alguien pretendiera ser pagado por algo que los con-
sumidores no demandan, entonces estaría privilegian-
do su bien particular sobre el bien común. Yo, por ejem-
plo, vivo de ser profesor de filosofía. Pero si (Dios no
lo quiera) todas las personas dejaran de demandar todos
los servicios académicos relacionados con mi profe-
sión, ¿hasta qué punto sería justo que las personas tuvie-
ran que derivar coactivamente sus recursos hacia mí?
¿Hasta qué punto sería justo que las demás personas
tuvieran que seguir pagando un servicio que no deman-
dan? Porque lo que está en juego es la escasez. Si las
personas deciden emplear sus recursos en otros bie nes
y servicios y no en clases de filosofía, pero se las obli-
ga a hacerlo, tendrán menos para demandar aquello
que para ellas es prioritario. ¿Es eso justo? Supongamos
que alguien dice que sí porque la filosofía «es muy
importante en sí misma». Entonces hay dos alternati-
vas. Una, sin coaccionar a nadie, es financiarla con una
fundación sin fines de lucro. Justamente, cuanto mejor
funcione el mercado, los recursos disponibles para este
tipo de actividades serán mayores. Segundo, financiar-
la desde el gobierno pero ahora vemos la dificultad éti-
ca de esta solución: ello no es una inversión, sino un
gasto, cuyos recursos se obtienen coactivamente de
impuestos y por ende menores serán los recursos que

134



las personas tienen y que libremente habrían utilizado
en otras actividades. Desde una ética cristiana el tema
queda abierto pero al menos «advertido»: no podemos
seguir pensando en este tipo de soluciones como si la
escasez no existiera y como si los gobiernos fueran el
mismo Jesucristo multiplicando los peces sin coste para
nadie. 

Pero entonces, volviendo a nuestro tema, es justo
que un cristiano vea la perspectiva «objetiva» (en tér-
minos de Juan Pablo II) de su trabajo, su «utilidad»,
aunque no deba ser reducido a ella. Qué hacer con
personas que tienen capacidades especiales que no
puedan insertarse en un mercado laboral tradicional es
otra cosa, y con justicia se pueden emplear para ello
soluciones ya estatales ya privadas, pero en la medida
que podamos trabajar normalmente debemos hacerlo.
En última instancia, todos debemos tener, como Spi-
noza, nuestro cristal que pulir. Ojalá ello pudiera ser
el pro-yecto de nuestra existencia, pero si no, no es
justo pedir ser subsidiados en la medida que los recur-
sos sean escasos. Por ende una ética cristiana de la pro-
ducción implica ambas cosas: una mirada al otro en
tanto otro, más allá de «para qué sirva», y a su vez, una
justa ponderación de la utilidad de su labor, como un
principio básico del bien común dada la escasez de
recursos.

— Con todo esto llegamos al punto central de la ética em -
presarial que queríamos destacar en esta «mirada al otro
en tanto otro». La tan estudiada «responsabilidad social»
del empresario tiene en este punto algo fundamental,
que no pasa por habituales gastos a actividades de bien
público no rentables. Que, incluso, pueden ser calcu-
ladas aburridamente igual que otro gasto del presu-
puesto, y quedar así absorbidas por el reduccionismo

135



de la racionalidad instrumental. La especial responsa-
bilidad que un empresario cristiano tiene ante su pró-
jimo es tratarlo y mirarlo como otro, lo cual implica la
educación de virtudes muy especiales que sólo un con-
texto cristiano puede otorgar.

Para esto, empresarios y gerentes48 cristianos, si lo son,
deben «abajarse» a su empleado y tratarlo como prójimo:
ir hacia donde está, hablar con él, mirarlo a los ojos con
una mirada cristiana. Nos hemos acostumbrado —y no sólo
en las empresas— a estructuras donde los que toman las
decisiones están escondidos, ocultos, no aparecen como
personas ante su «personal». Los cristianos nos hemos
acostumbrado a trabajar así, mientras hablamos de res-
ponsabilidad social, que queda encerrada nuevamente en
los cánones de la racionalidad instrumental. Los cristianos
no nos hemos tomado en serio lo que el Génesis relata:
«…Yahvéh Dios se paseaba por el jardín a la hora de la
brisa…»,49 ni nos hemos tomado en serio al Nuevo Tes-
tamento donde Cristo es el primero en hablar y dialogar50

Somos capaces de donar millones a personas lejanas y des-
conocidas pero incapaces de bajar dos pisos y hablar con
quien justamente no nos reporta con ese diálogo ningún
beneficio monetario. No nos hemos acostumbrado al len-
guaje dialógico ni al diálogo crítico, tememos perder auto-
ridad porque en el fondo carecemos de la autoridad moral
del ser cristiano y seguimos encerrados en la dialéctica
anticristiana del amo y el esclavo. Lo que muestra verda-
deramente a la santidad del empresario no es sólo, por

136

48 Sobre la distinción entre gerentes y empresarios, ver Mises, Ludwig
von, La Acción Humana, op. cit., cap. 15: 10.

49 Biblia de Jerusalén, op. cit., Gn 3, 8.
50 Biblia de Jerusalén, op. cit., Jn 4 1-14.



ende, su pro-yecto y su desprendimiento, sino este trato,
esta mirada, que, si falta, falta porque en el fondo no hay
cristianismo vivido, sino meramente declamado y muerto
en el desierto de la burocracia instrumental. Por supues-
to, podríamos terminar esto con el Evangelio, si de antro-
pología cristiana se trata: «Para los hombres, es imposible,
mas no para Dios, porque todo es posible para Dios».51

137

51 Biblia de Jerusalén, op. cit., Mc 10, 27.





Adorno, Theodor, 87n, 92
Artigas, Mariano, 39n, 76, 76n,

77n
Austin, John L., 94n

Benedicto XVI (Ratzinger, Jo -
seph), 64n, 69, 86n

Benegas Lynch (h), Alberto,
23n

Bergada, María Mercedes, 29
Buber, Martin, 92, 92n, 13n

Caldwell, Bruce, 59n
Chafuén, Alejandro, 23n
Coreth, Emerich, 51n
Crespo, Ricardo, 66n, 68, 68n

Derisi, Octavio N., 31n, 34n,
126n

Escrivá de Balaguer, José María,
122n, 129n

Fabro, Cornelio, 29n, 30n, 61n,
69

Ferguson, Adam, 69, 69n, 79
Ferro, Luis S., 30n, 32n, 61n, 100n
Feyerabend, Paul, 62n, 65, 65n,

126
Frankl, Viktor, 94n

Freud, Sigmund, 94
Friedman, Milton, 66n

Gadamer, Hans G., 20, 20n, 41n
Gallo, Ezequiel, 69n, 79n
Gilson, Etienne, 21, 38, 38n,

44n, 69, 83, 83n
Grondona, Mariano, 120, 120n

Habermas, Jürgen, 92, 92n, 93,
93n

Hayek, Friedrich A. von, 21,
22, 25, 66, 66n, 67, 68, 79,
76n, 78, 78n, 80, 80n, 83n,
91n, 104n, 110, 111

Heidegger, Martin, 121n
Horkheimer, Max, 87n, 92
Hume, David, 69, 69n, 71, 98
Husserl, Edumund, 38, 46, 46n,

47, 47n, 51, 68, 75

Jaki, Stanley, 62n
Juan Pablo II (Wojtyla, Karol),

48, 73n, 93, 93n, 124, 124n,
125, 132, 132n, 133, 135

Juan XXIII, 31n

Kant, Immanuel, 24, 39, 63,
63n, 64, 93

Kirzner, Israel, 110n, 111

139

Índice de nombres



Koyré, Alexander, 62n
Krause, Martín, 90n
Kuhn, Thomas, 62n, 63n, 65

Leocata, Francisco, 46, 46n, 47n
León XIII, 23, 78n
Levinas, Emmanuel, 130n
Loncán, Enrique, 23n

Maritain, Jacques, 69, 128n
Mises, Ludwig von, 22, 67, 79,

80n, 82, 82n, 109, 109n, 110,
110n, 111, 136n

Ott, Ludwig, 27n

Pascal, Blaise, 35, 35n
Pieper, Josef, 43n, 44, 121, 121n
Pío XII, 86n
Popper, Karl., 64, 64n, 65, 65n,

85n, 126

Quiles, Ismael, 128n

Ravier, Adrián, 90n

San Juan de la Cruz, 127, 127n,
128, 128n

Sans, Georg, 118n
Santa Teresa, 87, 127n, 128
Santo Tomás de Aquino, 7, 12,

19-21, 28n-30n, 32n, 33n,
36n-45n, 49n, 50n, 60n, 68,
70n, 75, 76n, 77n, 97n, 122,
122n, 126n

Sciacca, Michele F., 44n, 60n,
77n

Shea, William R., 77n
Sirico, Robert, 16, 55n, 113n,

125n
Smith, Adam, 69, 69n
Stein, Edit, 37, 37n, 46, 127,

127n, 128n

Thomsen, Esteban, 65n

Weber, Max, 64, 64n, 68, 120,
121

Weisheipl, James A., 122n
Welte, Bernhard., 31n
Wittgenstein, Ludwig, 94n

Zanotti, Gabriel J., 7-9, 12-17,
23, 23n, 25, 32n, 63n, 65n,
68n, 79n, 82n, 90n-92n, 99n,
100n, 116n, 126n, 129, 132n

140






