





Economia de Mercado

y
Doctrina Social de la Iglesia

- Segunda Edicion -






Gabiriel J. Zanotti

Economia de Mercado

y
Doctrina Social de la Iglesia

- Segunda Edicién -

L

EDICIONES COOPERATIVAS




Ediciones Cooperativas es un emprendimiento
cooperativo de docentes de la Facultad de Ciencias
Economicas de la Universidad de Buenos Aires para
difundir sus trabajos e investigaciones

Ninguna parte de esta publicacion, incluido el disefo de La Fdiopia
cubierta puede ser reproducida, almacenada o transmitida en Y ES UMBELITO
manera alguna ni por ningln medio, ya sea electrénico,
mecénico, optico de grabacion o de fotocopia sin permiso

previo del Editor. Su infraccién esté penada por las leyes 11723

Zanotti, Gabriel J.

Economia de mercado y doctrina social de la Iglesia - 1a ed. -
Buenos Aires: Ediciones Cooperativas, 2005.

190 p. ; 21x14 cm.

ISBN 987-1246-06-4

1. Economia Social. 2. Doctrina Social de la Iglesia. |. Titulo
CDD 330: 230

© 2005 Zanotti, Gabriel J.
Derechos exclusivos

© 2005 Ediciones Cooperativas
Tucumén 3227 (1189)

Buenos Aires — Argentina

@ (54 011) 4864 5520/ (15) 4198 5667

‘B http://www.edcooperativas.com.ar
X info@edcooperativas.com.ar

1° edicion, Octubre 2005

Hecho el depdsito que establece la ley 11.723

Impreso y encuadernado por:
Imprenta Dorrego. Dorrego 1102, Cap. Fed.
12. ed. Tirada: 100 ejemplares. Se terminé de imprimir en Octubre de 2005.

Editorial asociada a:

IMPRESO EN ARGENTINA — PRINTED IN ARGenTINg (N (E N N




INDICE GENERAL

Nota para esta segunda edicion (2004)..........ccccovevneeneenicrnicennenes ix
I0diCe ANALCO. ... xvii
Abreviaturas utilizadas...........cccoovvvieiin Xx1
Prefacio (1984).......ccceecceiricce et enseeaeaes 1
Capitulo 1: La primacia del bien comun.........cceeveueeinineneensnnennn. 5
1. Qué es el bien COMUN. .ottt e 5
2. El bien comuin debido.......cocueuricurecineiieeecinecinieiseesseeenseeennens 7
3. Bien comun y derechos de la persona. De la primacia

del bien comun contra del antipersonalismo........ceceveeeureeerreeennee. 10
4. Bien comun y ley humana positiva........ccccecuveecuvecuvencrrincnseriennenns 11
Capitulo 2: El principio de la subsidiariedad............cccceeuvurennee 13
1. Planteo del problema.......c.ocerceeencirneeeeirecireeieeesee e 13
2. El principio en cuanto tal........cccceiiiciiniincciniccccsnnns 14
3. La delimitacién de las competencias especificas.........ccoceuviucunne 16
4. El principio de la subsidiariedad y el respeto a la

dignidad de la persona humana.........cccccvvcvnecivincirincsininirincnnenes 19
Capitulo 3: La funcién social de la propiedad..........ccceeeeeunneeen. 23
1. Planteo del problema......c e 23
2. El principio en sf mismo. Su fundamento.........ccocvueervvrrcrinnnee. 24
3. Lalibre iniciativa privada y el bien comuin.......ccooeveiuveiuveiucecnnn. 27
4. Justicia, Caridad y Propiedad........ccocoveeemiemriccrrincirneeneecirecennenes 35
5. Propiedad y demas derechos personales...........ccccecuvenciveniecrrincnnee. 42
Capitulo 4: La justicia en las retribuciones laborales................ 43
1. Planteo del problema......c. e 43
2. Doctrina marxista y doctrina CatOliCa.......coceverrerececucrerrerecceererennes 43

3. Bl Salario JUStO.....ccociiiiiniiciciriicciciiic s 46



Anexo 1: La "Laborem EXerCens  ....iviiieeeeiirernieernnceenneeennnnes 59

Anexo 2: Las relaciones internacionales

y la "Populorum Progressio".........ccevuveviiiniueinnnnnnen. 71
Anexo 3: Los "derechos sociales"........cooeervvuiiinnniinnnnccnnnnneen 73
Anexo 4: El problema de la Revolucion Industrial.................... 79

Anexo 5: La economia de mercado y la
concentracion de capitales.........cceeruireniiineinineiennnnnnes 85

Anexo 6: Ensayos posteriores a 1984 que actualizan
el contenido de este libro.......coueeeueenrerenreenneeneeenee 89

Apéndice: Version latina oficial de las citas
de los documentos del Magisterio utilizados........ 151

Reflexion Final (1984).....cccccvvviiiivinnnnnmmmmnnnnnnniereeeeeccceniininnnnne 161



NOTA PARA ESTA SEGUNDA EDICION

HEste libro fue escrito en 1984 y publicado en Buenos Aires
en 1985. Han pasado ya varios afios, y su contenido expresa una parte
fundamental de mi existencia, aunque aparentemente dormida ante
otros temas que han ocupado posteriormente mi vocacion: la filosofia
de las ciencias, ciertos estudios de fenomenologia y hermenéutica, la
filosofia, en suma.

Pero una parte fundamental de la existencia no significa
necesariamente la vocacién primordial. El libro no fue resultado de
un tema que me resultara entretenido o agradable, ni tampoco lo es
ahora. El libro fue y sigue siendo una ineludible exigencia ética de
coherencia.

Mi primera experiencia intelectual profunda fue con el
pensamiento de Mises y Hayek. Fue después que fui formado en el
mas estricto tomismo dominico, entre los afios 79 y 83, y junto con
ello se afianzé mi fe catdlica, mi fe en la Iglesia como Cuerpo Mistico
de Cristo. La doctrina social “de la Iglesia” ya no podia ser, por ende,
extrafia a mi propio horizonte personal. Se exigia, por ende, una obvia
aclaracién sobre la no contradiccién entre ambas perspectivas. En
principio, la no contradiccién parecia simple, pues una de ellas —el libre
mercado- se referfa al bien comun temporal, mientras que la otra —la
Iglesia- se refiere a la redenciéon Sobrenatural, pero la doctrina social de
la Iglesia presenta un peculiar punto de intersecciéon donde habia
conflictos que tenfan que ser resueltos.

En su momento, el libro tuvo una pequefia difusion en
ambientes muy especializados en Doctrina Social de la Iglesia. Hubo en
su momento una sola objecién importante, al menos para mi. Dicha
objecién me fue formulada oralmente por el Dr. Carmelo Palumbo, y
era muy clara. Yo afirmaba la no contradiccién de la economia de
metcado con la Doctrina Social de la Iglesia. Pero los autores desde los
cuales afirmaba la economia de mercado —Mises y Hayek- tenfan ellos
mismos ciertos elementos filosoficos contrarios al derecho natural
desde la cual la doctrina social de la Iglesia es afirmada. ;Entonces?

He comenzado desde alli un programa de investigacion que
tiene mucho que ver con los mis estudios posteriores de filosofia de
las ciencias sociales, donde gran parte de temas y aspectos de la
epistemologfa de Mises y Hayek han sido colocados dentro del

X



contexto de la filosofia de Santo Tomas de Aquino'. En cierto
sentido, mi tesis de 1990 —donde demostraba que la praxeologia de
Mises tiene su mejor fundamento en la antropologia filoséfica de
Santo Tomas-? era la contestaciébn a esa objecién, pero hay que
agregar allf los otros ensayos citados en la nota 1, que confluyen en
un ndcleo central que atn sigo investigando. El eje central del
nacimiento de la Escuela Austrfaca (en el cual Menger afirma “la
esencia” de las interacciones econdmicas’) tiene su fundamento
ultimo en la nocién de persona como ser inteligente y libre en la que
se inscribe toda accién humana en un contexto de causa final de la
accion. Hse es el fundamento ultimo de la praxeologia de Mises, de la
fenomenologia del mundo social de Schutz4, de la fenomenologia del

I Me refiero a nuestros libros El humanismo del futuro (Editorial de Belgrano,
Buenos Aires, 1989); Epistemologfa da economia (Pontificia Universidade Catdlica
do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1997); Introduccién filoséfica a Havek
(Universidad Francisco Matroquin, Unién Editorial, Guatemala/Madrid, 2003), y los
ensayos “El libre albedrio y sus implicancias légicas”, Libertas, Eseade, 1985; “La
filosoffa cristiana y el pensamiento de Ludwig von Mises”, en Libertas, Eseade, Nro.
5, 1986; “Persona humana y libertad”, en Cristianismo, Sociedad Libre v Opcién por
los Pobres, VVAA, Centro de Estudios Publicos, Santiago de Chile, 1988;“Hayek y la
filosoffa cristiana”, en Estudios Publicos, Nro. 50, 1993.; “Caminos abiertos, un
andlisis filosofico de la epistemologia de la economia”, primera parte, [1996], en
Libertas; Nro. 25, Octubre de 1996; “Misesian Praxeology and Christian
Philosophy”, en The Journal of Market & Morality, Vol. 1, Number 1, 1998, pp. 60-
66; “Hacia una fenomenologia de las ciencias sociales”, en la rev. Derecho y Opinion,
Universidad de Cordoba, Espana, 1997, Nro. 5, pp. 611-622. Reimpreso en Sensus
Communis, (2001), vol. 2, nro. 4, pp.419-435; “La ética catdlica y el capitalismo”, en
Capitalismo y cultura cristiana, VVAA, Eunsa, Navarra, 1999.; “La ciencia como
orden espontineo”, en Libertas (30), 1999, pp. 231-263.; “La importancia

epistemoldgica de las pattern predictions de Hayek, en Actas de las V Jornadas de
Epistemologfa de las Ciencias Fconémicas, Uba, Buenos Aires, 2000; “The Finn-
Gronbacher Debate”, en The Journal of Markets and Morality (2001), Vol. 4,
Number 2, pp. 194-198; “Nota sobre el libro La economia como ciencia moral de Ricardo
F Crespo”, en Sapientia, Vol. LIII, 1998, Fasc. 203, pp. 216-219; Prdlogo al libro
Teorfa e Historia, de L. von Mises, Unién Editorial, Madrid, 2003. A esto hay agregar
las tres conferencias dadas en la Universidad Francisco Marroquin en 1999, reprodu-
cidas en el anexo 6. Me disculpo por las “autocitas”, pero dado que debo explicar al
lector por dénde ha seguido mi pensamiento, creo que estan justificadas.

2 “Fundamentos filos6ficos y epistemoldgicos de la praxeologfa”, en Libertas (13),
1990.

3 Ver Menger, C.: Principios de economfa [1871], Unién Editorial, Madrid, 1983.

4 Schutz, A.: On Phenomenology and Social Relations, University of Chicaco Press,
1970.




mundo espiritual de Husserl>, de las ciencias sociales que estudian
“ideas e intenciones” en Hayek. Y esto es asi “aunque” casi todos
esos enfoques (dejando de lado el caso tan especial de Husserl, que
ahora no podemos tratar?) hayan sido desarrollados desde el hori-
zonte post-kantiano y neo-kantiano del s. XIX, donde la metafisica y
antropologia de Santo Tomas de Aquino se habia convertido en una
respetable pieza de museo... Y sigue siendo asi.

Eso explica, ademas, otra objeciéon “potencial”’. Lo que esta-
mos intentando nada tiene que ver con lo que se podtfa llamar “una
teologfa de la liberacién del otro lado”. No, porque nosotros no es-
tamos colocando en un mismo nivel elementos de la filosofia y epis-
temologia de Mises y Hayek para insertarlos, sin distincién entre lo
natural y lo sobrenatural, dentro de un contexto cristiano. Lo que
hacemos es, a) depurar los elementos filoséficos y epistemoldgicos de
Mises y Hayek de elementos contradictorios con la filosoffa de Santo
Tomas de Aquino, b) explicar, desde alli, la teorfa del proceso de
mercado en una visién de la accién humana intencional sin contra-
diccién con la antropologia y metafisica de Santo Tomas de Aquino,
) afirmar, consecuentemente, que si la teorfa del market process es
correcta, entonces se presenta como uno de los elementos del bien
comun temporal, bien comun que facilita el desarrollo y perfecciona-
miento de la persona pero que no se confunde con el Reino de Dios.

Una teologia de la liberacién “del otro lado” no harfa tantas
distinciones. Afirmarfa que la economia de mercado es salvifica,
fusionatfa la historia humana con la historia de la salvacién®. Lo que
sostenemos en cambio es una humilde #o contradiccion entre economia
de mercado y doctrina Social de la Iglesia. Esto merece explicarse una
vez mas. La doctrina social de la Iglesia se concentra, en su parte mas
universal, en principios de derecho natural primarios y secundarios.
Pretender deducir, sdlo desde alli, sistemas politicos y econdémicos con-
cretos, serfa otra forma de clericalismo, esto es, la pretension de

5 Husserl, E.: Ideas 11, Kluwer Academic Publishers, 1989.

¢ Hayek, F.A. von: “Scientism and the Study of Society”, en The Counter-Revolution
of Science.

7 Nos estamos refiriendo a nuestros ensayos sobre hermenéutica realista, publicados
en Sapientia, 2001, 2002, 56 y 57 respectivamente.

8 Ver Instruccién de la Sagrada Congregacion para la Doctrina de la Fe sobre algunos
aspectos de la “teologfa de la liberacion”, del 3-9-1984, en L’Osservatore Romano,
Edicién semanal en lengua espafiola, 9-9-1984, nro. 819.

X1



deducir un tnico sistema social posible a partir del depésito de la Fe
Catdlica. Ese clericalismo se produce por un error “hermenéutico”,
esto es, por no advertir el horizonte de premisas adicionales desde las
cuales hacemos propuestas politicas concretas. Ellas son: a) la evolu-
cién de ciertas ciencias sociales en determina situacién historica; b)
desde alli, la interpretacién de una situacién historica concreta; b) la
aplicacién prudencial y concreta de principios universales de teoria
social a casos concretos. Aunque no nos demos cuenta, estas tres
premisas adicionales “median” casi siempre en nuestras propuestas
sociales, pero ninguna de las tres se puede deducir directamente del
deposito de la Fe Catdlica. Esto produce la mayor parte de malenten-
didos y discusiones entre catdlicos que piensan diferente en materia
temporal y se acusan mutuamente de malos catélicos. No advierten
que la conjuncién de esas tres premisas implica un ambito importante
de temas opinables en relacién al depdsito de la Fe y en relacion a la
misma doctrina social de la Iglesia’.

Este es el motivo por el cual de ningun modo afirmamos que
la economfa de mercado “se desprende de” la doctrina social de la
Iglesia, sino que el mercado libre, entendido como teoria del market
process (Mises, Hayek, Kirzner) no se contradice con los preceptos de de-
recho natural primarios y secundarios de la doctrina social de la Iglesia,
lo cual obviamente no es lo mismo. Ello es asi atn en el caso de toda
una tradicién —que nosotros hemos afirmado en el libro- de afirma-
ciones magisteriales sobre la iniciativa privada —sobre todo en textos de
Pio XII y Juan Pablo II, dentro del contexto de subsidieriedad
afirmado por Pio XI e importancia de la propiedad afirmada por Leén
XIII-. Porque en ese caso hay que distinguir entre: a) la afirmacion de la
iniciativa privada como una exigencia concomitante del derecho a la
propiedad privada como derecho natural secundario, b) la teorfa
austriaca del market process. El punto & no estd implicado de manera
deductiva en el punto a. Las dos cosas no se confunden. Lo importante
es que el catdlico puede libremente “opinat”, sin contradiccion con la
doctrina social de la Iglesia, el punto b. Ese es la cuestion.

Pero hay otra cuestién, no menos importante, y que también
constituye parte de lo que estamos estudiando ultimamente. Si toda

? Hemos tocado esta cuestion en nuestro ensayo “La temporalizacién de la Fe. Un
estudio sobre el neosaduceismo conteporaneo”, en Cristianismo, Sociedad Libre y
Opcidn por los Pobres, op.cit.

Xii



accion humana es libre, y por ende buena o mala moralmente, ;como
se puede afirmar un ambito de andlisis de la accion humana en el
mercado que no caiga “dentro” de la que la doctrina Social de la
Iglesia puede legftimamente analizar? Es mas, scomo se puede hablar
de una legitima autonomia de lo temporal y de las ciencias sociales si
toda accién humana es pasible de ser juzgada desde un horizonte
cristiano?

La clave de la cuestion es que el market process es un proceso
“espontaneo” de coordinacién de expectativas entre oferentes y
demandantes con conocimiento disperso. El andlisis de ese proceso
de coordinacion tiene una “autonomia relativa” respecto del objeto
formal de la ética no porque las acciones humanas, en ese proceso de
coordinacién, no sean buenas ni malas, sino porque, desde el punto
de vista de la justicia, se llevan a cabo en una serie de instituciones
donde los intercambios (en tanto justicia conmutativa) son “habitual-
mente” justos. Cuando aparentemente no lo son, es que debe hacerse el
analisis de la #no contradiccion de ese proceso de coordinacién con los
principios de la doctrina social de la Iglesia: bien comun, subsi-
diariedad, funcién social de la propiedad y justicia en las retribuciones
laborales. Por eso el analisis de lo que he llamado “mundo vital
espontaneo”!V, eje central de las ciencias sociales, es la clave para
entender la “autonomia relativa” de las ciencias sociales respecto de
los principios universales de la doctrina social de la Iglesia. De lo
contrario, aunque se pronuncie la expresion “materia técnica’” desde ese
ambito, sin embargo mo se entiende qué puede ello significar. Las
materias técnicas en economia no son cuestiones de contabilidad o
presupuestos, —para los austriacos, eso no es economia- sino sobre
todo el analisis del proceso de coordinacion de conocimiento
disperso en el mercado. Lo cual, volvemos a decir, ni se deduce de, ni
se contradice con, la cosmovision catolica del mundo.

Pero todas las aclaraciones que estamos efectuando tienen
mucho que ver con lo que se me puede preguntar desde ciertos
ambitos proclives a la doctrina social de la Iglesia. Pero en
Latinoamérica hace falta una aclaracién “eclesiol6gica” mas importan-
te. La Iglesia ha aparecido alli confundida con tendencias de pensa-
miento que han pretendido unir Marx con el cristianismo y han llega-
do incluso a la violencia. Entonces debemos decit: la Iglesia no es

10" Ver nuestro Prélogo a Teorfa e Historia de L. von Mises, op.cit., p. 49 y ss.

xiii



eso. La Iglesia es el cuerpo mistico de Cristo. La cabeza es Cristo, la
savia de la Iglesia es la Gracia de Cristo, aunque a veces los errores
intelectuales y los pecados personales de sus miembros sean, paradoji-
camente, mas “visibles”. Pero la Iglesia es esencialmente sobrenatural,
y las puertas del infierno 7o prevaleceran sobre ella. Tengan todos fe
en que todo parrafo moral, afirmado por un pontifice, tiene un signi-
ficado eclesial que supera infinitamente el significado que tal o cual lec-
tura haya querido datle.

Lo anterior no implica, sin embargo, que muchas cuestiones
de la doctrina social de la Iglesia no estén influenciadas por los
horizontes histéricos. En ese sentido, cuestiones tales como que el
mercado falla en bienes publicos, externalidades y distribucion de
ingresos, el deterioro en los términos de intercambio, etc., son
paradigmas dominantes en la formacién universitaria en economia y
por ende van a seguir influyendo, durante un tiempo no previsible
—tal vez mucho- en aquellos que asesoran a obispos y pontifices. Por
eso es necesario no esperar cambios rapidos en el estado de esta
cuestion, pero, haciendo uso de la libertad de opinién en estos temas,
tratar siempre de aclarar estos temas sobre todo a la jerarquia eclesidstica.
En este sentido, es mi esperanza que los obispos reciban esta nueva
edicién como un intento de didlogo, que con filial respeto estoy
intentando. Que no vean este libro como un debate, porque no lo es.
La misma doctrina social por ellos conocida, esta aqui afirmada. Hay
algo, si, que les llamara la atencién: la no contradiccion con el libre
mercado. Vean eso como una conversacion. Un obispo es un padre.
Reciban este libro como el de un hijo.

Pero, ¢por qué esta conversacién puede ser tan importante?
Porque no sélo ese hijo comparte la misma doctrina social, sino las
mismas preocupaciones. (Cudntos seres humanos mas se seguiran
mutiendo cruelmente por el subdesarrollo y la miseria? ¢Cudntos
nifios mas moriran por desnutricion? ;Cuantas familias mas seguiran
sufriendo el desempleo, el analfabetismo, la mas indigna pobreza?
¢Cuantos emigrantes seguiran muriendo en sus intentos de fuga de
diversos infiernos? sCuantos? ¢Cuantos mas? Si ante tamafio sufri-
miento, hay algunos que “insistimos” con el mercado libre. ¢sera
acaso por perversion y malicia? Y si no, ¢no podriamos al menos ser
escuchados?

Por dltimo, aclaraciones metodolégicas. Dado que el libro
fue publicado en 1985, sélo alcancé a comentar la primera enciclica
social de Juan Pablo 11, Laboren exercens. La “Solicitudo rei socialis” esta

X1v



comentada en un articulo que se reproduce en el anexo 6, y parte de
la Centesimus annus esta analizada en otros dos ensayos que se repro-
ducen en el mismo apéndice. Hemos reproducido en ese anexo
algunas cosas mas. Un articulo donde insistiamos en el tema de lo
“opinable” citando textos de la misma doctrina social de la Iglesia en
torno a esa cuestion —una respuesta algo enérgica a algunos ambientes
argentinos que me acusaban de “herejia”- y tres conferencias que di
en la Universidad Francisco Marroquin en 1999, donde el lector po-
dra ver parte de las preocupaciones adelantadas al principio, sobre la
fundamentacién de la filosofia y epistemologia de Mises y Hayek en
Santo Tomas.

El texto del libro, por lo demas, se mantiene tal cual fue
publicado en la primera edicién, no porque no haya nada que
corregir, sino porque no conviene mezclar horizontes vitales diferen-
tes. Sin embargo, he agregado notas a pie de pagina adicionales, que
el lector encontrara sefialadas con el ndmero “2004”.

Por dltimo, agradezco a las autoridades de la Universidad
Francisco Marroquin la oportunidad brindada por el curso que pude
ofrecer en Febrero-Marzo del 2004 sobre estos temas. La carga de
responsabilidad que siento sobre mis hombros es tanta, que creo no
sera inapropiado terminar con una oraciéon. Mi padre, Luis Jorge,
siempre decia que los libros son como botellas echadas al mar: Dios
velara por ellas. Quiera Dios, en ese caso, velar espacialmente por
este peculiar “arrojamiento” al mar de una providencia en la cual, sin
paradojas'l, el clamor de nuestros ruegos flota cual humanidades
dispersas mirado hacia el infinito.

Gabriel J. Zanotti
Buenos Aires, Abril de 2004.

11 Ver Santo Tomas de Aquino, Suma Contra Gentiles (BAC, Madrid, 1963), libro
111, 95 y 96.

XV






INDICE ANALITICO
Capitulo 1: La primacia del bien comiin

1. Qué es el bien comun.

Fundamentos metafisicos. La esencia de la sociedad humana. Los
entes de orden. El fin comun y el bien comun. Diferencia esencial
entre bien comun y bien particular.

2. El bien comin debido.

La sociabilidad natural del hombre. El bien comun politico. El fin de
la vida social. El finis operis y el finis operantis de la sociedad. Bien
comun y dignidad de la persona.

3. Bien comun y derechos de la persona. De la primacia del bien
comun contra el antipersonalismo.

La primacia del bien comun y el planteo personalista.

4. Bien comuny ley humana positiva.

El radio de la accién de la ley positiva humana. Le explicaciéon de
Santo Tomas.

Capitulo 2: E/ principio de subsidiariedad.

1. Planteo del problema.

Subsidiariedad y economia libre. Afinidad y contraposicion.

2. El principio en cuanto tal.

El enunciado del principio en Pio XI. Las deducciones consecuentes.
El principio que rige lo que la comunidad inferior puede o no puede
hacer. La universalidad del principio.

3. La delimitacién de las competencias especificas.

La misién esencial del estado. Su naturaleza subsidiaria. Los casos de
aplicacion del principio. Las actividades estatales.

4. El principio de subsidiariedad como forma de respeto a la perso-
na humana.

La dignidad de la persona. Subsidiariedad e iniciativa privada.

Xvil



Capitulo 3: La funcidn social de la propiedad.

1. Planteo del problema.

La concepcioén del derecho de propiedad. Liberalismo y cristianismo.
La contraposicién habitual.

2. El principio en s mismo. Su fundamento.

Qué significa la funcién social. La propiedad como derecho natural
secundario. El destino universal de los bienes. El Magisterio y la
propiedad.

3. Lalibre iniciativa privada y el bien coman.

La afirmacién de la libre iniciativa privada en el Magisterio. Su
relacién con el bien comun. La regulacion de la libre iniciativa. La esencia
del derecho de propiedad y la regulacién. El tercer camino. La
legislacion y el mercado. El beneficio empresatrio.

4. Lajusticia, la Caridad y la propiedad.

Los deberes de justicia y los deberes de caridad en la propiedad.

La virtud teologal de la Caridad y la ley humana positiva. Su relacién
con el beneficio empresario. El caso de extrema necesidad. La justicia
en los precios. La desigualdad de rentas y patrimonios.

5. Propiedad y demas derechos personales.

La propiedad como garantia de la propiedad. El Magistetio.

Capitulo 4: La justicia en las retribuciones laborales.

1. Planteo del problema.
La contraposicién habitual.
2. Doctrina marxista y doctrina catdlica.
La doctrina marxista. Su incompatibilidad con la doctrina catdlica.

Las condiciones de justicia en el contrato laboral.
3. [FEl salario justo.
La dignidad de la persona. Su fundamento metafisico. Las
circunstancias historicas. Las condiciones de la empresa. El limite
maximo catalactico de fijacién de salarios. La productividad. El bien
comun. La justicia legal.
Salatio justo y salatio minimo. La libre concurrencia. Lo justo ideal y
lo justo prudencial. La justicia distributiva y la justicia social. El
trabajo como “mercancia”.

Xviii



Anexo 1: La “Laboren Exercens”.

La cogestion. El problema del magisterio anterior. La doctrina de Pio
XI. Contrato de trabajo y contrato de sociedad. Las advertencias de
Pio XII. El alcance de la sugerencia de Pio XI. La sugerencia de Juan
XXIII. Su base en Leén XI1II. El énfasis puesto por Juan Pablo 1I. La
cogestiébn y la economia de mercado. Anilisis de un detalle
importante: el “orden corporativo profesional”. Su distincién con el
corporativismo fascista. La libre asociacién en el Magisterio. El
fundamento para la valoracién del trabajo en la “Laborem Exercens”.
La dignidad de la persona. La planificacion.

Anexo 2: Las relaciones internacionales y la “Populorum Progressio”.

El principio de ética social que estd en juego. Su extensién a nivel
internacional. La economia de mercado y el desarrollo. El planteo
marxista.

Anexo 3: Los “derechos sociales”.

Los derechos sociales. Su conceptualizacién. Las dificultades. La
escasez de los recursos. El bien comun. El estatismo. El principio de
ética social que esta detras. El bien comun. El caricter indirecto y
analégico de los llamados derechos sociales. Su relacién con la
propiedad y la extrema necesidad.

Anexo 4: E/ problema de la Revolucion Industrial.

La version habitual de la Revolucién Industrial. El revisionismo sobre
dicho periodo. La contingencia de los datos historiograficos. Las
cansas de los datos registrados. El grado de aplicacién de la economia
de mercado. Capital y cuantia de salarios. Los tres aspectos a
considerar. Los dos aspectos de industrializacién. Lo esencial y lo
accidental. Los beneficios de la industrializacion. Una solicitud a la
ética social.

XIX



Anexo 5: La economia de mercado y la concentracion de capitales.

Dos parrafos de la QA. La funcién social de la propiedad. Lo ya visto
en los capitulos 3 y 4. El asiv de la enciclica QA. Los privilegios
especiales. Factores que impiden la concentracion en situaciones de
igualdad ante la ley. Concentraciéon y medidas protectoras. El planteo
marxista.

Anexo 6: (2004)

Reflexiones sobte cuestiones obvias (1993)

Reflexiones sobre la Sollicitudo rei socialis (1988)

Economia y cultura en el pensamiento de Juan Pablo II (1996)
Magisterio de Juan Pablo 11 y Economia de mercado (1999)
Hayek y el Cristianismo (1999)

La ley natural, la cooperacion social y el orden espontaneo (1999)
Mises y el Cristianismo (1999).

AR ol S

XX



ABREVIATURAS UTILIZADAS
“DP”: Doctrina Pontificia (Op. Cit.)
“DR?”: Divini Redemptoris.

“DSY”: Doctrina Social de la Iglesia.
“LE”: Laborem Exercens.

“MM?”: Mater et Magistra.

“PS”: Principio de subsidiariedad.
“QA”: Quadragesimo Anno.

“RIN: Rerum Novarum.

poel






Prefacio (1954)

En mi pequenio ensayo titulado Liberalismo y Religion Catilica
Apostilica Romana', cuando comenzaba a analizar el tema de la pro-
piedad, aclaraba que “...no pretenderemos en plantea el tema de la
economia de mercado y la doctrina de la Iglesia en cuestiones socio-
las reflexiones que siguen solucionar todos los problemas -muy deli-
cados, por cierto- queeconémicas”. Y entonces agregaba en una nota
a pie de pagina: “...Estamos trabajando en un analisis sistematico de
todas las cuestiones de dicho problema”.

El presente trabajo se presenta pues como un primer intento
de dar cumplimiento, en sus lineamientos generales, a lo anunciado
en dicha aclaracién. No se excluye por ende que investigaciones futu-
ras completen, cortijan y/o petfeccionen la sistematizacion temadtica
aqui presentada. Pero creo haber encontrado un primer cuerpo de
doctrina que al menos pueda ayudar y estimular los futuros estudios
que sobre este tema se realicen.

Ante todo, y como primer punto fundamental, vamos a de-
limitar el problema que trataremos de resolver. Gran parte de los
inconvenientes que giran en torno a esta tematica se produce porque
se intenta solucionar un problema cuyo planteo es a veces incorrecto.

En el subtitulo hemos preanunciado cual es a nuestro juicio
el planteo del problema que nos permitira esbozar al menos algunas
soluciones. Por el lado de la Doctrina Social de la Iglesia (DSI), estu-
diaremos los principios de ética social que la componen, como parte fun-
damental y basica. En efecto, la ética social es el ambito especifico de
la DSI, asi lo afirmé explicitamente Pio XI en el Quadragesimmo
anno, cuando explica que la Iglesia: “...no puede renunciar en modo
alguno al cometido, a ella confiado por Dios, de interponer su autori-
dad, ni ciertamente en materias técnicas, para las cuales no cuenta con
los medios adecuados ni es su cometido, sino en todas aquellas que se
refieren a la moral”2. Por el lado de la economia de mercado, es impor-

U En el libro Cristianismo y Libertad, FAE, Bs. As., 1984. (Por Banegas Lynch (h),
Loncan, Zanotti y Chafuen). (2004: ahora se encuentra publicado también on line en
la Universidad Francisco Marroquin, Facultad de Economia).

2 En Doctrina Pontificia, vol. 11 y vol. 11I; BAC, Madrid, 1958 y 1964 respectivamente.
Punto 41 de esta edicién bilingiie y autorizada de la BAC, que sera citada en adelante
con la abrev. “DP”.



Gabriel |. Zanotti

tante también delimitar estrictamente aquello a lo que nos estamos
refiriendo. Nos referimos al sistema social de division del trabajo en
presencia de propiedad privada de los medios de produccion, fundanmen-
tado cientificamente en los principios de la Escuela Austriaca de Economia (EAE).
Incluso, cuando exponemos a dichos principios cientificos, estamos
incluyendo la fundamentacion filoséfica y epistemoldgica de los mis-
mos que a nuestro juicio sea la correcta’.

Por lo tanto, por un lado tenemos principios de ética social
de la DSI, y por otros principios cientificos de economia sobre la
base de la EAE. Y entonces nuestro trabajo de légica formal: debe-
mos probar que ambos planos, si bien distintos, no son contradictorios. Y
esa ausencia de contradiccion puede ser demostrada independientemente
de que se esté de acuerdo o no con la DSI y/o EAE.

El ubicar el tema de la economia de mercado en el plano es-
trictamente cientifico con respecto a economia politica nos permite
evitar de entrada uno de los principales escollos que impiden avanzar
en esta tematica. Esto es: no se intenta en este trabajo conciliar la
ética social de la DSI con la ética social que los economistas de la
EAE puedan manifestar. Pues es evidente que, por ejemplo, si de-
seamos demostrar ausencia de contradiccién entre la DSI y fodo el
cuerpo de doctrina de un autor X de la referida escuela, en la cual
doctrina filoséfica haya negacioén de derecho natural (al mismo tiem-
po v bajo el mismo respecto) es algo intrinsecamente contradictorio.
El problema cambia zofalmente, por el contrario, si se intenta demos-
trar la ausencia de contradiccion entre el Derecho Natural (parte
fundamental de la DSI) y la teorfa de la productividad marginal de la
EAE —por ejemplo- que puede haber sido expuesta brillantemente
por el mismo autor X. Pues en ese caso ya no estamos trabajando

3 Nos estamos refiriendo a nuestro trabajo “Fundamentos filosoficos y epistemoldgi-
cos de la Escuela Austriaca de Economia”, cuya primera versién mecanografiada fue
presentada al Departamento de Investigaciones de Eseade en Agosto de 1983. En
este trabajo fundamentamos en el neotomismo a la metafisica y la antropologfa
anuestro juicio necesarias para la Esc. Austriaca. Nos remitiremos constantemente a
este trabajo a lo largo de nuestro analisis. (2004: este trabajo fue el que dio origen a
nuestra tesis “Fundamentos filosoficos y epistemolégicos de la praxeologfa”, op.cit.,
1990. La versién que citdbamos aqui en el 85 no fue publicada, si bien se encuentra
una version fotocopiada en la biblioteca L. von Mises de la Universidad Francisco
Marroquin. Ahora estamos intentando re-escribir este trabajo, conforme a los nuevos
estudios epistemoldgicos que realicé posteriormente a 1985).



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

con planos iguales (ética social por un lado y ética social por el otro)
sino con planos distintos (ética social por un lado y ciencia econémica
por el otro) cuya ausencia de contradiccion se pretende demostrar.
Vamos a explicar un poco mas a qué nos referimos con “au-
sencia de contradiccion”. En efecto, una perspectiva de la cuestion
podria ser la siguiente: en qué medida los principios de la economia
de mercado “se desprenden de” la ética social de la DSI. Pero el caso
es que “no contradecirse con” no es igual a “desprenderse de”. En
algunos casos, como en el que ahora ejemplificaremos, podtia llegar a
decirse que, aclarados todos los matices conceptuales, el principio de
la propiedad privada “se desprende de” la ética social de la DSI. Pero
de la DSI #o se desprende todo el corpus cientifico de la EAE, justamente
porque la DSI no juzga en materia técnica, sino que su campo, COmMo
ya lo dijimos, es la ética social. Pero si, en cambio, podemos decir que
dicho corpus cientifico #o se contradice con la DS, lo cual es totalmente
distinto. Daré un ejemplo: sea la proposicion A “la dignidad humana
debe respetarse”, y la proposicién B “el ahorro es condiciéon necesatia
para la formacién de nuevo capital”. La proposicion B no se des-
prende de la proposicién A, y al mismo tiempo la proposicién B no
se contradice con la proposicion A. Ahora bien, debemos aclarar que,
desde el punto de vista légico formal, el “no contradecirse con” puede
inclnir al “desprenderse de”; esto es, “A” puede no contradecirse con
“B” y al mismo tiempo desprenderse de “B”. A pesar de ello, hemos
preferido expresar siempre la expresion “no contradecirse con”, aun-
que sepamos que estemos en un caso que incluya el “desprenderse de”;
caso cuya aclaracién efectuaremos si lo consideramos util para la clari-
dad de nuestro andlisis. Y advirtamos por ultimo que “desprenderse
de” esta utilizado en el sentido de “inferirse deductivamente de”.
Aclaradas estas cuestiones metodologicas, debemos también
establecer que cuando nos referimos a la ética social de la DSI, nos
basamos en el andlisis directo de los documentos del magisterio ordi-
nario pontificio. Surge entonces el problema acerca de cual es nuestro
critetio interpretativo de dichos documentos. Al respecto debemos
responder que nuestras fuentes interpretativas son sobre todo cratro: 1)
la filosoffa y la teologia de Santo Tomas de Aquino; 2) la logica; 3) el
latin, que constituye la version oficial de los documentos?; y 4) el no

4 Hemos puesto en un apéndice la version latina de los textos pontificios y del Vati-
cano 1T utilizados.



Gabriel |. Zanotti

considerar a cada documento como aislado y separado conceptualmen-
te uno del otro".

Reiteramos ademas la aclaracion efectuada en nuestro trabajo
sobre los fundamentos filoséficos y epistemoldgicos sobre la escuela
austriaca: #o trabajamos con el tema de los fundamentos escolasticos
de la economia de mercado, aunque indirectamente debamos tocar el
tema para referirnos a las fuentes que pueda tener tal o cual principio
asentado en el magisterio pontificio o relacionado con éste.

Por ultimo, reitero también mi deseo de un mundo donde
universalmente se respeten los derechos del hombre, la propiedad
privada de los medios de produccién y el gobierno con poderes limi-
tados, junto con la vivencia cada vez mds profunda del eje central del
Catolicismo: ¢/ amor a Dios y al projimo por el amor a Dios. De alli mi
convencimiento profundo de no presentar como contradictorios los
principios de la libertad, por un lado, y los principios del Amor, por
el otro.

Porque, en ultima instancia, y mas alla de los problemas so-
ciales, solo es gozosamente Libre quien vive en el Amor.

* 2004, 1. Se podtia considerar que otro criterio —y fundamental- es la aludida distin-
cién entre los ppios. de derecho natural primario y secundario y las cuestiones opina-
bles del orden temporal.

5> Un excelente, extenso y detallado estudio sobre los fundamentos escolasticos de la
economia de mercado se encuentra en la tesis doctoral de Alejandro A. Chafuen:
Catholics for Freedom: Late-scholastics Economics; Grove City: International College, 1984.



Capitulo 1

LA PRIMACIA DEL BIEN COMUN
1. Qué es el bien comun

Para comenzar ordenadamente nuestro estudio, debemos
analizar primero el principio de ética social que a nuestro juicio es el
eje central de la DSI, pues engloba y permite entender a los restantes.
Nos estamos refiriendo al famoso bien comun.

Los fundamentos metafisicos del concepto del bien comun
demostraran que son vanas las pretensiones del totalitarismo de utili-
zar este concepto para su propio provecho.

El bien comun es un concepto implicado necesariamente en
el analisis de la esencia de la sociedad humana. Santo Tomas defini6
asi a la sociedad: “...adunatio hominum ad unum aliquid comuniter
agendum”®, esto es, la unién de los hombres para hacer algo uno
conjuntamente, o, también la unién de los hombres para algo uno
que debe ser hecho conjuntamente. Analicemos la gran cantidad de
principios metafisicos que fundamentan la definicién de Santo To-
mas.

Ante todo, la sociedad se nos presenta como un ente de orden,
esto es, un conjunto de sustancias unidas en torno a un fin. Las ma-
quinas que el hombre construye, por ejemplo, no estan constituidas
por sélo una sustancia, sino que varios elementos son ensamblados y
relacionados entre si de tal modo que puedan cumplir una determi-
nada finalidad o funcién. Por eso estos entes se denominan entes de
orden, porque el orden es precisamente la adecuada disposicién de una
serie de elementos con respecto a un fin o principio de ordenacién.
La nocion de finalidad es esencial a la nocién de orden; todos los
6rdenes, sean espontaneos o no’, tienen insita una finalidad, que es
justamente aquello por lo cual y en torno a lo cual los elementos del
orden son colocados y dispuestos, y en funcién del logro de la aludi-

6 Opusculo Contra Impugnantes Dei cultum et religionem; Cap. 3, c. En: Opuscula Omnia,
Tomas quartus. Parfs, P. Letheielleux, editoris, 1927.

* 2004, 2: sobre la no contradiccién entre esta nocion de orden y la nocién de orden
espontaneo, ver el ensayo agregado en el anexo 6, sobre Hayek y el cristianismo. Ver
también nuestra Introduccién filoséfica a Hayek, op.cit.




Gabriel |. Zanotti

da finalidad se puede decir si la disposicion de los elementos efectua-
da es correcta o no.

Y la sociedad humana es ente de orden, justamente, porque
no es una sola sustancia (si lo fuera, estarfamos en una concepcién
sustancialista de la sociedad), ni tampoco la mera suma cuantitativa de
los seres humanos que la integran. Es un conjunto de elementos, los
seres humanos (cada uno de los cuales es una persona —sustancia
individual de naturaleza racional, segun la clasica definicién—) unidos
en torno a un fin (el “unum aliquid”). Esa unién estd dada por la
mutua relacidn que hay entre los elementos del conjunto, relacién que
es algo mas que la mera suma de los elementos. Necesariamente hay un
fin, pues todo agente obra por un fin, y por ende todo hombre obra
por un fin, y por ende los hombres, al unirse en sociedad, obran tam-
bién por un fin. Pero en este caso se trata de un fin que es comiin a
varios: los hombres que integran el grupo social. Y como todo agente
obra por un fin, que es un bien para el agente, se deduce que el fin
comun a los integrantes del grupo social es para ellos un bien comiin.
El bien comun de un grupo social es pues el fin comun por el cual los
integrantes de una sociedad se han constituido y relacionado en ella.
Ese bien comun tiene como caracteristica distintiva el hecho de que
por su propia naturaleza es esencialmente participable y comunicable a los
integrantes del grupo social. Pues es justamente el bien que es comziin a
los integrantes del grupo, que éstos se han unido y relacionado en
torno a ese fin, y por ende en torno es ese bien comun.

Supongamos que cuatro personas, A, B, C, y D forman un
club para estudiar el pensamiento de Platén. Los cuatro forman un
grupo social especifico, unidos en torno a un fin, el cual es el estudio
del pensamiento de Platén. Ese fin comdn, ese bien comun, que es el
estudio de Platén, puede ser gozado por todos los integrantes de
dicho grupo social, y asi ese bien comun es participado por A, B, Cy
D, quienes a su vez encuentran a ese bien comin como un bien pet-
sonal. Bien comin no se opone a bien personal: pues es el bien que
es comdin a cada una de las personas que integran el grupo social. Si, en
cambio, el bien comun se distingue —no necesariamente se contradi-
ce- del bien particnlar, que es aquel bien que al ser poseido y gozado
por una persona no puede ser participado por todos los miembros
del grupo social en cuestién: esto es, el bien particular carece de la
caracterfstica definitoria de todo bien comun: como su nombre lo



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

indica, setr comunicable, participable. Quiere decir que un bien personal
puede ser el bien comin o un bien particular. En nuestro ejemplo, A
puede poseer el ejemplar X de los didlogos platonicos, que no necesa-
riamente sera utilizado en comun por B, C y D; X serd en ese caso un
bien particular de A.

2. El bien comun debido

El siguiente paso es dilucidar cual debe ser el bien comun. En
efecto, nos encontraremos con el siguiente problema: en la sociedad
humana, las personas que la integran pueden tener fines y bienes
personales muy diversos. Los seres humanos no desean todos lo
mismo; su intrinseca racionalidad y libertad produce una diversidad
de fines en el seno de una misma sociedad. Entonces: ¢;como hablar
de un bien comiin a varios?

Para contestar este interrogante, recordemos la relacién que
existe entre sociabilidad natural del hombre, la divisién del trabajo y
la escasez natural de recursos, cosa que, como ya hemos explicado en
otra oportunidad’, fue explicitamente analizada por Santo Tomas,
quien afirmé: “El hombre es por naturaleza un animal politico o
social; cosa que ciertamente se pone de manifiesto en que un solo
hombre no se bastarfa a si mismo, si viviese solo, en razén de que la
naturaleza en muy pocas cosas ha provisto al hombre suficientemen-
te, dandole una razén por la cual pueda procurarse las cosas necesa-
rias para la vida, como ser el alimento, el vestido y otras semejantes,
para obrar todas las cuales no basta un solo hombre viva en socie-
dad’s.

Hemos citado este texto pues es clave para comprender el
tema de la sociabilidad natural del hombre, lo cual a su vez es necesa-
rio para dilucidar que es el bien comuin debido. El hombre es, como
concluye Santo Tomas, naturalmente social, porque necesita de la socie-
dad para su desarrollo. Y entonces es cuando nos hacemos la pregunta
ética clave para este punto: scudl debe ser el desarrollo del hombre?
La respuesta, dependiente de toda la ética iusnaturalista de origen

7 En nuestros “Fundamentos...”; Op. Cit. Cap.3, punto 3.

8 Suma Contra Gentiles; Ed. Club de Lectores, Buenos Aires, 1951; traduccion de Maria
Mercedes Bergada. Puede verse el original latino en la edicién BAC, Madrid, 1967.
Libro ITI, cap. 85.



Gabriel |. Zanotti

tomista que estd en la base de las enciclicas pontificias, es la siguiente:
el desarrollo del hombre, desde el punto de vista ético, implica la
actualizacion plena de sus potencialidades especificas (fin ultimo sub-
jetivo del hombre), lo cual implica llegar a su fin ultimo, que es Dios
(fin ultimo objetivo del hombre)?. Y por ende se concluye que, si el
hombre necesita de la sociedad para su desarrollo, deben darse a ésta
una serie de condiciones que permitan el aludido perfeccionamiento
de las potencialidades especificamente humanas, y tal serd el bien
comun debido. Tal es el bien comuin politico, que a su vez es para el
Fin y Bien Comun Trascendente de la persona humana, que es Dios.
Hsta es la nocién clave del pensamiento pontificio: la sociedad es para
el hombre. “...Origen y Fin de la vida social ha de ser la conserva-
cion, el desarrollo y perfeccionamiento de la persona humana”, dice
Pio XII en “Con Sempre”!0. Y dice mas abajo Pio XII en el mismo
mensaje: “... la razon, iluminada por la fe, asigna a cada persona y a
cada sociedad particular en la organizacion social un puesto determi-
nado y digno, y sabe, para hablar sélo del mds importante, que toda
actividad del Estado, politica y econémica, esta sometida a la realiza-
cion permanente del bien comun; es decir, de aquellas condiciones
externas que son necesarias al conjunto de los ciudadanos para el
desarrollo de sus cualidades y de sus oficios, de su vida material, inte-
lectual y religiosa...”. Y Juan XXIII recoge estas ensefianzas en una
definicién de bien comun que las resume: “...e/ bien comiin consiste y
tiende a concretarse en el conjunto de aquellas condiciones sociales que consienten y
Sfavorezean en los seres humanos el desarrollo integral de su propia persona™.
Sélo éste, pues, puede ser un bien comin a los integrantes del
grupo social, en cuanto que éstos necesitan de la sociedad en que
encuentran para desarrollar sus capacidades personales. Esto nos
permite entender, a su vez, por qué el bien comin no contradice en
absoluto el hecho de que los fines de cada persona sean diversos en el
marco social. Porque, para lograr esos fines personales, todos necesi-
tan del bien comun, que es ese conjunto de condiciones sociales que
permiten el alcance de dichos fines. Debe distinguirse en este punto,

9 Ver Derisi, O. N.: Los fundamentos metafisicos del orden moral, UCA, Bs. As., ed. de
1980, cap. IIT

10 DP, Op. Cit.; Radiomensaje del 24/12/42.

1 Enc. Pacens In Terris. Ed. Paulinas, V edicién. Texto latino de las Actas Apostolicae
Sedis en el apéndice.



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

por tanto, para una mayor claridad y distincién, entre el finis gperis y el
finis operantis de la sociedad humana. Finis operis alude al fin de una
determinada accién u operacion; finis operantis alude al fin del agente
que esta realizando la accién. Esto es: “fin de la obra” y “fin del ope-
rante”. HEstos dos fines pueden coincidir en los hechos o no. Por
ejemplo: supongamos que un arquitecto (el operante) esta disefiando
una casa. El fin de la obra, en cuanto tal (esto es, el fin de lo que se
esta haciendo) es el disefio de la casa; ahora bien, el fin del arquitecto,
o sea, aquello por lo cual el arquitecto disefia la casa (el finis operantis
del arquitecto) puede ser pura y simplemente disefiar una casa, por el
mero gusto de hacerlo (en este caso el fin de la obra y el fin operante
coinciden), o bien (con disyuncioén inclusiva) obtener una determina-
da suma de dinero por el disefio de la casa (la cual suma de dinero
puede desearse a su vez para otra cosa). Y ese serd el fin del operante (el
arquitecto) que se distingue del fin de la obra, pues la suma de dinero
obtenida no es igual a la casa disefiada.

Pues bien: en el marco social, todos sus integrantes coincidi-
ran en el finis operis de la sociedad (el fin de la sociedad en cuanto tal,
el bien comun), pero tendran diversos finis gperantis, esto es, diversos
modos de desarrollar sus capacidades dentro del marco social. Es
mas, se desea el bien comun (finis opetis) para alcanzar el finis operan-
#is personal. Supongamos que un grupo social estd formado por tres
personas: Juan, Pedro y Pablo. Juan quiete ser médico, Pedro comer-
ciante y Pablo quiere dedicarse a la ingenierfa. Pero los tres necesitan
de determinadas condiciones de vida social (bien comun) que permi-
tan que desarrollen sus vocaciones especificas (finis operantis de cada
uno). El bien comun sera pues un bien personal comin a los integran-
tes del grupo; el finis operantis de cada miembro del grupo sera en
cambio un bien personal especifico de cada persona. Y a su vez cada
persona, a través del desarrollo de su vocacion, tiene la posibilidad de
perfeccionarse como ser humano y alcanzar asi su Fin Ultimo petso-
nal, que es Dios Bien Comun Trascendente de todo el Universo.
Pero supongamos que un cuarto integrante del grupo, X, no coincide
con los otros tres en que a través del desarrollo de su vocacion llega-
ran a Dios y actualizaran de ese modo sus potencialidades especificas.
En ese caso, lo que pertenece al bien comun es que X no impida a los
otros tres cumplir sus fines, pero a su vez éstos no pueden obligar
coactivamente a X a aceptar su planteo ético trascendente. El bien



Gabriel |. Zanotti

comun permite, facilita el cumplimiento del Fin Ultimo del hombre,
pero no lo obliga necesariamente.

Todo esto nos hace entender con claridad este principio ba-
sico de ética social: la primacfa del bien comin sobre el bien particu-
lar. Este principio, que ha sido utilizado impiamente por los totalita-
rismos para avasallar la dignidad de la persona humana, implica preci-
samente todo lo contrario: significa que deben ser respetadas en el
marco social las condiciones de vida que permitan el desarrollo de la
persona. La persona no esta para el bien comin politico, sino que el
bien comun politico estd para la persona humana. Por eso decfa Pio
XII que el fin de la vida social es el desarrollo de la persona humana,
lo cual se explicita en las definiciones vistas de bien comun; y por eso
Pio XI habia dicho claramente, en contra del totalitarismo marxista,
que la sociedad es para el hombre y no el hombre para la sociedad!.
Y de alli, por ende, que todo bien particular que atente contra el bien
comun es un atentado contra la persona humana, pues ésta necesita
del bien comun para su desarrollo.

3. Bien Comun y Derechos de la Persona. De la pri-
macia del bien comun contra el antipersonalismo

Todo lo anterior es clave para entender lo siguiente: si por
personalismo entendemos la doctrina por la cual la sociedad humana
esta al servicio de la persona humana, entonces la primacia del bien
comun es un principio esencialmente personalista. Por eso es sencilla-
mente absurda la polémica que se ha dado en el pensamiento catdlico
entre quienes enfatizan el bien comuin y quienes enfatizan la dignidad
de la persona humana y sus derechos fundamentales. Tiene razén C.
De Koninck en criticar algunos puntos no muy felices sobre la distin-
ci6én individuo-persona y el bien comun en Maritain, pero es el titulo
de su obra (“De la primacia del bien comun contra los personalis-
tas”)13 y su posterior utilizacién por corrientes totalitarias lo que care-
ce totalmente de sentido. Mas absurdo aun es oponer el bien comun
a los derechos del hombre, cuando el contenido basico y especifico

12DP, Op. Cit.; tomo 1I: enc. Divini Redemproris (1937). Punto 29 de esta edicién.

13 Ed. Cultura Hispanica, Madrid, 1952. Titulo original en francés: De /a Primanté¢ du
Bien Commun Contre Les Personnalistes; Le Principe De 1.’Ordre Nonvean. Quebec, Canada,
1943.

10



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

del bien comun politico, esto es, la justicia —virtud social por excelen-
cia-, implica necesariamente el respeto a la dignidad humana y los
derechos que de ésta se derivan. Por otra parte, esta relacién entre
bien comun y derechos personales ha sido explicitamente afirmada
por el Magisterio. Dice Juan XXIII en la Pacem In Terris (Op. Cit.):
“En la época moderna se considera realizado el bien comun cuando
se han salvado los derechos y los deberes de la persona humana”.
Afirma el Vaticano II al respecto: ““...Puesto que el bien comun de la
sociedad, que es la suma de condiciones de la vida social mediante las
cuales los hombres pueden conseguir con mayor plenitud y facilidad
su propia perfeccion, se asienta sobre todo en la observancia de los
derechos y deberes de la persona humana...”'% Y dice Juan Pablo II
sobre este mismo tema: ““...El bien comun al que la autoridad sirve
en el Hstado se realiza plenamente sélo cuando todos los ciudadanos
estan seguros de sus derechos”. Esto hace aun mas explicito el ab-
surdo de querer utilizar la nocién de bien comun con fines totalita-
rios: pues es precisamente cuando la justicia no se respeta y por ende
los derechos de la persona son violados, que se produce el atentado
directo al bien comun. Bien comin y totalitarismo son, por ende,
intrinsecamente incompatibles y contradictorios.

4. Bien comun y ley humana positiva

Toda accion humana mala moralmente afecta al bien comun;
pues la sociedad se petjudica en la medida del mal moral en el que
incurran sus miembros. Pero eso no implica que todas las acciones
humanas moralmente malas caigan bajo la vigilancia del estado, cuya
funcién es custodiar y promover el bien comun. Pues la ley humana
positiva, que es la que queda bajo custodia del estado, abarca, cuando
es justa, un radio mas pequefio, aunque concéntrico, del abarcado por
la ley natural: abarca sélo aquellas normas fundamentales sin las cua-
les 1a sociedad humana no puede perdurar, como explicitamente lo
explica Santo Tomas: “...]1a ley humana se establece para una multi-
tud de hombres, en la cual la mayor parte no son hombres perfectos

4 Declaracion Dignitatis Humanae (7/12/65). Ed. Paulinas, 1981. Texto latino en el
apéndica. El subrayado es nuestro. Punto 6 de la edicién citada.

15 Enc. Redemptor Hominis (4/3/79); Ed. Paulinas, 1971. Punto 17 de esta edicion.
Texto oficial latino de las Actas, en el apéndice.

11



Gabriel |. Zanotti

en la virtud. Y asf la ley humana no prohibe todos los vicios, de los
que se abstiene un hombre virtuoso; sino sélo se prohiben los mas
graves, de los cuales es mas posible abstenerse a la mayor parte de los
hombres, especialmente aquellas cosas que son para el perjuicio de
los demas, sin cuya prohibicién la sociedad no se podria conservar,
como son los homicidios, hurtos, y otros vicios semejantes”1¢. Como
vemos, dentro de este ambito se encuentra el respeto al derecho aje-
no, lo cual implica el respeto a los derechos y deberes del hombre.

16 Suma Teoldgica; 1-11, Q. 96, a. 2c. La version castellana utilizada pertenece al Tratado
de la ley — tratado de justicia — oprisculo sobre el gobierno de los principes, de Ed. Porraa, Méxi-
co, 1975. Puede verse el texto latino original en la edicién Marietti, Torino, 1963.

12



Capitulo 2

EL PRINCIPIO DE SUBSIDIARIEDAD
1. Planteo del problema

Habiendo analizado el eje central de la DSI, nos introduci-
mos ahora en uno de sus principios mas importantes con relacion al
tema de la economia de mercado. Pues, en efecto, el principio de
subsidiariedad es el habitualmente utilizado para delimitar responsabi-
lidades y competencias del estado en la vida social, y por ende tam-
bién en la economia. Debemos analizar entonces si este principio se
contradice o no con los principios cientificos de la economia de mer-
cado sobre la base de la escuela austriaca.

Antes de la indispensable depuracién conceptual sobre el te-
ma de la subsidiariedad, debemos destacar que el problema habitual
es la contraposicion que se realiza entre dicho principio y la economia
libre. Si bien es cierto que muchas veces se ha presentado a este prin-
cipio como uno de los puntos de contacto mas sencillos entre la DSI
y la economia libre, no es menos cierto que desde la DSI se define al
“liberalismo econémico” como /b gue se gpone a la subsidiariedad, y
desde el lado de la economia libre, muchos de sus defensores han
visto en el concepto de subsidiatiedad un peligroso aliciente para que
el estado realice funciones que irfan mas alla de su misioén especifica.
Pero existe alli una falsa contraposicién, y eso es lo que intentaremos
demostrar.

Ante todo, no debemos olvidar el problema terminolégico
con respecto al vocablo “liberalismo”, problema al que ya hicimos
referencia en nuestro ensayo sobre el liberalismo y la religion Catdli-
ca. As{ como desde el punto de vista politico se designa, en la DSI,
bajo el término “liberalismo” al racionalismo iluminista (de 1ro. , 2do.
y 3er. grado); al laicismo anticatélico y a las democracias ilimitadas de
tipo rousseauniano, asi también, en la DSI, el término “liberalismo
econémico” —por una extensiéon del problema politico a la parte so-
cioeconomica- es utilizado patra designar lo que expresamente se gporne
al bien comin (esto lo habiamos visto también en nuestro referido
ensayo), a la subsidiatiedad, a la funcién social de la propiedad, a la
justicia en las retribuciones laborales. Nuestra metodologia en este
caso serd la misma: mostrar la equivocidad del término “liberal” y

13



Gabriel |. Zanotti

demostrar que bajo una genuina economia de mercado no hay oposi-
ci6én a los aludidos principios de ética social.

Pero no dejemos de observar explicitamente el problema
terminoldgico aludido con respecto al principio de subsidiariedad
(que abreviaremos “PS”). Por ejemplo, en su discurso “Crisis de po-
der y crisis de civismo”, del 14/7/54, Pio XII 17, después de una
enérgica condena al estatismo (que después veremos), dice lo siguien-
te: “...Ahora bien, si es cierto que no se puede negar al Estado un
derecho que le rehusaba el liberalismo, no es menos cierto que su
misién no es, en principio, la de asumir directamente las funciones
econémicas, culturales y sociales que pertenecen a otras competen-
cias”. Como vemos, a la vez que se defiende a la iniciativa privada en
todos los campos de la vida social, “liberalismo” aparece como lo
niega el PS. Es pues este un ejemplo claro del problema terminologi-
co aludido.

2. El principio en cuanto tal

Comencemos entonces con la parte clave de la depuracion
conceptual que debemos realizar. O sea: gué es el PS, qué es lo que
verdaderamente expresa. Para ello, nada mejor que citar a uno de sus
mejores expositores: Plo XI, quien , en la Quadragesimo anno (QA)
dice asi: “...como no se puede quitar a los individuos y darlo a la
comunidad lo que ellos pueden realizar con su propio esfuerzo e
industria, as{ tampoco es justo, constituyendo un grave petjuicio y
perturbacién del recto orden, quitar a las comunidades menores infe-
riores lo que ellas pueden hacer y proporcionar y darselo a una socie-
dad mayor y mds elevada, ya que toda acciéon de la sociedad, por su
propia fuerza y naturaleza, debe prestar ayuda a los miembros del
cuerpo social, pero no destruirlos y absorberlos™!8. Bien, este es el
famoso principio de subsidiatiedad. Obsérvese que es un principio
que rige para toda organizacién social, y no sélo para el estado. Y
obsérvese ademas que estd expresado en una forma negativa: las co-
munidades superiores 7o deben hacer lo que las comunidades inferio-
res y los individuos puedan ( y por ende deban) hacer por si mismos.
Efectuemos pues importantes deducciones. Las comunidades supe-

7DP, Op. Cit.
18 DP, Op. Cit.: punto 79 de esa edicion

14



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

riores o deben hacer lo que las inferiores pueden. Eso implica que
estas ultimas deben hacer lo que las primeras 70 deben, pues de lo
contrario forzarfan a éstas a hacer lo que 7o deben. Segundo, si las
comunidades superiores 7o deben hacer lo que las inferiores pueden,
eso implica que las superiores deben hacer lo que por naturaleza las
inferiores #o pueden. El principio de lo que la comunidad inferior
puede o no puede hacer es la naturaleza de dicha comunidad, pues el
operar sigue al ser 1 . Y, por ende, la comunidad superior no debe
hacer lo que por naturaleza la inferior puede. Por ejemplo, el Episco-
pado o debe hacer lo que por naturaleza la Parroquia puede hacer.

Como vemos, estamos ante un principio universal, son su
propia légica interna, y que puede aplicarse a todos los casos particu-
lares, segun la naturaleza de las comunidades en cuestiéon. Aplicado
entonces el principio al caso del estado y la sociedad en general, ex-
presara que el estado no debe hacer lo que los particulares (solos o
en asociacion libre) pueden hacer por si mismos. Como vemos, no se
afirma, en primera instancia, que el estado debe hacer lo que los par-
ticulares no pueden, sino que eso es una deduccién posterior. Ahora
bien, surge entonces el problema acerca de g#é es lo que los particula-
res pueden o no hacer. Es aqui cuando se objeta que el PS da lugar a
confusiones, pues no especifica cudles son las competencias esencia-
les del estado y los particulares. Pero hemos visto que el principio es
universal, y por ende se aplicard en cada caso segun la naturaleza de
las sociedades en cuestion, naturaleza que delimitara la funcién espe-
cifica de cada una. También el principio “el bien debe hacerse y el
mal evitarse” es universal y no especifica en primera instancia qué es
el bien y qué es el mal, pero no por ello el principio es falso. Por
supuesto que, en una segunda instancia, habra que especificar qué es
el bien y qué es el mal. En el caso del PS, se nos presenta pues el
mismo problema, que es el que pasaremos a analizar.

19 Ver Santo Tomas de Aquino: Suma Contra Gentiles (OP. Cit.); Libro III, cap.97.

15



Gabriel |. Zanotti

3. La delimitacion de las competencias especificas

Segun las deducciones efectuadas, en el caso del estado debe-
ra decirse que a éste compete todo aquello que por naturaleza no
pueden hacer los particulares. Y los particulares, por naturaleza, no
deben hacer lo que por naturaleza compete al estado. Quiere decir
esto que cuando el estado cumple las funciones que por naturaleza le
competen, estd respetando el PS, pues en este caso los particulares
hacen todo aquello que por naturaleza (o esencia) el estado no debe,
mientras que reciben del estado la ayuda (subsidium) que especifica-
mente éste debe prestar. Debemos entonces ver cudl es, en el Magis-
terio, la funcién esencial del estado. Habfamos visto en el capitulo
anterior que el estado se constituye par velar por el bien comun. Y
habfamos visto que el elemento fundante del bien comun es la justi-
cia, y el respeto a los derechos y deberes de la persona, derivado de la
justicia. Hay pues una relacion esencial entre bien comun y derechos
personales. Y tal cosa es afirmada claramente por Pio XII — y reitera-
do, como vimos, por Juan XXIII, Juan Pablo 11 y el Vaticano II- en
su discurso del 1/6/41, para conmemorar el 50 aniversatio de la Re-
rum Novarum. Dice asi Pio XII: “Tutelar el campo intangible de los
derechos de la persona humana y hacerle llevadero el cumplimiento
de sus deberes, debe ser oficio esencial de todo poder publico. ¢Acaso
no lleva esto consigo el significado genuino del bien comun, que el
Hstado esta llamado a promover? 720 . El texto es lo suficientemente
claro: el cuidado de los derechos y deberes de la persona humana es
mision esencial de los poderes publicos; es mas, es lo que por naturaleza
le compete al estado, dado que el contenido esencial del bien comun
es la justicia. Tal cosa es por ende la que esencialmente esta reservada
al estado y no a los particulares. Por eso Pio XII, con toda coheren-
cia, afirmaba lo visto en el texto citado al principio de este capitulo, a
saber, que la misioén del estado 7o es, en principio, “... la de asumir
directamente las funciones econémicas, culturales y sociales que pet-
tenecen a otras competencias”. Por lo tanto, el “subsidium” o ayuda
especifica (0 mision especifica) que el estado debe brindar, que le
compete por su propia naturaleza, es la proteccién de los derechos
del hombre. Su misién es pues especificamente subsidiaria, esto es,

20 DP, Op. Cit.: El subrayado es nuestro.

16



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

hacer s6lo aquello que los particulares no pueden, lo cual es la pro-
teccion de las normas basicas de justicia (derechos y deberes de la
persona) segun las cuales los particulares deben realizar sus propias
actividades.

Como vemos, no hay ningin tipo de contradiccién con una
de las exigencias centrales de los partidarios de la economia de mer-
cado, esto es el respeto a la libre iniciativa privada. Cuando veamos el
tema de la propiedad volveremos sobre este punto. Por ahora, debe-
mos sefialar que, desde el punto de vista de la EAE, lo que actta
“fuera del mercado” (ver nuestros “Fundamentos...”; Op. Cit.; cap.
5, t. 59) provoca “deseconomizacion de recursos”, esto es, el hecho
de que determinados recursos son utilizados en actividades que los
consumidores habfan seflalado como no prioritarias. Pero esto no
presenta contradiccion con el principio de ética social que estamos
analizando, por dos razones. Primero, porque es obvio que toda acti-
vidad estatal, por su propia naturaleza, utiliza recursos que hubieran
sido utilizados por los consumidores en otras actividades (considera-
das por ellos prioritarias), para volcarlos a sus funciones especificas.
Lo cual implica deseconomizacién. Esa deseconomizacién, sin em-
bargo, esta éticamente justificada pues el costo que el conjunto de
ciudadanos debe pagar para mantener las actividades del estado son
necesarias para la proteccién del bien comun, bien comun sin el cual
la iniciativa privada no puede funcionar. Segundo, porque, segun las
premisas que venimos estableciendo, esto no implica que el estado
dara un privilegio (un “subsidium” indebido) a tal o cual empresa privada
para que ésta funcione independientemente de su eficiencia en satis-
facer a los consumidores, lo cual es atentatorio contra el bien comun.
Si eso sucede, estamos ante un caso de una errénea aplicacion con-
creta del PS. Allf el estado se ha atribuido una funcién que por natu-
raleza no le compete. Por ende, s/ no se razona correctamente, las aplicacio-
nes concretas del PS seran erréneas. Pero eso no invalida al principio en
cuanto tal.

Por supuesto, siempre habra discusiones sobre qué es lo que
compete por esencia del estado, aunque se haya establecido, como el
mismo Magisterio lo hace, que el bien comun consiste sobre todo en
la proteccién de los derechos y deberes del hombre. Pues el punto a
determinar en ese caso es cudles son las actividades relacionadas con
dicha proteccién. Solamente no se presenta esta discusion en el caso

17



Gabriel |. Zanotti

del anarquismo, pero ese no es nuestro caso. En nuestra opinién, y
coincidiendo con F. A. von Hayek, en el cap. XIV de su obra Derecho,
Legistacion y Libertad?’, creemos que, en principio, hay actividades in-
trinsecamente relacionadas con la proteccion de los derechos del
hombre que #o necesariamente seran brindadas por la iniciativa privada
(obsérvese que no digo que sea imposible que ésta las brinde), las
cuales deben ser brindadas por ende por el estado. La proteccion de
la seguridad e higiene publicas, sobre todo en caso de catastrofes
naturales o emergencias sanitarias; el cuidado de las vias de comuni-
cacion; la fijacion de unidades de peso y medida; el suministro de
diversas clases de informaciones estadisticas sobre actividades estata-
les; el control de sanidad e higiene en el suministro de ciertos servi-
cios; los registros de propiedad; el registro no obligatorio de ciertas
profesiones, por razones de seguridad publica; la restriccion del con-
sumo de ciertos articulos; la proteccién de la intimidad personal; el
establecimiento de normas de seguridad sobre condiciones minimas
de ecologia y proteccion del equilibrio del medio ambiente”.

Ya nos podemos imaginar lo poco que parecera ésto a algu-
nos; lo mucho que patecera a otros. Reconocemos la coherencia de

21 Unién Editorial, Madrid, 1979.

* 2004, 4. Ahora yo no dirfa que esas actividades “deben” ser proporcionadas por el
estado, pues en todo caso se trata de bienes publicos eventualmente privatizables. La
premisa intermedia, opinable en relacién a ppios. primarios del derecho natural, que
estd aqui en juego, es el tema de los bienes publicos. Si alguien esta formado en la
teorfa habitual de que los bienes publicos, junto con las externalidades negativas, son
un ejemplo de “fallas del mercado”, entonces esa premisa adicional implicara la con-
clusién de que el estado debe ocuparse de aquellas actividades que se consideran
politicamente indispensables y que el mercado no puede, “intrinsecamente” propor-
cionar. En cambio, si la premisa adicional parte de la EAE, todo bien publico (escaso)
que sea gubernamental es potencialmente privatizable, y en ese caso la acciéon del
mercado, partiendo de la misma premisa (el ppio. de subsidiariedad) serd mayor. Esto
explica que partiendo de un mismo ppio (el de subsidiariedad) como premisa mayor,
seglin sea la premisa menor (la teorfa de los bienes publicos que se maneje), intrinse-
camente opinable en relacién a la Fe, la conclusion sera diferente. El ppio. de subsi-
diariedad no resuelve por ende por si sélo el radio de accién del gobierno. Es necesa-
ria una premisa adicional: la teorfa de los bienes publicos. Pero esta premisa adicional
es opinable. Dado todo lo que hemos explicado sobre la opinabilidad de las cuestio-
nes temporales, esta opinabilidad no es un defecto. En todo caso, es algo a lo cual,
dado cierto clericalismo mental imperante, muchos catélicos no estan acostumbrados.

18



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

quien evita totalmente esta discusion una vez admitido que el estado
no debe existir. Pero, reiteramos, no es nuestro caso™.

4. El principio de subsidiariedad y el respeto a la dig-
nidad de la persona humana

Respetar a la persona humana es respetar su dignidad natural;
respetar su dignidad natural es respetar su capacidad de decisiéon —
derivada de su racionalidad y libre albedtio- en la elaboracion de su
propio proyecto vital, con el solo limite de no atentar contra las nor-
mas de justicia que deban ser garantizadas por la ley humana positi-
va. Por lo tanto, si la persona humana es sometida a la dependencia
del estado con respecto a sus actividades y proyectos, de manera que
la consecucién, éxito y/o fracaso de los mismos dependa de la volun-
tad de los gobernantes, ya no se esta respetando a la persona en cuan-
to tal. En ese caso, se la estd tratando totalitariamente como un au-
tomata, sin capacidad de decisién propia, y se atenta contra sus dere-
chos fundamentales.

Dice Juan XXIII: “La dignidad de la persona humana requie-
re ademas que el hombre, en el obrar, proceda consciente y libremen-
te. Por lo cual, en la convivencia con sus conciudadanos, tiene que
respetar los derechos, cumplir las obligaciones, actuar en las mil for-
mas posibles de colaboracion en virtud de decisiones personales, es
decir, tomadas por conviccién, por propia iniciativa, en actitud de
responsabilidad, y no en fuerza de imposiciones o presiones prove-
nientes las mas de las veces de fuera. Convivencia fundada exclusi-
vamente sobre la fuerza, no es humana. En ella, efectivamente, las
personas se ven privadas de libertad, en vez de ser estimuladas a des-
envolverse y perfeccionarse a sf mismas”?2,

Lo que acabamos de citar es importantisimo, pues nos dice
claramente que la convivencia basada solamente en la fuerza no es
humana —esto es, adecuado a la naturaleza humana-. Y cuando el
estado toma aquellas actividades que por naturaleza competen a los

*2004, 5. No “era” nuestro caso. Ahora estamos abiertos a un programa de investiga-
cién donde pueda concebirse una sociedad sin el estado-nacion tal como se concibe a
este ultimo en la modernidad. Lo cual no es incompatible con la nocién tradicional de
“auctoritas”.

22 Enc. Pacem in Terris (Op. Cit.); punto 34.

19



Gabriel |. Zanotti

particulares —las cuales, en las palabras de Juan XXIII, deben ser “...
tomadas por conviccidn, por propia iniciativa, en actitud de responsabi-
lidad...”?3- no se esta respetando por ende la dignidad de la persona.
Luego, el hecho de que el estado no interfiera en aquellas actividades
que pertenecen por naturaleza a la actividad privada, es respetar a la
persona humana en cuanto tal. Cuando lleguemos a la parte de la
propiedad privada —relacionada intimamente con el PS: “La economia
—por lo demds, como las restantes ramas de la actividad humana- no
es por naturaleza una institucion del Estado; por el contratio, es el
producto viviente de la libre iniciativa de los individuos y de sus
agrupaciones libremente constituidas”?*. Como vemos, el texto se
refiere a la libre iniciativa privada en el campo econémico, pero en
este momento destacaremos lo que Pio XII aclaré entre guiones: “-
por lo demas, como las restantes ramas de la actividad humana-
(esto es, las actividades culturales y sociales a las que se referia el pontifi-
ce en la cita del punto 1 de este capitulo). Como se puede observar,
las restantes ramas de la actividad humana pertenecen por naturaleza a
la iniciativa privada, excepto lo que el mismo Pio XII aclaré que per-
tenece por naturaleza al estado. Demos vuelta la frase, y nos queda lo
siguiente: las actividades sociales y culturales —por lo demas, como la
actividad econémica- no son por naturaleza una institucién del esta-
do; por el contrario, son el producto viviente de la libre iniciativa de
los individuos y de sus agrupaciones libremente constituidas. El PS,
por ende, implica respetar la iniciativa privada en fodos los ambitos de
la vida social (y por lo tanto, también en lo econémico); y esa es la ma-
nera de respetar a la persona humana en cuanto tal. Esta relacién
entre el PS, la iniciativa privada y el respeto a la persona, esta clara-
mente expresada por A. F. Utz. En su libro Etica Social 2>, cuando
expresa que ““...Es manifiestamente imposible entender el principio
de subsidiariedad como norma fundamental de la mera ayuda y de la
maxima abstencion posible de la sociedad frente al individuo, si no se
presupone el reconocimiento de alguna categoria que sirva como
fundamento a esta exigencia. Mas ¢cudl es este fundamento? Al de-
fender el principio de subsidiariedad se ha alegado que el hombre,

23 El subrayado es nuestro.

24 DP, Op. Cit,; discurso “Avecc Une Egalle Sollicitude”, del 7/5/49, a los delegados
de la Unién Internacional de las Asociaciones Patronales Catdlicas”.

25 Harder, Barcelona, 1964. Cap. 9, V, 2.

20



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

como persona, existe antes que la sociedad, y sobre todo con anterio-
ridad al estado, y que como persona tiene su propio fin, que, por
tanto, la sociedad no es mas que un medio que coopera a alcanzar
este fin de manera mas facil y mas segura”.

No hay contradiccion, por ende, entre el PS y la aplicacién de
una genuina economia de mercado, basada en el respeto a la dignidad
de la persona y la iniciativa privada que surge del respeto a dicha dig-
nidad. Los problemas surgen por errdneas aplicaciones concretas del referido
principio, que creen ver una aplicacion del mismo cnando no hay mds que un
privilegio sectorial (un “subsidinm” indebido, como dijimos) que atenta contra
el bien comiin, pues en ese caso se privilegia al bien particular por sobre el bien
comiin. Pero eso no afecta al principio en cuanto tal®.

26 Por otra parte, si se encuentra un término mas claro y distinto para designar al PS,
mejor. Lo importante es el concepto que esta detras.

21






Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Capitulo 3

LA FUNCION SOCIAL DE LA PROPIEDAD
1. Planteo del problema

Pasamos ahora a analizar el tercer gran principio de la DSI y
su relacién con la economia de mercado. Contrariamente al PS, este
principio es bien visto con menos simpatia por los partidarios de la
economia de mercado, pues no es poco frecuente que sea utilizado
como justificaciéon del estatismo en la vida econémica. Pero no es
éste el mayor problema, pues ya hemos visto que el estatismo es in-
compatible con el mismo PS. El Problema central consiste a nuestro
juicio en la concepcién del derecho de propiedad. Y es en este punto
donde la DSI designa bajo el término “liberalismo econémico” (co-
mo vemos, el siempre presente problema terminolégico) a una con-
cepcién de la propiedad que se opone a la concepcion cristiana de la
propiedad. Nuestro trabajo, pues, sera el mismo: dilucidar el signifi-
cado de los términos; explicar los conceptos a los cuales se refieren
los términos; enumerar las posibilidades l6gicas de divisién tematica y
efectuar las deducciones correspondientes, mediante el encadena-
miento légico de las proposiciones, para terminar concluyendo la
ausencia de contradiccion entre una genuina economia de mercado y
la concepcién cristiana de la propiedad.

De igual modo que hicimos con el PS, veamos un ejemplo
donde en el Magisterio se contrapone una concepcion “liberal” de la
propiedad con la cristiana. El ejemplo lo encontramos en la enciclica
“Laborem exercens” de Juan Pablo II. Esta hablando el Papa acerca
del principio de la Iglesia sobre la propiedad, y afirma: “... Tal prin-
cipio se diferencia al mismo tiempo, del programa del capitalismo,
practicado por el liberalismo y por los sistemas politicos, que se refie-
ren a él. En este segundo caso, la diferencia consiste en el modo de
entender el derecho mismo de propiedad. La tradicion cristiana no ha
entendido nunca este derecho como absoluto e intocable. Al contra-
rio, siempre lo ha entendido en el contexto mas amplio del derecho
comun de todos de usar los bienes de la entera creacion: ¢/ derecho de

23



Gabriel |. Zanotti

propiedad privada como subordinado al derecho al uso comisin, al destino uni-
versal de los bienes”?’.

El parrafo es muy significativo en cuanto a la diferencia con-
ceptual. El problema por ende es el siguiente: la economia de merca-
do, fundamentada en la escuela austriaca, ses contradictoria con el
“destino universal de los bienes”? sQué quiere decir tal cosa? ¢Y qué
relacién tiene ello con la funcién social?

Comencemos pues a desentrafar los principios de solucion.

2. El principio en si mismo. Su fundamento

El principio de la funcién social de la propiedad afirma que
ésta debe cumplir una “funcién social”. ¢Qué significa tal cosa? Signi-
fica que pueda adecuarse al bien comiin. Esto es, el sistema de propie-
dad no debe ser contradictorio con el bien comun del marco social. Y
eso, a su vez, ¢por quér Porque, segin la concepcion cristiana, Dios
ha dado los bienes de la Creaciéon en comin al género humano para
que éste los utilice para beneficio de todos los hombres. Tal cosa es
lo que en terminologia neotomista se denomina derecho natural pri-
mario. Y es después, en una deduccién posterior, cuando se razona de
este modo: ¢cudl es la manera en la cual més eficientemente se cum-
ple el precepto del destino comun de los bienes? ¢de qué modo orga-
nizar la propiedad de los mismos para que ésta beneficie maxima-
mente a todos los hombres? Y es entonces cuando se responde?®: con
el régimen de propiedad privada de los bienes de consumo y de pro-
duccién; y asi la propiedad aparece como un derecho natural secunda-
rio (significando “secundario” que se ha llegado a él en una deduccion
posterior; #o significa “sin importancia”)?’. Alli estd justamente su
“funcién social”’. El Vaticano II afirma claramente esta relacién
conceptual entre la funcién social y la fundamentacion y caracteriza-

21 En L ‘Osservatore Romano, Afio XIII, Nro 664, 20/9/81. Punto 14.

28 Santo Tomas de Aquino: Summa Theologiae, 11-11, Q. 606, a. 2, c. Marietti, Torino,
1963.

29 Recuérdese que en nuestro ensayo acerca del Liberalismo y la religién Catdlica (Op.
Cit.), fundamentiabamos el derecho natural de propiedad precisamente en su utilidad
social, demostrando que es necesatio para economizar recursos y elevar el nivel de
vida.

30 Ver Hoéftner, Joseph: Manual de Doctrina Social Cristiana; Rialp, Madrid, 1974. Se-
gunda parte, seccion 3ra., punto 4.

24



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

113

cién del derecho de propiedad como secundario: ... La propiedad
privada comporta, por su misma naturaleza, una funciéon social que
corresponde a la ley del destino comun de los bienes™!.

Por eso en la DSI la propiedad aparece como un derecho na-
tural: por su utilidad social; por ser el medio para cumplir con el pre-
cepto del destino comun y universal de los bienes®. Es interesante, al
respecto, obsetvar que esta concepcién es muy cercana a muchos de
los acérrimos defensores del derecho de propiedad. Veamos por
ejemplo el siguiente parrafo: ““...Lo mismo si nos atenemos a la razdn
natural, que nos ensefia que los hombres, una vez nacidos, tienen el
derecho de salvaguardar su existencia, y por consiguiente, el de comer
y beber y el de disponer de otras cosas que la Naturaleza otorga para
su subsistencia, que si nos atenemos a la Revelacion, que nos propot-
ciona un relato de como Dios otorgd el mundo a Adan, y a Noé y sus
hijos, resulta completamente claro que Dios, como dice el rey David
(Salmo CXV, 16), ‘Entregé la tierra a los hijos de los hombres’, se la
dio en comun al género humano. Pero, después de dar eso por su-
puesto, paréceles a algunos grandisima dificultad explicar cémo pue-
de nadie conseguir la propiedad de una cosa cualquiera... Sin embatr-
go, trataré de demostrar de qué manera pueden los hombres tener
acceso a la propiedad en varias parcelas de lo que Dios entregd en
comun al género humano, y eso sin necesidad de que exista un acuer-

31 Gaudim et Spes, punto 71, Op. Cit.

* 2004, 6. Cabe hacer algunas importantes aclaraciones adicionales. Uno, que hablar
de “destino universal de los bienes” es una expresion intrinsecamente religiosa, rela-
cionada al contexto de la creacién divina, donde todo lo creado, no racional, es “pa-
ra” el ser humano, y éste, para Dios. Quien a partir de esta expresion crea que no hay
escasez natural de recursos incurre en un non sequitur y mezcla los planos. Por su-
puesto, dado que el cristiano vive en la “abundancia de la Gracia de Dios”, cabe
reconocer que la escasez de bienes y servicios no le es a veces un tema facil o agrada-
ble, pero ello no implica que lo que la EAE estudia sobre la escasez no pueda ser
considerada como una opinable premisa adicional (de razén) a partir de la cual inferir
nuevas razones para la propiedad como derecho natural secundario. En segundo
lugar hay que agregar que los textos de Santo Tomas sobre la propiedad, en sus
aspectos ius-naturalistas mas fundamentales, admiten ser compatibilizados con lo que
hoy, en una economia de acumulacién de capital, llamamos propiedad privada de los
medios de produccién. Pero Santo Tomas escribe en un contexto feudal que no hay
que olvidar, y ello se nota palmariamente en sus textos. Cualquier intento de hacer de
esos textos una lectura literal, no histérica, de la cual inferir directamente, ya el socia-
lismo, ya el capitalismo, como en el siglo XX se los entiende, incurre en un mismo
error hermenéutico.

25



Gabriel |. Zanotti

do expreso de todos cuantos concurren a esa posesiéon comin”. Lo
que acabamos de citar corresponde al cap. V del Ensayo sobre e/ Gobier-
no Civil de ]. Locke; capitulo en el que trata acerca de la propie-
dad?.Como vemos, Locke, habiendo explicado el destino universal
de los bienes, tratard de explicar como pueden organizarse los hom-
bres con el régimen de propiedad privada precisamente a causa de ese
destino universal®.

El Magisterio Pontificio, basandose en las doctrinas sobre es-
te tema que ya se expresaban claramente desde Santo Tomas® | afir-
moé enfaticamente el derecho natural de propiedad, especialmente
desde Ledn XIII. Nos remitimos en este caso a nuestro articulo Pro-
piedad Privada, en el cual exponemos una larga serie de citas pontificias
sobre la materia’, de documentos tales como Qwuod apostolici muneris,
de Leén XTI (1878); Rerum Novarum, de Ledn XIII (1891); Fin dalla
prima nostra Enciclica de Plo X (1903); Quadragesimo anno, de Pio XI
(1931); el discurso sobre el cincuentenario de la Rerum Novarum, de
Pio X1II, La Solemmita (1941); Radiomensaje Oggz, de Pio XII (1944);
mensaje Co/ cuore aperto, de Pio XII (1955); Mater et magistra, de Juan
XXIII (1961). Quisiera destacar en este caso lo afirmado por Juan
XXIII en Mater et magistra sobre este tema, porque enmarca el dere-
cho natural de propiedad en el personalismo cristiano al cual nos
hemos referido en los dos capitulos anteriores: ““... El derecho de
propiedad privada, extendido incluso a bienes productivos, tiene
validez en todo tiempo, en cuanto que se funda en la naturaleza mis-
ma de las cosas, que nos ensefia que los individuos son anteriores a la
sociedad civil y que, por ello, la sociedad civil se ordena al hombre
como finalidad suya”.

32 Ed. Aguilar, Madrid, 1969.

* 2004, 7. Hoy no hubiéramos citado este texto de J. Locke. La argumentacién del
trabajo y la adquisién original son extrafias a lo que consideramos una fundamenta-
cién sanamente utilitaria (anexo 6) de la propiedad, en si compatible con Santo To-
mas.

33 Ver Héftner, Op. Cit., y Chafuen, Alejandro A., Op. Cit., cap. III.

34 En Rev. “Ideas sobre la Libertad”; Centro de Estudios sobre la Libertad, Bs. As.
Nro 42, ano XXV, diciembre de 1983.

3% DP, Op. Cit.

26



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

3. Lalibre iniciativa privada y el bien comun

Hasta ahora hemos visto que la DSI afirma el derecho natu-
ral de propiedad. Ahora bien: de la afirmacién del derecho a la pro-
piedad privada de los medios de produccién se desprende como co-
rolario el respeto a la libre iniciativa que surge como resultado del
ejercicio del derecho de propiedad. En este punto no hay tampoco
contradicciéon con el Magisterio Pontificio. Para demostrarlo sera
necesario reiterar las citas que habiamos utilizado en nuestro articulo
Propiedad Privada (Op. Cit.). En primer lugar, tenemos el texto que ya
citamos al hablar del PS: “La economia —por lo demas, como las
restantes ramas de la actividad humana- no es por naturaleza una
institucién del Estado; por el contrario, es el producto viviente de la
libre iniciativa de los individuos y de sus agrupaciones libremente
constituidas” (Pio XII, 7/5/49). También afirma Pio XII, el 14/7/54,
en una carta dirigida al profesor Charles Flory, con motivo de la XLI
Semana Social de Francia: “... La fidelidad de los gobernantes a este
ideal sera su mejor salvaguarda contra la doble tentacién que le ace-
cha ante la amplitud creciente de su tarea: tentacién de debilidad, que
les harfa abdicar bajo la presion conjugada de los hombres y los acon-
tecimientos; tentacion inversa de estatismo, por la que los poderes
publicos llegarfan a sustituirse indebidamente a la libre iniciativa pri-
vada para regir de forma inmediata la economia social y los otros
campos de la actividad humana™3.Y Juan XXIII, en la Mater et magis-
tra, afirma: “..Hay que establecer ante todo que, en el orden econé-
mico, la patte principal corresponde a la iniciativa privada de los indi-
viduos, ya trabajen solos, ya asociados con otros para el logro de
intereses comunes” %7. Incluso, debemos destacar un texto importan-
tisimo, donde Pio XII explica ¢dmo colabora la iniciativa privada con el bien
comiin, destacando su funcion social: “Este vuestro trabajo —dice en su
discurso del 13/4/56 a los pequefios empresatios - demuestra, una
vez mas, lo que puede, en el campo de la produccion, la actividad
privada bien entendida y convenientemente libre. Ella contribuye a
acrecentar la riqueza comun y, ademas, a aligerar la fatiga del hombre,
a elevar el rendimiento del trabajo, a disminuir el costo de produccién
y a acelerar la formacién del ahorro”. La iniciativa privada, por tanto:

3 DP, Op. Cit., tomo 11, p. 1022.
37 DP, Op. Cit., t. 111, p. 1161,
3 DP, Op. Cit., t. 111, p. 988.

27



Gabriel |. Zanotti

1) acrecienta la riqueza comiin (destaquese “comuin” y relaciéneselo
con el “destino comin de los bienes”); 2) aligera la fatiga del hombre;
3) eleva el rendimiento del trabajo; 4) disminuye el costo de produc-
cion; 5) acelera la formacion del ahorro. ¢No esta bien clara y distinta,
allf, la “funcién social” de la propiedad y la libre iniciativar?

Pero aqui no termina el problema. Al contrario, comienza lo
mas arduo. Porque hasta ahora hemos visto que la DSI afirma el
derecho natural de propiedad y la libre iniciativa privada, relacionada
ambas cosas con la funcién social de la propiedad y el bien comun.
Ninguna contradiccién hasta aqui con la EAE, cuya afirmacién cien-
tifica sobre el tema de la propiedad es que es necesaria para economi-
zar recursos, esto es, permitir el calculo econémico, lo cual, ya desde
el punto de vista de la ética social, de ningin modo es contradictotio
con el bien comun.

La dificultad consiste en lo siguiente: no habrfa inconvenien-
te, por parte de la DSI, en admitir la libre iniciativa privada, pero no
“regulada por el mercado”, como dirfa la escuela austriaca, sino “re-
gulada por el estado en funcién del bien comun”. Pues dijo Pio XI,
en la QA%, que “... la libre concurrencia no puede regir en modo
alguno la economia”, y que es necesario recurrir a un nuevo principio
rector.

Como vemos, la dificultad que ahora se plantea es grave, y
ahora debemos por ende maximizar nuestra delimitacién conceptual.

Ante todo: ¢qué significa /bre iniciativa privada? Pues es en
la delimitacién del calificativo “libre” donde esta el nudo de la cues-
tién. ¢Significa acaso “libre para cualquier cosa” Pues en ese caso
implicatia libre iniciativa privada para, por ejemplo, tomar el té, matar
a mi vecino, tocar el piano, leer un libro, robar un banco, etcétera. O
sea, libre para cualquier cosa, buena o mala.

Descartando, desde luego, este primer significado, es obvio
que la libre iniciativa privada debe transitar por determinados “cano-
nes”, esto es, descartando que signifique un libertinaje total, se dedu-
ce que la libre iniciativa debe ser “regulada”, lo cual implica: sometida
a determinadas reglas o normas por las cuales debe circular.

Una vez establecido este punto, debemos entonces analizar
qué significa, a su vez, que la libre iniciativa esté sometida a normas.
¢De qué normas se trata ¢ Para responder a la cuestion, recordemos

3 DP, Op. Cit., punto 88.

28



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

que la normatividad a la cual la iniciativa privada debe someterse esta
regulando el movimiento que surge del ejercicio al derecho de propiedad.
Por ende, la clave de la cuestién es que dicha normatividad no anule el
derecho de propiedad. Para lo cual, a su vez, debe dilucidarse cual es
la esencia del derecho de propiedad.

Llegando este momento del analisis, debemos introducirnos
por un momento en un punto especifico de economia politica, para
analizar qué significa economizar recursos en el mercado. Economi-
zar recursos en el mercado significa satisfacer las necesidades priori-
tarias de los consumidores (las personas humanas en su funcién de
demandantes) con el método menos costoso posible. Este es casi el
ABC de la economia politica, que incluso es aceptado por economis-
tas no pertenecientes a la escuela austriaca. Esto es, dada la escasez de
recursos, éstos deben ser economizados, o sea, utilizados en las nece-
sidades prioritarias, con el menor costo posible.

En el marco social, como dijimos, eso implica que deben sa-
tisfacerse las necesidades prioritarias de los consumidores con el
menor costo. El proceso entonces se divide en dos partes. En primer
lugar, la determinacién de las necesidades prioritarias. En segundo
lugar, que las mismas sean satisfechas del modo menos costoso posi-
ble. En el mercado, donde, por definicién (ver nuestros “Fundamen-
tos...”Op. Cit, cap. 3, punto 5), estamos en presencia de propiedad
privada, dicho proceso se cumple de la siguiente manera. En primer
lugar, los consumidores, mediante sus compras y/o abstenciones de
comprar, van dirigiendo sus recursos hacia aquellas necesidades que
ellos consideran prioritarias. Dado que, por definicion, nadie puede
en el mercado vender lo que no es comprado, la oferta se va dirigien-
do hacia aquello que en el mercado es demandado. De ese modo se
evita que se gasten recursos en lo no prioritario. En segundo lugar,
los oferentes, para minimizar costos, tratan de realizar la combinacién
de recursos (que son sus factores de produccién) menos costosa
posible. Dado que quien incurre en costos que sobrepasen su precio
de venta no puede mantenerse en el mercado, el proceso tiende a que
permanezcan en el mercado quienes son mas eficientes para reducir
costos. Como vemos, debido a este proceso, en el mercado (donde
hay propiedad privada y libre intercambio de bienes y servicios) se
tiende a la economizacién de recursos. Por otra parte, no se parte en
este analisis de que el mercado es perfecto, sino que muy por el con-

29



Gabriel |. Zanotti

trario, se parte de que es por naturaleza imperfecto (esto es, los re-
cursos nunca son economizados de manera perfecta) y que su movi-
miento tiende asintdticamente a reducir las imperfecciones (ver nues-
tros “Fundamentos...” Op. Cit., cap. 5, punto 1, 1.).

Esto es lo que un autor de ética social catdlica como J. Mess-
ner describe del siguiente modo, en su libro Etica social y aplicada®; en
el punto 104: “El mercado... pone en interaccién oferta y demanda y
tiende a equilibrarlas... dirige la produccién: a través de la demanda
lleva al productor los pedidos de los consumidores”. Y agrega: “En la
economia social de la libertad ordenada, el mercado hace que se in-
tente satisfacer lo mejor posible las necesidades vitales y culturales de
todos los bienes naturales y las fuerzas laborales disponibles. En efec-
to, los productores se esfuerzan, naturalmente, por conseguir el mayor
cambio posible, o sea, la mayor ganancia, por los bienes ofrecidos. Esto
lo consiguen si producen bienes de la misma calidad a menor costo,
bienes de calidad superior a igual costo, que el valor medio de cambio”.

Con respecto a ambas fases del proceso, se plantean dos po-
sibilidades, excluyentes entre si. Con respecto a la primer parte del
proceso, o los consumidores deciden lo prioritario mediante sus
compras, ¢ 70. En este caso, lo decide otro, otro que desde luego debe
disponer de la fuerza necesaria para impedir que los consumidores
decidan. Y, en la segunda parte, o es el oferente quien decide de qué
modo combinari sus recursos, o 7o.

En este caso, esto es, si no lo decide, lo decide otro, y ese
otro, a su vez, o no tenia el derecho positivo de hacerlo (un particular
que hace violencia al oferente), o si lo tenia, en cuyo caso estara el
estado como agente final dltimo que esta decidiendo de qué nodo se
combinaran los recursos.

En realidad, las dos posibilidades excluyentes pueden ser re-
ducidas a la segunda, por cuanto si el oferente (o0 empresario, o pro-
motor) no decide de qué modo combinara sus recutrsos, sino que es
el estado (descartamos la posibilidad de un particular que ejerce vio-
lencia, pues en ese caso es un delito penado por la ley) quien decide el
modo de combinar los recursos, entonces el estado tiene la capacidad
de decidir qué, cémo y cuanto se fabrica, combinando los factores de
produccién a su voluntad.

40 Rialp, Madrid, 1967.

30



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Y en este punto debemos analizar consiguientemente cual de
las dos posibilidades excluyentes es la compatible con la esencia del
derecho de propiedad. Si estamos afirmando el derecho a la propie-
dad privada de los medios de produccion (ademas de los de consumo), se
desprende no sélo la libre iniciativa privada, sino que ademas existe la
capacidad de uso y disposicion, por parte del propietario, de sus me-
dios de produccion*! ; lo cual implica por ende la capacidad de decidir
cual es su combinacién menos costosa. Como vemos, esto se des-
prende de la esencia del derecho de propiedad. Y esta implicancia del
derecho de propiedad fue claramente afirmada pro Pio XII, cuando,
en su ya citado discurso del 7/5/49, expreso: ... El propietario de
los medios de produccién, quienquiera que sea, -propietario particu-
lar, asociacién de obreros o fundacién-, debe, siempre dentro de los
limites del derecho publico de la economia, permanecer duesio de sus
decisiones econdmicas” (el subrayado es nuestro). Como vemos, si el es-
tado decide qué, como y cuanto se fabrica, el propietario de los me-
dios de producciéon ya no es duefio de sus decisiones econémicas, y
por ende, por definicién, deja de ser propietario: se ha eliminado (no “re-
gulado”) a la propiedad privada de los medios de produccién y se ha
pasado a la propiedad estatal.

Estamos, sencillamente, en un punto crucial. Justamente,
cuando muchos autores catélicos afirman que hay un “tercer camino”
y critican a los economistas de la escuela austriaca, pues éstos afirman
que o se respeta el mercado o hay colectivismo, estamos en presencia
de dos grupos que no se entienden por su lenguaje distinto. Si el “ter-
cer camino” implica distinguir conceptualmente entre “derecho abso-
luto o ilimitado de propiedad”, propiedad privada como derecho
natural secundario. Y anulacién de la propiedad (colectivismo), sien-
do lo segundo el camino intermedio, entonces es obvio que en ese
caso no hay contradicciéon con una economia de mercado genuina, la
cual, como estamos viendo, en modo alguno, es contradictoria con la
fundamentacién ética del derecho de propiedad como derecho natu-
ral secundatio. El problema es que el derecho natural de propiedad,
aunque fundamentado como derecho natural secundario, implica que
el propietatio es duefio de sus decisiones econémicas, como dijo Pio
XII, y, por lo tanto, o sea capacidad de decision se respeta, o 7o, y en

41 Esta disposicion es relativa en el caso del factor de produccion trabajo, que no es
“comprado”, sino mas bien “alquilado”, segun lo establecido en el contrato laboral.

31



Gabriel |. Zanotti

ese ultimo caso se anula el derecho de propiedad, y es el estado quien
pasa a decidir qué, cémo, donde y cuanto se produce. En ese sentido,
y sélo en ese, es que no hay mas que dos posibilidades: o respetar la
esencia del derecho de propiedad, o no respetarla, esto es, violar el
derecho de propiedad. Y es por este motivo que A. F. Utz, otro des-
tacado autor de ética social catélica, afirma: ““... La economia planifi-
cada se caracteriza por la planificacién central, es decir, estatal, del
proceso de trabajo dividido. Aqui no puede existir la propiedad pri-
vada de los medios de produccion, en la medida en que se tome con serie-
dad ¢l principio segiin el cnal la propiedad productiva incluye también el poder
disponer de ella. E1 mercado es por lo tanto imposible”2. Y agrega mas
abajo: “Con respecto a la economfa humana, y no solamente con
respecto a la técnica, hay sélo dos opciones: economia de mercado
individualizada (con propiedad [privada) y economia planificada, de
cualquier modo que se considere”.

Por otra parte, es obvio que el hecho de que el estado decida
qué, cémo, y cuanto se produce, es manifiestamente contradictorio
con las palabras de Pio XII que claramente afirmaban que “...La
economia —por lo demas, como las restantes ramas de la actividad
humana— no es por naturaleza una institucion del Estado...”* y manifies-
tamente contradictorio con el PS analizado en el cap. 2: “... Las fun-
ciones del Estado —dice J. Messner en su libro Efica Social, Politica y
Econdmica a la lug, del Derecho Natural**— tienen una base iusnaturalista y
estan limitadas por el principio del bien comtn y el de subsidiariedad.
Segun este ultimo, la economia cae, en primer lugar, dentro del ambi-
to de la autorresponsabilidad y de la actividad del individuo, o sea, de
la iniciativa privada; éste es un principio ordenador que, especialmen-
te en unién con el de la propiedad privada, determina el ordenamien-
to basico de la economia social en su ambito de trafico o de compe-
tencia”.

Pero entonces, llega el momento de preguntarnos: ¢qué su-
cede con el parrafo de Pio XI citado al principio, donde afirmaba que
la libre concurrencia no puede regir “en modo alguno” a la econo-
miar Pues bien, estamos aqui ante uno de los habituales problemas de
traduccion. Sencillamente, Pio XI o dice eso. Lo que dice, segun la

42 Entre neoliberalismo y neomarxismo; Herder, Barcelona, 1977. Cap. X.
43 El subrayado es nuestro.
4 Rialp, Madrid, 1967, Pag. 1427.

32



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

versién oficial del documento, es lo siguiente: “At liberum certa-
men... rem oeconomicam dirigere plane nequit”, lo cual significa,
literalmente traducido, lo siguiente: “Pero la libre concurrencia... a la
cosa econémica regir totalmente no puede”. El adverbio latino “pla-
ne” no significa “en modo alguno”, como se tradujo, sino que signifi-
ca “absolutamente”, “enteramente”, “totalmente”, “del todo”. Lo
cual implica, por decitlo amablemente, un matiz conceptual gue cambia
totalmente la cuestion. Y aqui retornamos a que la libre iniciativa privada
no puede ser regulada. Pues es absolutamente cierto que la libre inicia-
tiva privada no puede regir “totalmente” o “enteramente” a la eco-
nomia, sino que esta limitada y subordinada a las reglas por las cuales
debe transitar —excepto que en el concepto de libre iniciativa privada
ya se incluyan tales reglas-. Y habiendo excluido que dicha regulacién
sea una planificacién central que anule el derecho de propiedad- en lo
cual se incluye una planificacion indirecta que lo anule de hecho-, se
desprende que dichas reglas se refieren a normas legales de derecho
positivo (recordar punto 4 del cap. 1) a las cuales deben ajustarse los
propietarios en su libre iniciativa. Lo cual en modo alguno es contra-
dictorio con la EAE, del cual jamas ha negado que, desde un punto
de vista clentifico, la propiedad necesita de un marco legal adecuado
por donde transitar. Y es uno de sus mas importantes representantes,
F. A. von Hayek, quien dice en su libro Camino de Servidumbre: “La
argumentacion liberal...no niega, antes bien, afirma que, si la compe-
tencia ha de actuar con ventaja, requiere una estructura legal cuidado-
samente pensada...”. Y mas adelante agrega: “Se ha desatendido, por
desgracia, el estudio sistematico de las instituciones legales que permi-
tirfan actuar eficientemente al sistema de la competencia; y pueden
aportarse fuertes argumentos para demostrar que las serias deficen-
cias en este campo, especialmente con respecto a las leyes sobre aso-
ciaciones anénimas y patentes, no solo han restado eficacia a la com-
petencia, sino que incluso han llevado a su destrucciéon en muchas
esferas”#,

Pero, podria decirse en contra de lo anterior: lo que Ud. estd
diciendo parece estar pensado desde la “economia social de merca-
do”, pero no desde su tan apreciada escuela austriaca. ¢Esta Ud. pro-
poniendo las famosas “intervenciones conformes”?

4 Alianza Editorial, Madrid, 1976, Cap. III.

33



Gabriel |. Zanotti

Respondo: de ningiin modo estoy utilizando la falsa dialécti-
ca entre intervenciones conformes o no conformes, ni estoy partien-
do de la teoria neoliberal alemana sobre los monopolios (ver nuestros
“Fundamentos...”, cap. 5, 1.1). La escuela austriaca parte de que el
mercado es imperfecto y de que precisamente por tal cosa debe res-
petarse la propiedad privada, para que el proceso que hemos descrip-
to acerque al mercado a la economizaciéon optima de recursos. Si la
estructura legal que custodia el proceso esta bien pensada, como dice
Hayek, esta misma estructura legal asegurard la tendencia a la elimina-
ci6n de los monopolios paralelamente a la optimizacién de la econo-
mizacién de recursos. El planteo es totalmente distinto. No se trata
de una legislacion “correctiva” sino “preventiva”. El propio J. Mess-
ner expresa esto cuando afirma*: “... El estado debe crear los presu-
puestos necesarios para que se produzca un control eficaz que emane
de las propias fuerzas de la competencia”. Y agrega posteriormente,
ejemplificando cuales pueden ser esos presupuestos: “... eliminacién
de barreras que se oponen a la industria grande y pequefia, el aban-
dono de las protecciones impositivas y la supresion de las subvencio-
nes. Irfan acompafiadas de politica comercial, tales como la reduccién
de aranceles y la supresiéon de las limitaciones a la importacion. ..
Segun esto, en relacién con el mercado interno y con el comercio
exterior, se requerirfa la implantacién de medidas de ‘liberaliza-
cion”¥7. Después agrega Messner otras medidas que ya no compat-
timos.

Vemos ahora claramente esta ley fundamental: cuando una empresa ob-
tiene sus beneficios debido a protecciones y privilegios especiales (medidas pregona-
das por el intervencionismo) y no por su eficiencia en servir a los consumidores (lo
que propone la economia de mercado) entonces se estd atentando contra la prima-
cia del bien comiin, y prevalece un determinado interés particular o sectorial. *8. Y
hemos nombrado al bien comun. Ese es el nuevo principio rector (en
relacién a la justicia distributiva, a la cual después nos referiremos) al
cual debe subordinarse la iniciativa privada. Y esa subordinacién se
produce cuando ésta opera con igualdad ante la ley y ausencia de
privilegios, cosa constantemente pregonada por la economia de mer-
cado sobre la base de la escuela austriaca.

4 Op. Cit., p. 1312.
47 Pag. 1380.
4 Ver Chaufen, A.; Op. Cit.

34



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Llegamos pues a esta conclusiéon general: la libre iniciativa
privada, fundamentada en la EAE, o es contradictoria con los principios
de ética social de la DSI con respecto a la propiedad privada”.

4. Justicia, Caridad y Propiedad

El analisis del punto anterior quedaria incompleto si no lo
ampliamos con el estudio del tema de hasta donde debe alcanzar la
ley humana positiva en cuanto a los limites del derecho de propiedad.
Para ello, nada mejor que recurrir, en este contexto, al mismo magis-
terio pontificio. Leén XIII toca este punto en su famosa enciclica
Rerum Novarum (en el punto 16 de la ed. BAC). El parrafo es largo, y a
la vez muy sustancioso e importante. “Poseer bienes en privado —dice
el Papa—, segin hemos dicho poco antes, es derecho natural del
hombre; y usar de este derecho sobre todo en la sociedad de la vida,
no sélo es licito, sino incluso necesario en absoluto. ‘Es licito que el
hombre posea cosas propias. Y es necesatio también para la vida

*2004, 8. Lo que hemos explicado sobre el funcionamiento del mercado corresponde
a la teorfa del proceso de mercado, caracteristica de la EAE, como paradigma alterna-
tivo a los modelos neoclasicos de equilibrio. Las fuentes de la teoria del proceso de
mercado son Mises y Hayek, y ha sido sistematizada sobre todo por I. Kirzner (de
este ultimo, ver sobre todo The Meaning of Market Process, Routledge, 1992). Esto
es importantisimo. De igual modo que en el caso de los bienes publicos, la teorfa del
mercado que se maneje es una premisa adicional (adicional a las premisas morales
basicas), “de razén”, opinable en relacién a la fe, pero indispensable a la hora de sacar
conclusiones generales sobre la intervencién o no del gobierno en el proceso de
mercado. No todos los economistas no austriacos tienen una tendencia estatista, pero
se podria decir que los modelos tradicionales de competencia perfecta y sus modelos
ad hoc (contrarios a la EAE) generan una “tentacién intelectual” de sacar conclusio-
nes mas estatistas. Esto es porque como se supone que obviamente el mercado “real”
no es perfecto, el gobierno debe cubrir, mediante su intervencién, la brecha entre el
mercado real y el petfecto, sobre todo en temas como bienes publicos, externalidades
negativas y distribucién de la riqueza. En cambio, con la teorfa del proceso de merca-
do como premisa (de razén) las conclusiones son distintas: el mercado es un proceso
de descubrimiento mediante el cual los bienes publicos son potencialmente privatiza-
bles, y las externalidades negativas, en potencia de ser internalizadas (mediante el
descubrimiento de nuevos derechos de propiedad). Veremos qué importante es
también este tema en la cuestién de la distribucién del ingreso. Por ahora baste sub-
rayar que la clave de la no contradiccién que seflalamos pasa por la afirmacién (opi-
nable en relacion a la fe) de la teorfa del proceso de mercado como modo de explicar
la armonia entre el libre mercado, la propiedad como derecho natural secundatio y el
bien comun.

35



Gabriel |. Zanotti

humana’ (II-11, Q. 66, a. 2). Y si se pregunta cudl es necesatio que sea
el uso de los bienes, la Iglesia respondera sin vacilacién alguna: ‘En
cuanto a esto, el hombre no debe considerar las cosas externas como
propias, sino como comunes, es decir, de modo que las comparta con
otros facilmente en sus necesidades. De donde el Apostol dice:
‘Manda a los ricos de este siglo... que den, que compartan con facili-
dad’ (II-11, Q. 65, a. 2). A nadie se manda socorrer a los demas con lo
necesario para sus usos personales o de los suyos; ni siquiera a dar a
otros lo que ¢l mismo necesita para conservar lo que convenga a su
persona, a su decoro: ‘Nadie debe vivir de una manera inconveniente’
(II-11, Q. 32, a. 6). Pero cuando se ha atendido suficientemente a la
necesidad y al decoro, es un deber socorrer a los indigentes con lo
que sobra. ‘Lo que sobra, dadlo en limosna’ (Lc., 11, 41)”%.

Aqui hagamos un alto. Observemos que el Papa esta recor-
dando los deberes de Caridad, tan caros a la conciencia cristiana (la
Caridad es ¢/ mandamiento principal de la I.ey —Romanos, 13, 8/10-).
Pero Ledon XIII no confunde la justicia Divina con la justicia humana.
Y después de recordar esos fundamentales deberes de Caridad, agre-
ga: “No son éstos, sin embargo, deberes de justicia, salvo en los casos
de necesidad extrema, sino de caridad cristiana, z cual ciertamente no hay
derecho de excigirla por ley. Pero antes que la ley y el juicio de los hombres
estan la ley y el juicio de Cristo Dios...”). Como se infiere del tltimo
parrafo, Leén XIII afirma claramente que los deberes de caridad no
pueden estar sometidos a la ley bumana (aunque si lo estan, por su-
puesto, a la ley Divina). Lo cual no es enseflanza aislada de Ledn
XIII. Es enfaticamente reiterada por Pio XI en Quwadragesimo anno:
“..Y, para poner limites precisos a las controversias que han comen-
zado a suscitarse en torno a la propiedad y a los deberes a ella in-
herentes, hay que establecer previamente como fundamento lo que ya
sentd Leon XIII, esto es, que e/ derecho de propiedad se distingue de su
gercicio. La justicia llamada conmutativa manda, es verdad, respetar
santamente la divisiéon de a propiedad y no invadir el derecho ajeno
excediendo los limites del propio dominio, pero los duefios no hagan
uso de lo propio si no es honestamente, esto no atafie ya a dicha
justicia, sino a otras virtudes, el cumplimiento de las cuales ‘no hay
derecho de exigirlo por la ley’ (enciclica Rerum Novarum, n. 19).

© DP, Op. Cit.

50 El subrayado es nuestro.

36



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Afirman sin razén, por consiguiente, algunos que tanto vale propie-
dad como uso honesto de la misma, distando todavia mucho mas de
ser verdadero que el derecho de propiedad perezca o se pierda por el
abuso o por el simple no uso™1.

Las enseflanzas de todo esto son por ende claras y distintas:
alguien puede no ser caritativo con sus bienes, pero, si ello sucede,
eso compete a la Justicia Divina, y no a la ley positiva humana (recor-
dar nuevamente al punto 4 del Cap. 1).

Desde el punto de vista de la ética cristiana, esto tiene sus
importantes implicancias. Pues nunca debemos olvidar que la Caridad
es el ¢e central de nuestra vida moral. Es la virtud feologal por la cual
amamos a Dios y al préjimo por el amor a Dios. Parte de ese amor
sera, por ende, compartir nuestros bienes, pero la Caridad, no es sdlo
eso. La Caridad es universalmente aplicable a toda nuestra vida, en
todos sus actos virtuosos, y por eso la Caridad, como dijo San Pablo,
es la Ley en su plenitud. Si tenemos Caridad, desearemos cumplir los
mandamientos. Y, en el caso de las riquezas, si por medio de ellas no
amamos al préjimo no cumplimos con el amor a Dios. Pero si el fin
del deseo de riquezas es, ademas de otros fines, ayudar al préjimo,
entonces estamos en camino hacia Dios. De lo contrario, no. Y des-
taquemos ademds la importancia acerca de ¢mo conseguimos los
bienes, esto es, con nuestro trabajo, comercio e industria, no atentan-
do contra la propiedad de otros. Pero silo este aspecto esta bajo la ley
bumana. Bl ser caritativo con las riquezas, con toda importancia que le
hemos asignado, no esta, sin embargo, sometido a la ley humana. De
lo contrario darfamos al estado un control sobre las conciencias y
sobre la propiedad que terminatia con ésta totalmente, produciendo
ello un herida mortal al bien comuin politico. Por lo tanto, si una
persona gana una fortuna honestamente, pero no es caritativo con
ella, la justicia humana nada tiene que hacer. Solamente cuidar que la
fortuna haya sido ganada sin atentar contra la propiedad de otros. Y
es precisamente la ESCUELA AUSTRIACA DE ECONOMIA la
que nos ensefla que en una economia de mercado genuina, con igual-
dad ante la ley y ausencia de privilegios, sélo obtienen ganancias
quienes son mas eficientes en satisfacer las necesidades de los con-
sumidores. Y, desde el punto de vista d el ética social, ése es justa-

51 DSO, Op. Cit.,, Punto 47 de esta edicién. Agradezco a Alejandro Chafuen por
haberme advertido de la importancia de este texto.

37



Gabriel |. Zanotti

mente el criterio que justifica la ganancia: su funcién social. Nueva-
mente, escuchemos al Magisterio: “..No se prohibe en efecto —dice
Pio XI en QA-, aumentar adecuada y justamente su fortuna a quien
quiera que trabaja para producir bienes, sino que aun es justo que
quien sirve a la comunidad y la enriquece, con los bienes aumentados
de la sociedad se haga él mismo mas rico, siempre que todo esto se
persiga con el debido respeto para con las leyes de Dios y sin menos-
cabo de los derechos ajenos y se empleen segin el orden de la fe y de
la recta razén”2. Hste es un criterio ético que ya habfan sefialado
escolasticos catdlicos como Antonio de Florencia, Domingo de Soto
y Luis de Molina, como ensefian expertos en el tema como Alejandro
Chafuen® y J. Messner. Debe pues tenerse en cuenta que, aunque
alguien no cumpla con el deber de ser caritativo, el sélo hecho de
haber adquirido sus bienes honestamente, en una economia de mer-
cado, ya significa un beneficio para toda la comunidad (excepto que
seamos marxistas y pensemos que la ganancia de unos deriva necesa-
riamente de la pobreza de otros, cosa vasta y ampliamente refutada
tanto por la escuela austriaca como por la DSI). Por supuesto, no
puede dejar de ser una gran satisfaccién para toda conciencia cristiana
contemplar a aquellos empresarios que, ademas de realizar buenas
inversiones, son catitativos (ademds de ser también de por si, un acto de
caridad realizar una buena inversion)>*.

Pero no debemos terminar este tema sin antes aclarar un
punto que seguramente habra preocupado a mas de un partidario de
la economia de mercado. ¢Qué significa el “caso de necesidad extre-
ma”, que Leén XIII pone como excepcidén? (esto es, que ese caso es
legislable por la ley positiva humana). ¢Significa acaso que en una
situacién de gravedad extrema —como catastrofes naturales- debemos
anular el marcado y socializar todo? Nada de eso. No es mas que el
ejemplo que nos muestra que el derecho de propiedad estd siempre
subordinado al destino universal de los bienes, y que por ende, cuan-
do peligra el derecho a la vida, cede el de la propiedad. Ejemplifique-
mos esto para que no queden dudas. Supongamos que soy médico de
guardia en un hospital. Llega un apersona en peligro de muerte. Para

2 DP, Op. Cit.

53 Ver Op. Cit. También Messner, J.; Op. Cit.

5 Ver Romero Catranza, Ambrosio: Enrigue Shaw y sus circunstancias; Ed. Fund. Ale-
jandro Shaw, Buenos Aiers, 1984.

38



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

salvarle la vida, necesito recurrir al remedio X. Pero el remedio o la
droga X se encuentra en el despacho privado del director del hospital,
siendo ademis, dicha droga, propiedad legitimamente adquirida, del
director. Pero éste no estd. Tampoco puedo comunicarme con éL
Entonces fuerzo la puerta de su despacho, rompo el armario privado
, cerrado con llave, donde se encuentra la droga X, me apropio de ella
y se la doy a mi paciente, con lo cual éste salva su vida. ¢Acaso soy un
ladrén?

Por supuesto que el tema es delicado y no debe dar lugar a
abusos. Por eso, en el libro Teologia Moral para Seglares, de A. Royo
Marin®, encontramos las siguientes aclaraciones: “...no es licito ir mas
lejos de los que sea suficiente para liberarse a s{ mismo o a otros de
esa extrema necesidad”. Y agrega: “En necesidad comin y adn en la
simplemente grave #o es licito tomar nada de los bienes ajenos”. Y lo
fundamenta de este modo: “l. Porque la naturaleza no confiere al
hombre el derecho absoluto mds que sobre cosas necesarias para
conservar la vida, que no peligra en grave o comin necesidad. 2. Por-
que, de lo contrario, peligrarfa no solo la propiedad privada, sino el
bien comun, ya que quedaria abierta una ancha puerta para innume-
rables robos. Por lo que Inocencio X1 condend la siguiente proposicion
laxista: ‘Es permitido robar no solo en caso de necesidad extrema,
sino también de necesidad grave’ (D. 1186)”.

Todo lo anterior tiene sus implicancias, también, en el tema
de la justicia en los precios. No trataremos in extenso esta cuestion, y
nos remitimos a la s excelentes investigaciones realizadas por J.
Messner (en sus dos libros que hemos citado), M. Rosthbard (quien
compendia las investigaciones de J. A. Schumpeter, Majorie Grice-
Hutchinson, De Roover, D. Herlihy y E. Kauder)®, y en nuestro pais
Manuel Rio%7 y Alejandro Chafuen’, en referencia a las doctrinas de
la escolastica catdlica sobre la justicia en los precios cuyo eje central
es el concepto de “communis aestimatio”. O sea que es justo el pre-

55 BAC, Madrid, 1973, Libro III, cap. 3. Los subrayados son nuestros.

56 Ver Rothbard, M. N.: New Light on the Prebistory of the Aunstrian School, en el libro
“The foundations of Modern Austrian Economics”, Sheed and Ward, Kansas City,
1976, hay traduccion castellana: Las raices escoldsticas de la economia liberal, ed. Esedec,
Bs. As., 1978.

57 Rio, M.: E/ precio justo: una coincidencia del liberalismo y del tomismo, en el diatio “La
Prensa” (Bs. As.), del 28/10/1974.

58 Op. Cit.

39



Gabriel |. Zanotti

cio que se forma en el mercado reflejando la “estimacién comun”
sobre determinado bien, de acuerdo a las valuaciones de oferente y
demandante. Por supuesto, como dijimos, el mercado aludido en esta
doctrina moral es un mercado en el cual rijan las maximas condicio-
nes de igualdad ante la ley y ausencia de privilegios especiales que
distorsionen al libre intercambio. Es aqui donde la escuela austriaca
sostiene la importancia de asegurar las condiciones de maxima segu-
ridad juridica para lograr tal cosa, como legislacion preventiva. Volve-
Mos a reiterar: #o se parte en este planteo de gue, para funcionar con justicia, el
mercado debe ser ‘perfecto”. Pues si partimos de ese supuesto, cuando
descubramos que nos es perfecto llamaremos entonces al estado para
corregir sus imperfecciones. El planteo es inverso. El mercado es un
proceso que tiende hacia la economizacion de recursos perfecta, sin llegar
nunca plenamente a alcanzarla, pero acercandose asintéticamente a
ella si 70 hay intervenciones indebidas que provoquen que ¢/ éxito de la
empresa dependa de la proteccion especial del estado y no de las eficiencia en satis-
Sacer a los consumidores: 1o cual atenta contra le bien comun y crea una
estructura econémica oligopodlica y corporativa intrinsecamente inefi-
ciente. Este es el planteo de la EAE, que de ningun modo estd en
contradiccién con la doctrina moral de la “communis aestimatio” en
los precios.

Debe tenerse en cuenta, ademas, que dado que la capacidad
de intercambiar a un determinado precio es patte del ejercicio de la
propiedad, las normas éticas que regulen ese acto de intercambio
derivaran de las mismas normas que rigen el derecho de propiedad,
las cuales hemos analizado en todo este capitulo.

Por dltimo, no dejemos de actre alusion a un tema que ha es-
tado tacito en el desarrollo de esta tematica. Se trata de la desigualdad
de rentas y patrimonios. Es obvio que de un orden de vigencia de la
propiedad como hemos descripto, se desprende una natural desigual-
dad en las escalas patrimoniales, de ningiin modo contradictoria con
la igualdad de los hombres en derechos y deberes, y teniendo en
cuenta, ademas, todo lo dicho sobre la justicia y la Caridad. Es famo-
so ya el pasaje de la Rerum Novarum (RN) donde Ledn XIII se refiere
a este tema: “Establézcase, por tanto, en primer lugar, que debe ser
respetada la condicién humana, que no se puede igualar en la socie-
dad civil lo alto con lo bajo. Los socialistas lo pretenden, es verdad,
pero todo es vana tentativa contra la naturaleza de las cosas. Y hay

40



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

por naturaleza entre los hombres muchas y grandes diferencias; no
son iguales los talentos de todos, ni la habilidad, ni la salud, ni lo son
las fuerzas; y de la inevitable diferencia de estas cosas brota esponta-
neamente la diferencia de fortuna. Todo esto en correlaciéon perfecta
con los usos y necesidades de los particulares, cuanto de la comuni-
dad, pues, que la vida en comun precisa de aptitudes varias, de oficios
diversos, al desempefio de los cuales se sienten impedidos los hom-
bres, mas que nada, por la diferente posicién social de cada uno”>.
Por supuesto, el reconocer la justicia de la desigualdad natural de
fortunas no obsta ni de se contradice de ningin modo con el nobili-
simo deseo de que cada vez sea mayor la cantidad de personas que
puedan ir aumentando su patrimonio para la satisfaccion de lo que
para su juicio juzguen necesario, y tal cosa es justamente lo que se
logra cuando aumenta progresivamente la cuantia de capital en el
marco social, unico medio para el aumento de los salarios reales: lo
cual solo se logra en una economia de mercado no interferida. Por
supuesto que “clama al cielo” que todavia en vastas regiones del pla-
neta muchos carezcan de los mas indispensable, y eso se produce
precisamente en regiones done politicos estatistas han trabado y
frenado la acumulacion del capital, indispensable para la elevacion del
nivel de vida. Esa es la causa de la pobreza de los pueblos y no la ri-
queza ajena, como sostienen el planteo marxista. Paradodjicamente, para el
socialismo, en las sociedades donde la propiedad privada se ha respe-
tado se ha logrado una progresiva igualacion general de los niveles
patrimoniales (es el fenémeno del aumento de la extension de la Ja-
madas “clases medias” —nosotros no utilizamos el término “clase”), y
alli donde la “revolucién socialista” ha intentado aplicar sus politicas,
so6lo se ha logrado una gran masa de seres humanos sumidos en una
indignante miseria, al lado de unos pocos privilegiados que viven en
la opulencia de la burocracia del estado totalitario en que se encuen-
tran.

Obviamente, muy poca autoridad moral tienen para hablar de
“justicia” quienes tales situaciones provocan.

5 DP, Oip. Cit.; Punto 13, ed. BAC.

41



Gabriel |. Zanotti

4. Propiedad y demas derechos personales

Finalmente, queremos brevemente referirnos a un tema que
es tradicional en la escuela austriaca: la propiedad privada como ga-
rantia de los demas derechos personales. Estamos haciendo una ex-
cepcién, pues siempre que nos referimos a la escuela austriaca nos
referimos a su “corpus” en economia politica, y este es un tema de
filosofia politica, lo cutioso es que es un tema comun a las disimiles
filosoffas politicas que habitualmente acompafan a los autores de esta
escuela. No nos introduciremos tampoco en los diversos tipos de
fundamentacién que este ideal ha tenido. Solamente queremos sefia-
lar que tampoco hay contradiccién en este punto con el magisterio
pontificio: “..La historia y la experiencia, por otra parte, atestiguan
que, donde los regimenes de los pueblos no reconocen a los patticu-
lares}rea la propiedad de los bienes, incluidos los productivos, o se
viola o se impide en absoluto el ejercicio de la libertad humana en
cosas fundamentales de done se sigue claramente que el uso de la
libertad humana encuentra tutela y estimulo en el derecho de propie-
dad” (Juan XXIII, en Mater et magistra)®.

0 DP, Op. Cit.

42



Capitulo 4

LA JUSTICIA EN LAS RETRIBUCIONES LABORALES
1. Planteo del problema

Si hasta ahora nuestro trabajo de delimitacién ha sido arduo,
nada es en comparaciéon con le tema que trataremos en este capitulo.
En efecto, en este punto, mas que en ningdin otro, es donde la posi-
ci6én “liberal” —creemos que ya no tenemos necesidad de advertir que
se recuerde el problema terminolégico- aparece como la que se opo-
ne o deja de lado el tema de la justicia en las retribuciones laborales.
Lo que nosotros debemos analizar, en este caso, es si los principios
cientificos de la EAE sobre el tema de trabajo y salarios estin o no en
contradiccién con los principios de ética social catdlica sobre el mis-
mo tema. Estamos sencillamente en un punto crucial que de no re-
solverse, dejarfa incompletos los analisis anteriores. Sobre todo, tén-
gase en cuenta que el planteo marxista ha intentado apropiarse del
planteo catdlico y presentarlo como si fuese marxista, con las gravi-
simas consecuencias morales y sociales que ello implica. Desde este
aspecto comenzaremos directamente nuestro analisis.

2. Doctrina marxista y doctrina catélica

Tanto en nuestra pequefia ‘Introduccion a la Escuela Austriaca de
Economia”, como en nuestros “Fundamentos...” —en este caso mais
detalladamente—, hemos expuesto y refutado la doctrina marxista
sobre las relaciones laborales a la vez que remitiamos a la bibliografia
correspondiente. En este caso nos limitaremos a recordarla sintéti-
camente, pero de manera de mostrar después su incompatibilidad
absoluta con la ética social catdlica, mediante los textos pontificios
correspondientes. Como sabemos, el planteo marxista sostiene que el
sistema capitalista de produccién, con la propiedad privada y el sis-
tema de contrato de trabajo, es intrinsecamente explotador, pues el
sector empresarial obtendria necesariamente sus ganancias de una
“plus-valia” obtenida del trabajador, que rapidamente puede definirse
como “trabajo hecho y no remunerado”. Desde el punto de vista
cientifico, ha sido reiteradamente demostrado que Marx, para demos-
trar para demostrar esta tesis parte de la teorfa falsa del “valot-

43



Gabriel |. Zanotti

trabajo”, que sostiene que es el trabajo Gnica fuente de valor de las
mercancias®!, llegando pues a la errénea conclusién de que la ganan-
cia del sector empresarial s6lo puede ser obtenida de la Gnica fuente
de valor, el trabajo. Ignoraba por supuesto Marx todo el planteo mar-
ginalista del valor, que con la teorfa de la utilidad marginal —y la pro-
ductividad marginal en el caso de los factores de producciéon- permi-
ti6 refutar la teorfa valor-trabajo a la vez que la teoria de la explota-
ci6én de aquella derivada. Adviértanse ademas dos cosas: primero, que
Marx deriva de su teorfa de la explotacion su logica consecuencia, a
saber, la teorfa de la pauperizacion creciente —esto es, que a medida
que se desarrolla el capitalismo de las masas aumentaria, debido al
aumento del nimero de “explotados”-, y, segundo, obsérvese la inti-
ma relacién de esto dltimo —mas la teorfa de la explotacion- con el
planteo filos6fico marxista, donde la lucha de clases juega un papel
primordial en el proceso de dialéctica social.

Por supuesto, dado que la teoria e la explotacién marxista
forma parte esencial de la filosofia marxista, dada la obvia incompatibi-
lidad de ésta con la religién catdlica, no habria necesidad de explicitar
la incompatibilidad entre el planteo marxista sobre las relaciones
laborales y la ética social catdlica mediante textos pontificios, de no
ser por la aludida utilizacién que el marxismo ha pretendido hacer del
catolicismo. Es en la QA donde encontramos los siguientes textos, en
lo que Pio XI, siguiendo a Leon XIII, afirma: “...quienes sostienen
que el contrato de arriendo y alquiler de trabajo es de por sf injusto y
que, por tanto, debe ser sustituido por el contrato de sociedad, afir-
man indudablemente una exactitud y calumnian gravemente a nuestro
predecesor, cuya enciclica no solo admite el “salariado”, sino que
incluso se detiene largamente a explicarlo segin las normas de justicia
que han de regirlos”2. Mas abajo, en le punto 68 de la ed. Citada, dice
Pio XI claramente, con respecto al tema de la plus-valia: “...Se equi-
vocan medio a medio, efectivamente, quienes no vacilan en divulgar
el principio segin el cual el valor del trabajo y su renumeracién deben

61 Es clasica la refutacién de E. von Bohm Bawerk a la teorfa marxista d efia explota-
ci6én en la partye XII del vol. I de su famosa obra Capital e Interés, que se ha editado en
castellano por separado bajo el titulo La feoria de la explotacion (Unién Editorial, Ma-
drid, 1976). Nosotros hemos tratado de sintetizar la refutacion de Bohm-Bawerk en
nuestro articulo Marx se equivocd, en la revista “Prensa Libre”, de la Juv. UCD dist.
Rosario, N° 10.

02 DP, Op. Cit.; punto 64 de esta edicion.

44



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

fijarse en los que se tase valor del fruto por él producido y que , por
lo mismo, asiste al trabajador el derecho de reclamar todo aquello que
ha sido producido por su trabajo, error que queda evidenciado sélo
con lo que antes dijimos acerca del capital y del trabajo”. Y con
referencia a la organizacién capitalista de la vida econémica, donde
existe el contrato de trabajo, se afirma mas abajo, en el punto 101 (ed.
BAC): “Leén XII puso todo su empefio en ajustar este tipo de eco-
nomia a las normas del recto orden, de lo que se deduce que tal eco-
nomia no es condenable por si misma”. Estamos citando estos tex-
tos, ademas, porque nos introducen al tema de las “condiciones de
justicia” del contrato laboral, cuestién a la cual pronto llegaremos.
Por ahora, y para evidenciar una vez mas la incompatibilidad entre el
planteo marxista y la doctrina catdlica, citemos por ultimo de este
parrafo de la Laborem exercens* de Juan Pablo II: “La antinomia entre
trabajo y capital no tiene su origen en la estructura del mismo proce-
so de produccion, y ni siquiera en la del proceso econémico en gene-
ral. Tal proceso demuestra en efecto la compenetraciéon reciproca
entre el trabajo y lo que estamos acostumbrados a llamar el capital;
demuestra su vinculacién indisoluble”. Obsérvese: vinculacion indiso-
luble, mientras un marxista coherente y sincero dirfa conflicto indisolu-
ble.

Pero con todo lo antetior, recién nos estamos introduciendo
al problema, si bien hemos solucionado gran parte del mismo al evi-
denciar la incompatibilidad entre el planteo marxista y la doctrina
catolica. Pues hemos visto que los texto citados hablan de las “condi-
ciones de justicia” o “normas del recto orden” que deben regular un
contrato laboral. O sea que a diferencia del marxismo, que sostiene
que necesariamente hay conflicto —léase explotacién, “plus-valfa”- en
el contrato de trabajo, la doctrina catélica establece que dicho contra-
to 7o es intrinsecamente explotador y debe regularse por determina-
das normas de justicia, sin las cuales puede haber conflicto. Esto a
nadie debe asombrar. Recuérdese que la ética social catélica, depende
de la ética catdlica, en la cual #odo acto humano —donde entra en juego el
libre albedtio- es justo o injusto, incluso los actos que pertenecen
propiamente a otras virtudes, en cuanto que si son buenos no son
injustos (en cuanto no se oponen a la justicia) y si son malos no son

6 DP, Op. Cit.
6 Op. Cit.

45



Gabriel |. Zanotti

justos (en cuanto nada moralmente malo puede ser conforme con la
justicia como virtud). Ahora bien: todo contrato, es un acto humano;
luego, todo contrato es justo o no; segun precisamente, su adecua-
cion a determinadas normas, como ser ausencia de dolo, fraude o
violencia. El contrato laboral también, como todo contrato, debe ser
justo. Como vemos no esta en discusién que el contrato laboral y el
salario pactado deben ser justos, pues en los actos humanos todo
debe ser justo; el problema se centra en lo siguiente: ¢en qué consiste
el salario justor Y tal cosa es lo que comenzaremos a analizar en rela-
cién a los principios cientificos de la escuela austriaca.

3. Elsalario justo

Teniendo en cuenta lo anterior, se manejan habitualmente en
la ética social catdlica —sin descartar su evolucion postetior- un aserie
de principios normativos con respecto a las condiciones de justicia en
los salarios. Estos principios han sido sistematizados sobre todo por
Pio X1 en su enciclica QA, siguiendo a Leén XIII. Ellos son: la dig-
nidad de la persona humana (nro. 71 y 101, ed. BAC); la situacién de
la empresa (nro. 72), y el bien comun (nro. 73). Recordemos que son
principios de ética social; los analizaremos en relacion a principios de
economia politica de escuela austriaca.

Comencemos pues con el tema de la dignidad de la persona.
Este tema es sencillamente basico y fundamental, pues es la clave de
una filosoffa politica “humanista teocéntrica”, en la cual los derechos
del hombre se derivan del reconocimiento de su dignidad natural, la
cual se deriva de la naturaleza humana creada por Dios. En este
humanismo 7o hay dialéctica (oposicién) entre la dignidad natural del
hombre y su dependencia respecto a Dios. Hemos explicado en otra
oportunidad las bases antropologicas y metafisicas de esta posicion,
cuando hemos defendido el Concilio Vaticano II contra infundados
ataques®. No estara de mas, sin embargo, reiterar, aunque brevemen-
te, las bases metafisicas de este ideal. En la metafisica de Santo To-
mas de Aquino, todo ente, por ser tal, tiene determinadas “conse-
cuencias que se siguen en su generalidad a todo ente”®, llamadas por

% En nuestro articulo En defensa de la Dignidad Humana y del Concilio 1 aticano 11 en la
revista “El Derecho”, UCA, Bs. As., N° 5913, del 27/1/84.
% Santo Tomas de Aquino: De Veritate; Marietti, Roma, 1949, Q. 4, art. 1, c.

46



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

el neotomismo “trascendentales” (hemos tratado también esto en el
anexo 1 del teorema 5 de praxeologia en nuestros “Fundamentos...”
Op. Cit.). O sea que todo ente por ser tal, es uno, algo, verdadero,
bueno. La verdad y el bien al que se refiere esta tesis tomista consti-
tuyen una verdad y bien “ontoldgicas” (bases, a su vez, de la verdad
gnoseologica): o sea que todo ente, en cuanto capag de ser conocido, €s
verdadero; y en cuanto capaz, de ser apetecido, es bueno. Como vemos, este
“bien ontoldgico” no le viene dado al ente por su relacién en acto
con un ente finito (esto es, no infinito) que lo esté deseando, sino que
pertenece al ente en cuanto tal, por lo cual no es “subjetivo” sino
“objetivo”. De la cuantia de ser un ente dependerd pues su capacidad
de satisfacer la indigencia de un ente finito apetente, y por ende la
cuantia de ser del ente determinara su grado de bondad ontoldgica, la cual
sera el fundamento, a su vez, del valor objetivo del ente, desde el
punto de vista metafisico (debemos aclarar que en el anexo del teo-
rema 5 de la parte de praxeologia de nuestros “Fundamentos...”
hemos explicado largamente la ausencia de contradiccion de esta tesis metafi-
sica tomista con la teoria subjetiva del valor de la escuela anstriaca). Este grado
de bien o valor objetivo (valor ontoldgico), en cada ente, funda la
“dignidad” ontolégica en cada ente. Y, en el caso de la persona
humana, de su cuantia de ser —determinada a su vez por su esencia,
principio limitante del ente finito- dependera su bondad o valor onto-
légico, el cual funda a su vez su dignidad natural, lo cual, en le ser
humano, tiene implicancias éticas importantisimas (sobre todo para el
tema del derecho natural).

Santo Tomas, en un importante pasaje de In# Decem Libros Et-
hicornm Aristételes Nicomacun Expositio®, distingue perfectamente os
dos tipos de valoracion: la subjetiva, que adquiere un ente por estar
en relacién (no potencial, sino actual) con un sujeto finito apetente, y
la objetiva, la bondad ontolégica que Santo Tomas llama precisamen-
te “dignidad de su propia naturaleza’. Veamos el parrafo: “Esto uno, que
todas las cosas mide verdaderamente, es la indigencia, que se contiene
en todas las cosas que se intercambian, en cuanto que todas las cosas
se refieren a la humana indigencia, las cuales cosas no se aprecian
segun la dignidad de su propia naturaleza®®; de otro modo un ratén, que
es animal sensible, tendrfa mayor precio que una perla, que es algo

67 Marietti ed., Torino, 1963, Libro V, Leccion IX, N° 981.
68 El subrayado es nuestro.

47



Gabriel |. Zanotti

inanimado; pero el pecio de las cosas se impone segun que los hom-
bres las necesiten para su uso”. Como vemos, Santo Tomas afirma
claramente que el precio de las cosas se establece segin la necesidad
que los hombres tengan de ellas. Este elemento, relacionado, como
puede verse, intrinsecamente con la demanda de los bienes en el mer-
cado, entrard —como veremos después- en el precio de los servicios
laborales; pero, desde el punto de vista ético, #o exclusivamente: pues en
el caso del trabajo también debe entrar en consideracién la dignidad
la persona que presta los servicios laborales (justamente, esa “digni-
dad de su propia naturaleza” que no entra en consideracién en los
demas intercambios). El principio de ética social que se desprende de
esto es que la cuantfa de salario debe no contradecirse con la dignidad
de la persona. Aqui entra un elemento objetivo y otro subjetivo o
relativo. El primero nos dice en abstracto qué significa que la cuantia
de ingreso respete la dignidad de la persona. Fracasarfamos por com-
pleto si quisiéramos establecer un parametro cuantitativo fijo, dadas
las diversas circunstancias historicas, de lugares y tiempos. Creemos
que en este punto debemos manejarnos, para evitar confusiones, con
las normas generales establecidas en el cap. 1. La dignidad de la per-
sona se respeta cuando se respeta el bien comsin. Y cuando el bien co-
mun es respetado, entonces se establecen las condiciones sociales y
juridicas necesarias para que cada persona pueda, con su trabajo y
con su esfuerzo, obtener los bienes que considere necesarios para su
desarrollo personal. Cuando el estado, custodio del bien comun, ge-
nera politicas que no respetan estas condiciones (como la inflacién)
entonces esta atentando contra este principio de ética social. Pero,
como dijimos, el elemento subjetivo es el relativo a las diversas cit-
cunstancias histéricas y socioeconémicas de cada region. Este ele-
mento estd explicitamente afirmado por el Magisterio, como vemos
en este texto —que mas adelante serd citado nuevamente-: “Las nor-
mas que exponemos ahora valen, claro estd, para todo tiempo y lugar
—dice Juan XXIII en Mater et magistra (MM);%-, la medida en que
hayan de aplicarse a los casos concretos, en cambio, no puede deter-
minarse sin contar convenientemente con la riqueza disponible; ri-
queza que puede variar, y de hecho varia, en cantidad y naturaleza, de
unos pueblos a otros, e incluso frecuentemente en una misma nacion,
segun los diversos tiempos”. Conste que esto lo dice Juan XXIII

® DP, Op. Cit. Punto 72 de esta edicion.

48



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

después de referirse a todas las normas de ética social respecto a este
tema que aun no hemos terminado de analizar.

Todavia no hemos cotejado este tema con la EAE. En efec-
to, sera mas clara y distinta la comparacién después de analizar el
segundo punto, que Pio XI llama “las condiciones de la empresa”.
Dice asf: “Para fijar la cuantia del salario, debemos tener en cuenta
también las condiciones de la empresa y del empresario, pues setfa
injusto exigir unos salarios tan elevados que, sin la ruina propia y la
consiguiente de todos los obreros, la empresa no pudiera soportar”7.
Sentado este principio, pasemos a analizar lo que la escuela austriaca
afirma en relaciéon a este tema. Curiosamente, este principio es la
traslacion ética de lo que desde el punto de vista de la ciencia econé-
mica (austriaca) se denomina /Zmite mdiximo cataldctico de fijacion de sala-
rios, que , junto con el limite minimo catalactico, determina que el
salario tienda a fijarse segun la productividad marginal del trabajo.
Vamos a suponer que, como explicamos en el cap. 3, la rentabilidad
de la empresa se establece segun su eficacia en servir a los consumi-
dores y no de privilegios indebidos. Ahora expliquemos qué significa
en ese caso el “limite maximo catalactico” (ver nuestros “Fundamen-
tos...”, cap. 5, punto 1, 5; teoremas 44 y 45). Este limite maximo esta-
ra dado por la cuantia de salatio que el demandante (de trabajo) podra
ofrecer sin alterar negativamente su posicion de oferente, en el mer-
cado, de un determinado bien o servicio. El “alterar negativamente”
hace referencia a lo que en palabras de Pio XI es la “ruina propia y la
consiguiente de todos los obreros”. Esto sucede del siguiente modo.
Supongamos que un salario tiende a fijarse en un determinado mer-
cado laboral en 10 $ (son cifras esquematicas), y un empresario X
establece en su empresa (ubicada en dicho mercado laboral) un sala-
rio de 100 §. En ese caso, invariadas restantes circunstancias, la oferta
laboral en su empresa sera tal que sus costos superaran el precio de
venta, provocando pérdidas’! -el cual precio de venta, a su vez, de-
pende de la demanda de los consumidores del producto de dicha
empresa-. En ese caso el salario deberd ser menor si se desea evitar
las perdidas. Y, precisamente, la ciencia econémica también nos en-
sefla que, cuanto menor sea la cuantia de capital (traducido a lenguaje de

70 DP, Op. Cit.
" Ver Mises, L. Von: La Accidn Humana (tratado de economia); Sopec, Madrid, 1968,
Cap. XXI, punto 3.

49



Gabriel |. Zanotti

Juan XXIII, la “riqueza disponible”) el limite maximo catalactico
tendera a ser menor, pues cuanto mas baja es la cuantia de capital,
mayores son los costos y mayor es la oferta de trabajo en cada em-
presa. Por otra parte, tampoco es posible que los salarios bajen por
debajo del limite winimo catalactico, pues si una empresa ofrece como
salario 10 § mientras que el salario medio en ese mercado laboral es
100 §, sencillamente no obtiene el factor trabajo que necesita, debe
elevar su renumeracién si quiere contratar empleados. Y, en este caso,
se observa que cuanto mayor sea la cuantia de capital, el limite mini-
mo tendera a ser zayor.

Como vemos, no hay contradicciéon entre lo que la escuela
austriaca sostiene y el principio sostenido por Pio XI. Por otra parte,
como cada principio estd en relaciéon con el otro, es obvio que, como
vemos, dado que este principio estd en relacion a la “riqueza disponi-
ble”, -factor variable segun las circunstancias de lugares y tiempos,
como dice Juan XXIII- entonces este principio entra en considera-
cién como circunstancia que debe tenerse en cuenta para el primer
principio. Tengamos en cuenta que, ademas, como tercer principio
Pio XI establece que la cuantia de salario debe adecuarse al bien co-
mun econémico, elemento que, como vimos, ha estado presente en
los puntos anteriores: pues es bien comun es necesario para el respe-
to a la dignidad del hombre, y ese bien comun #o se respeta cuando la
empresa obtiene su rentabilidad independientemente de su eficacia en servir a los
consumidores, y tampoco se respeta cuando, por ejemplo, el estado
causa inflacion que baja los salarios reales.

Pero, ademids, no olvidemos que cuando Juan XXIII, en la
MM, recuerda estos principios de ética social, no solo agrega, sino
que pone en primer lugar, algo que estaba tacito en el 2* punto de Pio
XI: la productividad. En efecto, antes de aclarar el punto respecto a las
circunstancias de lugares y tiempos, que ya hemos citado, Juan XXIII
establecia la normas generales, diciendo asi: “...Ahora bien, para fijar
equitativamente el salario el trabajador, debe tenerse en cuenta: pri-
mero, la aportacion de casa uno al proceso productivo; segundo, las condi-
ciones econémicas de la empresa...””2. Como vemos, de ningin mo-
do hay contradiccion con la escuela austrfaca en este tema; simple-
mente, la diferencia es que el Santo Padre lo plantea como un princi-
pio ético (la productividad debe entrar en consideracién...), en referen-

72 DP, Op. Cit.; punto 71 de esta edicién, el subrayado es nuestro.

50



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

cia, ademas, a la “riqueza disponible”; la escuela austriaca establece
esto como un principio de ciencia econémica y ademas con un len-
guaje técnico (que la ética social no tiene por qué utilizar): los salarios
se establecen en relacién a la productividad marginal del trabajo, lo
cual estd en relacion a la cuantia disponible. Como vemos, estamos
aqui ante planos distintos, pero no contradictorios. Esto es, la tesis
central que venimos estableciendo a través de todo este trabajo.

Para profundizar aun mas la ausencia de contradiccién, des-
taquemos que, desde el punto de vista econémico, la productividad
destaca el hecho de que el valor de los factores de producciéon en el
mercado es derivado del valor de los bienes de consumo por ellos
producidos, pues los bienes de produccion son demandados en cuan-
to tales debido a su capacidad para producir los bienes de consumo.
Esto, visto desde le punto de vista de la ética social, nos explica por
qué este elemento debe entrar en consideracion: por el bien comiin. Pot-
que, debido a la justicia legal, esto es, lo que la persona debe al bien
comun, es necesario que el trabajo sea orientado a la satisfaccién de
las necesidades de la poblacién, lo cual se cumple cuando el trabajo
obtiene su valor del hecho de colaborar en la elaboracién de bienes
de consumo finales, lo cual a su vez se produce cuando la empresa
obtiene su rentabilidad en ausencia de privilegios (bien comun); lo
cual a su vez esta intrinsecamente relacionado con las “condiciones
de la empresa” sefialadas por Pio XI. No podria ser mayor, como
vemos, la armonfa entre las condiciones de la empresa, la productivi-
dad, la justicia legal, el bien comun, la propiedad vy, finalmente, lo mas
importante: la dignidad de la persona. Porque la persona respeta su
propia dignidad cuando respeta el bien comun y la justicia legal, que
es justamente lo que la persona debe al bien comuin. Por supuesto, si
estas normas se respetan, el aumento de riqueza resultante permitira
disponer de recursos que, voluntariamente, se destinen hacia activi-
dades que estén fuera del criterio de rentabilidad, como las fundacio-
nes sin fines de lucro.

Pero ha llegado el momento de analizar uno de los temas
clave de toda esta tematica: el famoso salario minimo. Nuevamente,
hay que clarificar los términos para no confundirse. Creemos que la
mayoria de los problemas en este punto surgen porque, muchas ve-
ces, desde la ética social se asocia “salario minimo” a “salario justo”, y
desde la ciencia econdémica, con el término “salario minimo” nos

51



Gabriel |. Zanotti

estamos refiriendo a otra cosa. Pues, como hemos visto, la ciencia
econémica en cuanto tal nada tiene objetar al ideal ético de que el
salario sea justo. El problema esta en cdmo lograrlo. En el analisis ante-
rior, demostramos que con respecto a este tema, los principios de
ética social y ciencia econémica no se contradicen, si bien son distin-
tos. Ahora deberemos demostrar que el principio del salario justo
tampoco es contradictorio con el plano de las politicas econdmicas concre-
tas tendientes a lograr ese ideal. O sea que, una que vez que se asienta
el principio, se abren multiples propuestas para lograrlo, que compe-
ten al aspecto técnico de la cuestion. Esa es la armonia entre la ética social
—que seiala los fines- y las diversas propuestas de la ciencia econdmica —que
sefialan los medjos para lograrlos-. Esto es lo que el mismo Juan XXIII
sefiala en MM cuando afirma: “...A esta obligacién de justicia puede
darse satisfaccion, segun ensefia la experiencia, de varias manera”’3.
Por ende, entrando en el terreno técnico, que es su ambito especifico,
la escuela austriaca sefiala que ¢/ sinico camino para elevar el salario real es el
anmento de la cuantia de capital, que implica un anmento en la productividad
marginal. “Salario minimo”, desde un punto de vista técnico-
econdémico, dentro de la escuela austriaca significa un salario fijado
coactivamente por encima de la productividad de marginal del trabajo, lo cual
genera desocupacion. Por lo tanto, cotejando esto con los principios de ética
social, no creemos que el salario minimo, definido como lo hemos definido, sea un
medio apropiado para lograr el salario justo. Pues significa elevar el salario
nominal por encima de la productividad que permite la cuantfa de
capital disponible. Lo cual genera desocupacion, que dista enormemente
de ser algo “justo”. Por ejemplo, en estas coordenadas de lugar y
tiempo (Argentina, 1984), podria llegar a parecernos muy bien que
todos los argentinos ganaran como sueldo #o menos de 100.000 doéla-
res mensuales; y entonces el estado establece esa cifra como salario
minimo: el resultado inmediato serd que casi toda la poblacién argen-
tina se quedara sin trabajo (no hay recursos para abonar tales sala-
rios). Y si muy sensatamente se pregunta si entonces el estado no
debe acaso fijar el salario minimo en el nivel de la productividad del
trabajo, se contesta que en ese caso dicha fijacion es superflua, pues
es en dicho nivel donde los salarios se establecen naturalmente, pues
hemos visto que el salario no puede (ver en nuestros “Fundamen-
tos...” el significado de este “poder” en la nota a pie de pag. N° 4 de

73 DP, Op. Cit., N° 77 de esta edicion.

52



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

la Introduccién) bajar por debajo del limite minimo catalactico de
fijacion de salarios, determinado justamente por la productividad que
depende de la cuantia de capital. Para lograr salatios justos, reitera-
mos, el camino es elevar el salario real mediante el aumento de la
productividad del trabajo, lo cual a su vez se logra fomentando las
inversiones y la capitalizaciéon consecuente por medio de la iniciativa
privada (cap. 3); y no generar inflacién, que es una del as principales
injusticias desde el punto de vista social, pues baja el salario real, fe-
némeno ante el cual inutiles son todos los decretos del gobierno para
elevar los salario. Lo que debe hacer en ese caso el gobierno es dejar
de inflar la moneda —para lo cual debe eliminar el curso forzoso- y
permitir de ese modo el aumento de la capitalizacién global.

Pero se nos podra decir: esa es su opinién; las cosas no suce-
den de ese modo. Pero el caso es que por supuesto que ésta es nues-
tra opinién en materia técnica, en la cual podemos tener nuestra opi-
nién como cualquier catélico puede tener la suya, igual o diversa a la
nuestra. Y ha quedado bien claro que sélo no negamos, sino que
afirmamos, el principio de ética social que estd en juego —la justicia en
las retribuciones laborales-; y en el terreno cientifico de la economia
afirmamos que el modo de logratlo es la elevacién de la cuantia de
capital , y no las fijaciones coactivas del salario por encima de la pro-
ductividad, al fijarlo por arriba del limite maximo catalactico. Planos
distintos, pero no contradictorios: lo esencial de nuestra tesis.

Y reafirmando este punto, podemos entonces con mas clari-
dad analizar lo siguiente: ¢no es acaso el mismo Juan XXIII quien
dice que el salario no debe quedar librado a la libre concurrencia?
Nuevamente, téngase en cuenta todas las precisiones que con respec-
to a la “libre concurrencia” hemos hecho en el cap. 3; y, ademds,
obsérvese que seguidamente de decir tal cosa Juan XXIII establece
las ya citadas condiciones de justicia, entre las cuales pone, en primer
Ingar, el aporte de cada uno al proceso productivo. Y entonces, desde
el punto de vista técnico-econémico, debe decirse que, cuando la
economia funciona del modo descripto en el cap. 3 (igualdad ante la
ley; ausencia de privilegios protectores) el valor de los factores de
produccién en el mercado tiende a establecerse en el nivel de su pro-
ductividad marginal™, precisamente aquel aporte de cada uno al proceso
productivo —en lenguaje menos técnico-; y hemos visto también que

7 Ver nuestros “Fundamentos...”, cap. 5, punto 1, 3; teorema 22.

53



Gabriel |. Zanotti

el considerar a la productividad como criterio en la justicia de los
salarios no es contradictorio con la dignidad de la persona. Recorde-
mos, ademas, que los escolasticos, en su mayorfa, establecfan la justi-
cia de lo salarios en relacion a la estimacion comisin del mercado de los
mismos”. Podemos pues llegar a la conclusién de que el salario esta-
blecido naturalmente entre ambos limites catalacticos (maximo y
minimo) es justo, siempre que la economia funcione, como dijimos,
segun lo descripto en el cap. 3. Incluso puede ser posible que la tasa
media asi establecida no sea la ideal, pero seguira siendo lo justo pra-
dencial, en relacion a esas circunstancias diversas de tiempos y lugares,
expresamente afirmadas por el Magisterio; una de las cuales circuns-
tancias es justamente la cantidad de riqueza disponible, como dice
Juan XXIII; en lenguaje mas técnico, la cuantia de capital. Y aqui,
combinando ética social con economia politica, debemos decir lo
siguiente: cuando el salario real es bajo porque la cuantia de capital es
baja, y esa escasa cuantia de capital esta causada por erréneas politicas
econdmicas, que son injustas en si mismas (como la inflacién), en-
tonces es obvio que, por una cierta propiedad ética transitiva, los
salarios seran injustos; pero cuando la cuantia de capital es baja 70 a
causa de la voluntad de los hombres (como por ejemplo una catastro-
fe natural, o porque recién comienza la capitalizacién) entonces el
salario estard en el nivel justo prudencial, dadas tales circunstancias™.

75 Ver Chafuen, Op. Cit.

* 2004, 9. Este es un buen ejemplo de lo que comentabamos en la nota “2004 — 8”.
¢Qué se entiende por libre concurrencia? Si se entendiera “el mercado real en compa-
racién con la competencia perfecta”; se afirmara luego que el salario se establece
segun la productividad marginal sélo en situacién de competencia perfecta, la conclu-
sion (establecida la relacién entre justicia y productividad) serfa que el gobierno debe
intervenir (via un impuesto progresivo a la renta) para acercar los ingresos del merca-
do real a la justicia. Pero, como vemos, si se razona desde la premisa del mercado
como proceso, la conclusién es diferente. En el mercado como proceso el valor de
los factores de produccién tiende a firjarse alrededor de la productividad marginal,
porque el mercado es un proceso que tiende al equilibrio sin alcanzarlo nunca. Cuan-
to mas intervenga el gobierno en las variables del mercado, mas des-coordinacién
entre oferentes y demandantes produce y, por ende, el salario real serd mas se alejard
de la productividad marginal. Como dijimos en otra oportunidad, alguien puede decir
“esa es su opinén”. Pues desde el punto de vista de este trabajo, de eso se trata. De la
libertad de opinén que el catdlico tenga en estas cuestiones. De eso habldbamos en la
nota introductoria, tanto en la de 2004 como en la de 1984. No se trata de que sea
opinable, precisamente, la justicia, sino los modos de lograrla a nivel de condiciones
de mercado.

54



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Todo lo anterior, ademas, nos es util para aclarar una de las
discusiones mds habituales entre los partidarios de la ética social cato-
lica y los partidarios de la economia de mercado que acostumbran
pelearse entre si. Se trata de la famosa justicia social. Mucha tinta se
ha vertido sobre este tema. Tememos cansar al lector si nuevamente
decimos que todo depende de como se defina cada cosa; pero creo
que nunca seran demasiadas las veces que lo aclaremos. Ademads,
sobre este término han existido discusiones en el mismo seno de la
ética social catdlica; remitimos al lector al cap. 7 del libro Etica Social
de A. F. Utz’. Por lo pronto, se ha difundido mucho la opinién,
entre los partidarios de la economia de mercado, de que en éste no
hay justicia social, si por ésta se entiende justicia distributiva, pues nadie
hay quien distribuya en el mercado; y que lo “justo” sélo puede afir-
marse de los procedimientos, mas no de los resultados.

Ahora bien: por supuesto que si se respeta la propiedad nadie
distribuye al estilo de un dictador socialista. Pero puede haber distri-
bucién en dos sentidos: uno propio y otro analégico. En primer lu-
gar, dado que la justicia distributiva es del bien comun a los indivi-
duos, el estado distribuye los recursos que competen a sus areas es-
pecificas, segun lo establecido en le cap. 2. Este criterio de justicia
distributiva era el establecido por los escolasticos””. El sentido analé-
gico sefiala que la “reparticién del producto”, se establece segun la
productividad marginal, siendo alli el agente distribuidor no una per-
sona, sino un proceso: el proceso e intercambio de bienes y servicios;
siempre dentro de las aclaraciones que con trespecto al tema de la
propiedad, la ganancia y la desigualdad de fortunas hemos hecho en
el cap. 3. Ademas, si los procedimientos son justos, los resultados
también lo son™.

76 Op. Cit.

77 Ver Chafuen, A., Op. Cit.

* 2004, 10. En trabajos posteriores (como por ejemplo El Humanismo del futuro,
Editorial de Belgrano, Buenos Aires, 1989) hemos estado de acuerdo con la propues-
ta de Hayek, quien sostiene que los gobiernos municipales pueden distribuir bienes
publicos con las siguientes restricciones: a) de modo no monopdlico, b) financiados
por impuestos locales, no progresivos a la renta, ni tampoco financiados por politicas
inflacionarias. Creemos que ello es coherente, en Hayek, con su concepcién evolutiva
de propiedad, que a su vez consideramos compatible con la nocién tomista de pro-
piedad. Por ende, tenemos tres tipos de justicia distributiva: a) del gobierno central a
los bienes publicos federales; b) la justicia distributiva analégica del mercado, con-
forme a la productividad; c) la justicia distributiva de los gobiernos locales respecto

55



Gabriel |. Zanotti

Sélo este segundo sentido analégico nos permite entender
sin confusiones el siguiente testo de Pio XII, que comenta J. Meinvie-
lle” de este modo: “...como ha observado Pio XII, el fin de la eco-
nomia nacional no consiste especificamente en la abundancia de bie-
nes, medida segun un cémputo pura y exclusivamente material de
valor, sino mas bien en que tal abundancia proporcione real y eficaz-
mente la base material suficiente a/ debido desarrollo personal de sus miem-
bros. ‘St no se consigue esta justa distribucién de los bienes o se con-
siguiese sélo imperfectamente, no se alcanzarfa el verdadero fin de la
economia nacional; ya que, si ocurriese una abundancia afortunada de
los bienes materiales y el pueblo no fuera llamado a participar de ella,
no serfa econémicamente rico, sino pobre. Haced en cambio que esta
Justa distribucion sea realmente efectnada y de modo durable, y veréis a un pueblo
que, disponiendo de menos bienes se siente y es econdmicamente sano’ (Pio XII,
Radiomensaje del 1/171/1941, conmemorativo de la Rerum Novarum)”.
El tnico modo de entender que la expresion “...haced en cambio que
esta justa distribucion sea realmente efectuada...” #o implica llamar a
un burdcerata socialista que alegremente saque a unos para dar a otros,
violentando la propiedad y estimulando la descapitalizaciéon (con el
consiguiente petjuicio para el nivel general de vida) es advertir el au-
mento creciente del ingreso global que se logra en la economia de
mercado necesariamente frente a cualquier aumento de la produccion,
ya que el aumento de capital implica aumento en los salarios reales.
Prestemos ademas por un momento atencion a estas palabras de Pio
XII: “...si ocurriese una abundancia afortunada de bienes materiales y
el pueblo no fuera llamado a participar de ella, no serfa econémica-
mente rico, sino pobre”. Observemos al respecto dos cosas: 1) si
ocurriese tal cosa, no estamos por ende en una economia de mercado
(por lo que acabamos de explicar acerca de la relacién necesatia entre
el aumento del capital y el aumento de los salarios reales); 2) Pio XII,
en su calidad de pastor, estd enfatizando un principio moral: que toda

de sus propios bienes publicos, siempre que sean no monopdlicos. Esto implica
también una aplicaciéon del ppio. de subsidiariedad, pues en ese caso el gobierno
central no se ocupa de los bienes publicos que, de modo no monopélico, proveen los
gobiernos municipales. A su vez todo esto deberfa estar constitucionalmente estable-
cido. Otra vez, esta es una premisa adicional, de razén, que actualmente confirma la
llamada “Constitutional Political Economy”. Sobre ese tema, ver la voz correspodien-

te de V.J.Vanberg, en The Handbook of Economic Methodology, Elgar, 1998.
78 Meinvielle, J.; Conceptos Fundamentales de la Economia; Eudeba, Buenos Aires, 1973.

56



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

la poblacién disfrute de la riqueza producida (aunque dentro de la
natural desigualdad de fortunas). Y, nuevamente: eso es lo que ocurre
en una economia de mercado; no sélo porque, como explicamos, a
medida que aumentan los salarios reales de toda la poblacién, sino
también porgue el capital se emplea en aguellas necesidades que son seiialadas por
el conjunto de la poblacion en su cardcter de pitblico consumidor a través de la
demanda (como excplicamos en el cap. 3); a diferencia de los paises comunistas,
donde paraddjicamente, en nombre de una distribucion ignalitaria, se gastan
enormes recursos en armanmentos y en el delirio faradnico del poder estatal, mien-
tras la gran masa de la poblacion estd sumida en las mds indignante de las mise-
rias. Bl comunismo es una “economia” al servicio del estado: la economia de
mercado, en cambio, una economia al servicio del hombre.

Por dltimo, para terminar este capitulo, permitasenos una ul-
tima aclaracién terminolégica. También es un tradicional punto de
choque el famoso tema acerca de si el trabajo “es una mercancia” o
no lo es. Si lo serfa para la posicién; no lo serfa para la ética social
catdlica. Y otra vez los términos. El trabajo, en cuanto factor de pro-
duccidn, se intercambia en el mercado (se alquila); en ese sentido es
“mercancia” (puede ser, claro estd, que alguien considere que es una
herejfa decir que el trabajo es un factor de produccién; obviamente,
no es nuestro caso). Ahora bien: si la expresién “el trabajo es una
mercancia” quiere significar que es sd/o eso, y que no debe considerar-
se la dignidad humana de quien trabaja, entonces tal expresion es
erronea. Y eso es lo que la ética social catélica sostiene cuando niega
que el trabajo sea “una mercancia”. Y nada hay en el corpus cientifico
de la escuela austriaca que implique ese significado de la expresion
rechazada por la ética social catdlica.

Terminado este capitulo, iniciamos el analisis de una serie de
temas que en su conjunto completaran el estudio de ética social y de
economia que hemos realizado hasta aqui.

57






Anexo 1: 1.a “I.aboremn Exercens”

La enciclica Laborem exercens, de Juan Pablo II, del
14/7/1981, presenta una setie de interesantes aspectos que servirdn
para completar el analisis precedente en algunos puntos. En efecto,
esta enciclica ha puesto énfasis en dos temas: primero, la copropiedad
de los medios de produccién o “cogestiéon”; el segundo, la retribucién
del trabajo. Comencemos con el primer tema.

Basandose en el argumento personalista que nos dice que es
muy conveniente que todas las personas tengan la posibilidad de
trabajar “en algo propio”, Juan Pablo II recomienda enfaticamente el
tan debatido sistema de “cogestiéon” econémica. El parrafo mas signi-
ficativo al respecto es el siguiente: “...Son propuestas que se refieren a
la copropiedad de los medios de trabajo, a la participacion de los trabajado-
res en la gestién y/o en los beneficios de la empresa, al llamado “ac-
cionario” del trabajo y otras semejantes. Independientemente de la
posibilidad de aplicacién concreta de estas diversas propuestas, sigue
siendo evidente que el reconocimiento de la justa posicion del trabajo
y del hombre del trabajo dentro del proceso productivo exige varias
adaptaciones en el dmbito del mismo derecho a la propiedad de los
medios de produccion;...””.

Esto plantea diversos problemas. En primer lugar, hay que
dilucidar la compatibilidad o no de la cogestién con la economia de
mercado. Con respecto a ese problema, daremos tespuestas en su
momento. Pero, en segundo lugar, el parrafo que hemos citado plan-
tea problemas en la misma estructura de la DSI, debido a las fuertes
restricciones y reservas que Pio XII habia efectuado con respecto a la
cogestion. No es la primera vez que en la ética social catdlica se pre-
senta esta aparente paradoja en el Magisterio. Lo mismo habfa suce-
dido, con respecto al mismo tema, con al enciclica Mater et Magistra de
Juan XXIII. Entre nosotros, J. Meinvielle public6 en ese momento
un articulo titulado La Mater et Magistra y la propiedad colectiva privada®,
en el cual trataba de demostrar, exitosamente a nuestro juicio, que no
habia contradiccién con el Magisterio anterior de Pio XII. Ahora, con
la Laborem Exercens (LE), el problema se reitera. Nuestro trabajo en

7 Op. Cit.
80 Reproducido como apéndice en Op. Cit.

59



Gabriel |. Zanotti

este caso serd por ende doble: no sélo deberemos demostrar la au-
sencia de contradiccion de la LE con la economia de mercado, sino
también su ausencia de contradiccién con el Magisterio antetior.

Para ello, nada mejor que comenzar analizando ese mismo
Magisterio anterior. Sobre todo, ademas, porque Juan Pablo 11, en el
punto 2 de la LE, afirma expresamente basarse en todo el Magisterio anterior,
razon por la cual dicho Magisterio es criterio absolutamente legitimo
y valido de interpretacion de la LE.

Comencemos con la QA, aunque después veremos que de-
bemos remontarnos también a la RN. Recordemos que Pio XI afir-
maba, en un texto que hemos visto en el capitulo 4, que el sistema de
contrato de trabajo no es injusto de suyo. Por lo tanto queda bien
claro que nada tiene de contratio al derecho natural que una persona
sea contratada y reciba un salario, sin participar en la gestién y direc-
cién de la empresa del contratante (lo cual implicarfa un “contrato de
sociedad”. Y a continuacién de establecer dicho principio, Pio XI
afirma que estima conveniente que, de ser posible, el contrato de
trabajo se “suavizara” con el contrato de sociedad. Como vemos, eso
no era proclamar una obligacion juridico-positiva de los contratantes
y/o contratados al respecto, sino una simple recomendacién, cuya
posibilidad de aplicaciéon queda liberada a la prudencia segin las di-
versas circunstancias. Hse famoso parrafo de Pio XI es el siguiente:
“..De todos modos, estimamos que estarfa mas conforme con las
actuales condiciones de convivencia humana que, en la medida de lo
posible, el contrato de trabajo se suavizara algo mediante el contrato
de sociedad, como ha comenzado a efectuarse ya de diferentes mane-
ras con no poco provecho de patronos y obreros. De este modo, los
patronos y empleados se hacen socios en el dominio y en la adminis-
tracion o patticipan, en cierta medida, de los beneficios percibidos”.8!

El problema concreto comenzé a surgir cuando ciertos gru-
pos catélicos tomaron esto ya no como una recomendacion, sino
como una obligacion juridico-positiva por parte de los grupos empresa-
riales. Es entonces cuando surgen las famosas advertencias de Pio
XII al respecto. En primer lugar, en el ya conocido discurso del
7/5/1949, que citamos en el capitulo 3, Pio XII dice lo siguiente:
“..7. Tampoco se estarfa en lo cierto si se quisiera afirmar que la em-
presa particular es por su propia naturaleza una sociedad, de suerte

81 DP, Op. Cit., punto 65 de esta edicién.

60



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

que las relaciones entre los particulares estén determinadas en ella por
las normas de la justicia distributiva, de manera que todos in-
distintamente -propietarios o no de los medios de produccion- -
tuvieran derecho a su parte en la propiedad o. por lo menos, en los
beneficios de la empresa. 8. Semejante concepcion parte de la hipote-
sis de que toda empresa entra, por su naturaleza, en la esfera del de-
recho publico. Hipétesis inexacta. Tanto si la empresa estd constitui-
da bajo la forma de fundacién o de asociacién de todos los obreros
como copropietarios, como si es propiedad de un individuo que fir-
ma con todos sus obreros un contrato de trabajo, en un caso y en
otro entra en el orden juridico privado de la vida econémica. 9. Cuan-
to nos acabamos de decir se aplica a la naturaleza juridica de la em-
presa como tal; pero la empresa puede ofrecer también otra categoria
de relaciones personales entre los participantes que han de ser tenidas
en cuenta; incluso relaciones de comun responsabilidad. El propieta-
rio de los medios de produccién, quienquiera que sea -propietario
particular, asociacién de obreros o fundacién-, debe, siempre dentro
de los limites del derecho publico de la economia, permanecer duefio
de sus decisiones econémicas”. 82

Hemos citado largamente a Pio XII para que se lo com-
prenda bien. Como vemos, no descarta el Santo Padre que la empresa
pueda ser administrada con el sistema de cogestiéon (... tanto si la
empresa estd constituida bajo la forma de fundacién o de asociacion
de todos los obreros como copropietarios”), pero esa es una de las
tantas formas voluntarias de administracion que puede haber, lo cual
implica que de ese modo no se atente contra la propiedad de otros, y
por eso Pio XII termina diciendo que el propietatio de los medios de
producciéon siempre debe permanecer duerio de sus decisiones econdmicas;
parrafo que hemos visto, como se recordara, en el capitulo 3, justa-
mente cuando tratibamos de establecer la esencia del derecho de pro-
piedad, que tan sabiamente supo defender Pio XII.

En su alocucién del 3/6/1950, Pio XII vuelve a hacer re-
ferencia a este tema, esta vez todavia mas enérgicamente. Dice asi:
“..Un peligro similar se presenta igualmente cuando se exige que los
asalariados pertenecientes a una empresa tengan en ella el derecho de
cogestion econémica, sobre todo cuando el ejercicio de ese derecho
supone, en realidad, de modo directo o indirecto, organizaciones

82 DP, Po. Cit.

61



Gabriel |. Zanotti

dirigidas al margen de la empresa. Pero ni la naturaleza del contrato
de trabajo ni la naturaleza de la empresa implican necesariamente por
s{ mismas un derecho de esta clase. Es incontestable que el trabajador
asalariado y el empresario son igualmente sujetos, no objetos, de la
economia de un pueblo. No se trata de negar esta paridad; éste es un
principio que la politica social ha hecho prevalecer ya y que una poli-
tica organizada en un plano profesional todavia harfa valer con mayor
eficacia. Pero nada hay en las relaciones del derecho privado, tal co-
mo las regula el simple contrato de salario, que esté en contradiccién
con aquella paridad fundamental. La prudencia de nuestro predecesor
Pio XI lo ha mostrado claramente en la enciclica Quadragesimo anno; vy,
en consecuencia, €l niega la necesidad intrinseca de modelar el contra-
to de trabajo sobre el contrato de sociedad. No por ello se desconoce
la utilidad de cuanto se ha realizado hasta el presente en este sentido,
en diversas formas, para comun beneficio de los obreros y los propie-
tarios; pero, en razon de principios y de hechos, el derecho de coges-
tibn econdémica que se reclama esta fuera del campo de estas posibles
realizaciones.”®3

El texto es evidentemente claro y distinto. Pio XII niega que
el derecho de cogestion sea un derecho natural, como un derecho que
los intervinientes en el contrato de trabajo puedan reclamar a un ter-
cero. Por supuesto, si por derecho de cogestion se entiende el dere-
cho a realizar dicha forma de administraciéon en forma voluntaria, de
comun y libre acuerdo de obreros y empresarios, es entonces un
obvio y reconocido derecho implicito en el derecho de asociacion.

Es importante destacar ademas cémo Pio XII se empefia en
dar el justa alcance a las palabras de Pio XI en la QA, contra las alu-
didas interpretaciones que habfan surgido. Esto lo hace de manera
muy evidente en su alocucion del 31/1/1952, donde encontramos
estos significativos parrafos: “11. Amados hijos: se habla hoy mucho
de una reforma en la estructura de la empresa, y aquellos que la pro-
mueven piensan en primer lugar en modificaciones juridicas entre
todos los miembros, sean ellos empresatios o dependientes incorpo-
rados a la empresa en virtud del contrato de trabajo. 12. No han po-
dido escapat, sin embargo, a nuestra consideracion las tendencias que
con tales movimientos se infiltran; las cuales no aplican -como agra-
da- las incontestables normas del derecha natural a las mudables con-

8 DP, Op. Cit.

62



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

diciones del tiempo, sino que simplemente las excluyen. 13. Por esto,
en nuestros discursos del 7 de mayo de 1949 a la Unién Internacional
de Asociaciones Patronales Catdlicas, y del 3 de junio de 1950, al
Congreso Internacional de Estudios Sociales, nos hemos opuesto a
esas tendencias, no ya, verdaderamente, para favorecer los intereses
materiales de un grupo mas que los de otro, sino para asegurar la
sinceridad y la tranquilidad de conciencia de todos aquellos a los cua-
les estos problemas atafien. 14. Ni podiamos ignorar las alteraciones
con las cuales se daban de lado las palabras de alta sabiduria de nues-
tro glorioso predecesor Pio Xl, dando el peso y la importancia de un
programa social de la Iglesia en nuestro tiempo a una observacién
completamente accesoria en torno a las eventuales modificaciones
juridicas en las relaciones entre los trabajadores sujetos al contrato de
trabajo y la otra parte contrayente; y pasando, por el contrario, mas o
menos bajo silencio la parte principal de la enciclica Quadragesimo anno,
que contiene, en realidad, aquel programa; es decir, la idea del orden
corporativo profesional de toda la economia...”.84

Como vemos, poco hay que agregar a la claridad de las pa-
labras de Pio XII. Pero el problema vuelve a surgir con la MM de
Juan XXIII. Alli, el Papa Juan esta recordando que uno de los crite-
rios de justicia en las retribuciones laborales es la consideracién acer-
ca de si el salario permite al obrero ir formando un capital propio
mediante el ahorro, que le permita ir progresando en su nivel de vida.
Esto ya lo habia dicho Leén XIII: “...Si el obrero percibe un salario lo
suficientemente amplio para sustentarse a si mismo, a su mujer y a
sus hijos, dado que sea prudente, se inclinara facilmente al ahorro y
hard lo que patece aconsejar la misma naturaleza: reducir gastos, al
objeto de que quede algo con que ir constituyendo un pequefio patri-
monio. Pues ya vimos que la cuestiéon que tratamos no puede tener
una solucién eficaz si no es dando por sentado y aceptado que el
derecho de propiedad debe considerarse inviolable. Por ello, las leyes
deben favorecer este derecho y proveer; en la medida de lo posible, a
que la mayor parte de la masa obrera tenga algo en propiedad”ss.
Obsérvese que el espiritu de este parrafo es justamente que la mayor
parte de la poblacién pueda ir accediendo a mayores niveles de pro-
piedad, como producto del ahorro previo. Justamente la tematica que

8¢ DP, Op. Cit.
85 DP, Op. Cit., Enc. RN, N° 33 de esta esdicion.

63



Gabriel |. Zanotti

retoma Juan XXIII en MM. Y después de afirmar lo que ya hemos
visto, acerca de los diversos modos de dar satisfaccion a esa norma
de ética social, Juan XXIII vuelve a hacer la misma recomendaciéon
que hiciera Pio XI, acerca de lo conveniente que pueda resultar la
cogestion precisamente para lograr una mayor difusioén de la propie-
dad, sin que ello implique, volvemos a reiterar, una obligacion ni
moral ni juridico-positiva respecto a la cogestiéon. Dice asi Juan
XXIII: “A esta obligacion de justicia puede darse satisfaccion, segun
ensefa la experiencia, de varias maneras. Prescindiendo de las demas,
hoy debe preferirse especialmente qué los obreros, utilizando los
procedimientos que parezcan mas a propoésito, vayan entrando poco
a poco a participar en la propiedad de su empresa...”’80. Por supuesto
que la expresion “..debe preferirse...” puede ocasionar problemas; de
lo contrario no estarfamos efectuando estas aclaraciones (el original
latino dice “optandum est”). Y asi llegamos a Juan Pablo 1I, quien,
basandose en estas recomendaciones, vuelve a poner énfasis en la
cogestién como un modo de lograr una mayor difusion de la propie-
dad, como un modo, a su vez, de atender a las palabras de Le6n XIII
acerca de la conveniencia de que los obreros accedan a mayores nive-
les de propiedad. El término “exigir’ utilizado en la traduccién caste-
llana del parrafo de la LE que hemos visto al principio, cotresponde
al original latino “flagitare” utilizado por Juan Pablo 11, que no nece-
sariamente implica una obligacion juridica. Debe recordarse el princi-
pio establecido por Pio XII, segun el cual es contraria al derecho natural
la cogestion obligatoria (ya sea moral o legal-positiva). Es significativo al
respecto el comentario que sobre este tema realiza Mons. Agostino
Ferrari Toniolo, en un articulo aparecido en “L’Osservatore Roma-
no”, N° 671, del 8/11/1981, titulado Reforma y humanizacion de las
estructuras sociales, donde comenta a la LE. Es importante destacar que
lo que vamos a citar ha aparecido en el 6rgano periodistico oficial del
Vaticano. Dice asi el P. Ferrari Toniolo: “El texto -refiriéndose a la
enciclica- procura no formular el objetivo posible como si fuese un
derecho concreto de cada trabajador respecto a la propiedad de la
empresa, derivado de su misma condicién de trabajador subordinado”.
Destaquemos, ademds, que como fundamento del énfasis puesto en
este tema, Juan Pablo 1I cita a Santo Tomas, en su famoso articulo 2 de
la Q. 66 de la II-II de la Suma Teoldgica; justamente, el articulo en el

8 DP, Op. Cit.

64



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

que se ha basado toda la tradicion cristiana -después del siglo XIII- y el
Magisterio para la afirmacién del derecho a la propiedad privada. Y
precisamente porque Santo Tomas dice alli, con el sentido comun que
lo caracteriza, que todos ponen mayor esfuerzo y responsabilidad en las
cosas propias; argumento que reformula Juan Pablo II destacando lo
adecuado que para la persona humana es trabajar “en algo propio”,
cosa para la cual se recomienda la cogestion.

Ahora bien: ¢y qué ocurre con la cogestion y la economia de
mercado? Pues creemos que ya lo hemos dicho. Mientras sea volun-
taria, la cogestion es una de las tantas formas de propiedad que puede
haber en una economia de mercado. La eficiencia econémica de di-
cho modo de administracion sera dictada en cada caso por el éxito
que los copropietarios hayan tenido en la gestion de la empresa. Por
otra parte, la difusion de la propiedad por la ampliacion del “paquete
accionatio” es algo que naturalmente se ha producido en las socieda-
des que se acercan a la economia de mercado. Con lo cual se logra
también aquella formacién del ahorro en la familia de cada trabajador,
por la acumulacién de capital que aumenta el nivel de vida. Es curio-
so ver que muchos que dicen defender la DSI promueven politicas
inflacionarias que hieren mortalmente este principio basico de ética
social, impidiendo la formacién del ahorro y bajando el salatio real,
provocando de ese modo miseria y pobreza por doquier. Es lamenta-
ble, reiteramos, ver coémo tales injusticias -ademas de impericias téc-
nicas desde el punto de vista econémico- se realizan en nombre de la
justicia; y lo que es peor, en nombre de la DSI.

Y, en cuanto a nuestra opinién personal sobre la conve-
niencia de este tipo de administracién, debemos decir que nos atrae
sumamente el ideal tipicamente personalista de Juan Pablo 11, acerca
de que todos trabajen “en algo propio” de manera conjunta, en una
empresa comun. Por supuesto, la prudencia dictara en cada caso la
posibilidad de realizacién de este ideal. Opinamos que cuanto mayor
sea el progreso social, tanto econémico como cultural, las posibilida-
des de logratlo se iran acrecentando.

Pero antes de pasar al segundo tema que presenta la LE, ana-
licemos un detalle importante. Se habra observado que, en el punto
14 (de la ed. Bac) del discurso de Pio XII del 31/1/52, Pio XII se
refiere al “..orden cotporativo profesional de toda la economia...".
¢Qué quiere decir esto? ¢Se esta refiriendo el Papa a un corporativis-

65



Gabriel |. Zanotti

mo de estado de tipo fascista? Pues por supuesto que no. Un “orden”
tal serfa contradictorio con los derechos de la persona, y especialmen-
te contradictorio con la libertad de asociacion. E/ Magisterio destaca en
cambio la importancia capital de la correcta organigacion de las sociedades inter-
medias para el funcionamiento de un orden social justo. Pero, por supuesto,
dichas asociaciones estin fundadas en la libertad de asociacion, el cual
derecho es incompatible con el corporativismo fascista. Como siem-
pre, veamos los documentos pontificios. Ya Leén XIII, en la RN,
recomienda enfaticamente la formacién de asociaciones libres de
obreros y empresarios. Pero siempre poniendo énfasis, también, en
que dicha asociacion sea /bre. Dice Le6n XIII al respecto en el punto
39 (ed. Bac) de la RN: “Efectivamente se necesita moderacion y dis-
ciplina prudente para que se produzca el acuerdo y la unanimidad de
voluntades en la accion. Por ello, si los ciudadanos tienen el libre
derecho de asociarse, como asi es en efecto, tienen igualmente el
derecho de elegir libremente aquella organizacion y aquellas leyes que
estimen mas conducentes al fin que se han propuesto”.87 Y citando
estas palabras de Leon X111, afirma Pio XI en la QA: “...Ahora bien,
asi como los habitantes de un municipio suelen crear asociaciones
con fines diversos con la mds amplia libertad de inscribirse en ellas o
no, asi también los que profesan un mismo oficio pueden igualmente
constituir unos con otros asociaciones libres con fines en algin modo
relacionados con el ejercicio de su profesion. Y puesto que nuestro
predecesor, de feliz memoria, describié con toda claridad tales aso-
ciaciones, nos consideramos bastante con inculcar sélo esto: que el
hombre es libre no sélo para fundar asociaciones de orden y derecho
privado, sino también para ‘elegir aquella organizacion y aquellas leyes
que estime mas convenientes al fin que se ha propuesto’. Y esa mis-
ma libertad ha de reivindicarse para constituir asociaciones que se
salgan de los limites de la propia profesion...””8. Y esta misma doc-
trina es reiterada por Juan XXIII en MM, citando justamente a Leén
XIII y a Pio XI. Dice el Papa Juan, en el punto 37 (ed. Bac): “Con la
finalidad de contrarrestar esta tendencia, el Sumo Pontifice (Juan
XXIII esta hablando de Pio XI) dio estas fundamentales normas: el
orden econémico debera reintegrarse al orden moral, y los intereses,
tanto de individuos como de sociedades, habrin de atemperarse so-

87 DP, Op. Cit.
8 DP, Op. Cit.

66



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

bre todo al bien comun. Esto, conforme a las ensefianzas de nuestro
predecesor, exige, sin duda alguna: primero, la ordenada reorganiza-
cién de la convivencia, constituyendo sociedades menores de caracter
econémico y profesional, no impuestas por los poderes del Estado,
sino libres;...”8%; (“...quas republica pro impetio suo non iniunxerit,
sed sui sint iuris;...””). Clara y distinta es la expresion: “...no impuestas
por los podetes del Estado. .. ". Y, cuando comenta a Leén XIIT y la
RN, afirma Juan XXIII: ". .. En esta carta se afirma, ademas, que por
la naturaleza ha sido dado a los obreros no sélo el derecho de consti-
tuir asociaciones, ya exclusivamente de obreros, ya mixtas de obreros
y patronos, y de estructurarlas del modo que estimen mas con-
veniente a sus respectivas profesiones, sino también de que esos
mismos trabajadores, organizados en tales sociedades, puedan, sin
que nadie se lo impida, moverse libre y espontaneamente, segin es-
timen mas favorable a sus intereses”.”

Creemos que los textos citados son claros para demostrar la
incompatibilidad de los mismos con el corporativismo fascista.

Pasemos entonces, ahora si, al otro aspecto de la LE que ha
suscitado bastantes debates. Estamos en el punto 6 de la LE, ed. de
L’Osservatore Romano®!. Y alli Juan Pablo II afirma que el funda-
mento para la valorizacién del trabajo es el “trabajo en sentido subje-
tivo”, esto es, la dignidad de la persona que trabaja. “...el primer fun-
damento del valor del trabajo es el hombre mismo, su sujeto”. Se ha
comentado que, entonces, la remuneracion del trabajo para todos los
hombres deberfa ser exactamente la misma, ya que todos los hombres
tienen la misma dignidad esencial (o sea, la que deriva de su naturale-
za). Pues bien: creo que, habiendo analizado en el capitulo 4 el Magis-
terio en el cual Juan Pablo 1I se basa, el problema esta resuelto. Juan
Pablo 1II esta poniendo énfasis en el criterio de la dignidad de la pet-
sona en la justicia de las retribuciones laborales. Reiteramos pues
todas las reflexiones que en su momento hicimos sobre este tema;
sobre todo, que este criterio de justicia no se contradice con la produc-
tividad del trabajo, o el aporte de cada uno al proceso productivo,
como explicitamente dice Juan XXIII -cosa que podriamos llamar
“dignidad accidental” (en referencia a la distincién metafisica entre lo

8 DP, Op. Cit.
9% DP, op. Cit., N° 22.
91 DP, Op. Cit.

67



Gabriel |. Zanotti

esencial y lo accidental) de la persona con respecto al trabajo-. Juan
Pablo 11 no olvida este aspecto, al cual llama “trabajo en sentido objeti-
vo”, y afirma: “...Esto no quiere decir que el trabajo humano, desde el
punto de vista objetivo, no pueda o no deba ser de algin modo valo-
rizado y cualificado”. Y seguidamente dice que la dignidad del hom-
bre es el primer aspecto que debe considerarse; y “primer” no es igual
a “dnico”.

Como ultimo tema de este anexo, también se ha destacado
que, para solucionar el problema del desempleo, Juan Pablo II reco-
mienda una “planificaciéon” de la vida econémica. Primero: la palabra
latina utilizada por Juan Pablo 11 es “temperatio”. Ese término admite
la traduccién castellana utilizada, pero no necesariamente. También pue-
de traducirse por “organizaciéon”, “ordenacion”, “disposiciéon”, “go-
bierno”, cosas que en sus areas especificas debe realizar el gobierno
(al cual Juan Pablo II lama “empresario indirecto”). Segundo: la defi-
nicién dada en la LE de esa “temperatio” es la siguiente:
dinacidn, justa y racional, en cuyo marco debe set garantizada 1a iniciati-
va de las personas, de los grupos libres, de los centros y complejos
locales de trabajo, teniendo en cuenta lo que se ha dicho antetior-
mente acerca del caracter subjetivo del trabajo humano.”? Excepto
que alguien quiera deducir lo necesariamente no-deducible, nada hay
en esta definicién que implique necesariamente una planificaciéon que
decida, por parte del estado, qué, cémo y cuanto producir (cosa que
como vimos en el capitulo 3, estd en contradiccién con la esencia del
derecho de propiedad). Tampoco hay ningin elemento que permita
inferir necesariamente una planificacién indicativa. La economia de
mercado es también una coordinacion justa y racional.”? Creemos que
en este caso es importante citar este texto de Pio XII, de su ya visto
discurso del 13/4/56: “...La Iglesia, con su Fundador, da al César lo
que es del César; pero no podria darle mas sin traicionar a su misién y
al mandato por Cristo confiado a ella. Por eso, lo mismo que no que-
da indecisa y alza la voz alli donde el poder civil trata de atribuirse el
monopolio de la instruccién y la educacién juvenil, de la misma ma-
nera se opone, en lo que toca a los principios morales, a todo el que
quisiera una excesiva injerencia del Estado en la cuestién econémica.

<...co0r-

2 LE, Op. Cit.
93 Respetar la propiedad es la tnica coordinacién justa y racional. Anular el derecho
de propiedad es precisamente lo injusto e irracional.

68



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Donde esta injerencia no se frenase, no podtia resolverse adecuada-
mente el problema social; donde de hecho se ha llegado a la completa
“planificacién”, se han logrado algunos planes, pero el precio ha sido
el de innumerables ruinas provocadas por un impetu loco y destruc-
tor: heridas las justas libertades individuales, turbada la serenidad del
trabajo, violado el caricter sagrado de la familia, falsificado el amor
patrio, destruido el tan preciado patrimonio religioso.”*

9 DP, Op. Cit.

69






Anexo 2:1.as relaciones internaciona-
les y la Populorum Progressio

La enciclica Populorum progressio otriginé también muchos de-
bates en su momento. Sobre el énfasis puesto por este documento en
el tema de la limitaciéon del derecho de propiedad, y su valoracién del
capitalismo, serfa superfluo que comenti—ra—mos algo, pues ya nos
hemos ocupado de estos temas sobre todo en el capitulo 3. Lo que
ahora nos interesa destacar es el proble—ma de ética social con res-
pecto a las relaciones internacionales, que se comenta principalmente
en esta enciclica.

Creemos nuevamente que este tema alcanza claridad y distin-
cién si se distinguen nuevamente los campos de ética social y el de
analisis cientifico de la economia, mostrando a la vez su no contra-
diccién. Desde el punto de vista de ética social, Pablo VI no conside-
ra justa la existencia de grandes dreas del planeta sumergidas en el
subdesarrollo al lado de otras regiones altamente industrializadas.
Como vemos, esto es una extension a nivel internacional del princi-
pio de ética social visto en el capitulo 3 y en el 4, segun el cual la jus-
ticia demanda que la riqueza producida sea disfrutada por sectores
cada vez mas amplios de la poblacién, sin que esto implique ningin
tipo de igualitarismo socialista. Vimos en su momento la no contra-
diccién de este ideal con la aplicacion de economias de mercado,
tanto en el capitulo 3, cuando evidenciamos que el funcionamiento
del derecho de propiedad, en situaciones de igualdad ante la ley, es lo
que cumple con el destino universal de los bienes, como asi también
en el capitulo 4, cuando demostramos cémo lograr los salarios justos
a través del aumento de los salarios reales, merced al aumento de la
cuantia de capital.

Por ende, ya desde el punto de vista técnico-cientifico afir-
mamos que el aumento de la cuantia de capital y, por ende, el aumen-
to del nivel de vida, se logra siempre que se respete el funcionamiento
de la propiedad en las condiciones descriptas en el capitulo 3. Por
ende, si existen vastas regiones del planeta subdesarrolladas, es porque
en esas regiones no se han respetado las condiciones juridicas que per-
miten el correcto funcionamiento de la propiedad privada y su funcién

71



Gabriel |. Zanotti

social; es decir, las condiciones que permiten el funcionamiento de una
economia de mercado.

Afortunadamente, las situaciones que posibilitan el surgi-
miento de este problema son de imposible existencia en una econo-
mia de mercado. El subdesarrollo, en cuanto tal, es pura y simplemente,
desde el punto de vista econémico, una gran carencia de bienes de
capital. Justamente el problema que atacan las economias de mercado,
en las cuales el aumento de la cuantia de capital es uno de los efectos
caracteristicos. El subdesarrollo se produce por la falta de ahorro inter-
no y/o externo, que a su vez es producido directamente por politicas
inflacionarias y socializantes, que paraddjicamente se promueven en
nombre del desarrollo.

E1 gran problema, en el cual estan en juego la vida y la muer-
te de muchas personas, y, ademas, la salvacion de las almas, se produ-
ce cuando el marxismo expande su cizafia haciendo creer que necesa-
riamente toda situacién de subdesarrollo en los paises pobres es cau-
sada por la riqueza de los paises ricos, expandiendo de ese modo
todo su esquema de lucha de clases a nivel internacional. Las guerras
y los conflictos derivados de esta enfermante concepcion nos deben
advertir que son muchas las cosas que estan en juego si se duda en
este punto. Nosotros volvemos a sostener con firmeza que la ética
social catdlica no debe confundirse con el planteo marxista. Nuestra
conciencia no nos dejarfa en paz si en este momento no lo afirma-
ramos nuevamente.

Se nos podra decir, entonces, que desde la misma ética social
catolica las cosas deben ser dichas con claridad para evitar confusio-
nes”.

A lo cual nada tenemos que objetar.

* 2004, 11. Nos referimos a que, en el tema de las relaciones internacionales, muchos
fieles catdlicos siguen afirmando la teorfa del deterioro de los términos de intercam-
bio casi como si fuera un hecho indiscutible o un dogma de Fe. Esto es particular-
mente grave por tres cosas: una, la fata de respeto al derecho de opinién de los catoli-
cos que piensen diferente; b) la confusién de niveles (entre fe y razén) en un tema
muy ligado de hecho (aunque separable, de derecho) con las teorfas neomarxistas de
explotacién internacional; ¢) la confusién teorética y practica que este tema ha oca-
sionado en la vida de muchos fieles catélicos, que los ha llevado incluso a la violencia.

72



Anexo 3: 1.os "derechos sociales”

Todo derecho hace referencia a un tercero, el cual debe, al
sujeto de derechos, ya una abstencion, ya una determinada accién no
categorizada bajo una simple abstencion.

En la justicia conmutativa, este segundo tipo de obligacién -
las acciones de tipo positivo- sélo surgen de contratos voluntaria-
mente pactados. En la justicia legal -lo que la persona debe al bien
comun-, el ejemplo tipico serfa el impuesto. En la justicia distributiva,
el ejemplo tipico serfa el conjunto de servicios que el estado debe
prestar y distribuir segin sus funciones especificas (capitulo 2).

Ahora bien: bajo la expresion “derechos sociales” se hace
alusion a una serie de bienes y servicios que la persona tiene derecho
a reclamar, ya no bajo la simple peticién de abstencién por parte de
terceros -en el sentido que éstos no impidan a una persona la adquisi-
cién de esos bienes con sus propios recursos- sino en el sentido de
un derecho que implica la contraprestacién positiva del bien de que
se trate, via jutidico-positiva, lo cual implica pues un tercero que setia
el sujeto pasivo de obligacion.

Asi, se habla del “derecho a la alimentacién”, “derecho a la
vivienda”, “derecho a los servicios de salud”, etcétera. En ese caso:
¢Quién es el que de debe dar dichos servicios? ¢El estado?

Pero el problema que ahora especificamente nos preocupa,
es el siguiente: este tipo de derechos aparecen frecuentemente en la
ética social catdlica. E1 ejemplo mas destacado lo encontramos en el
N° 10 (ed. Paulinas) de la enciclica Pacens in Tervis, de Juan XXIII.

Comencemos pues a analizar las posibles vias de solucion del
problema. En primer lugar, analicemos las dificultades.

Dentro de éstas, veamos tres. La primera es la siguiente. Los
recursos son escasos; las necesidades, ilimitadas. Lo que acabamos de
decir es el ABC de la economia; esperemos que nadie lo considere
herético. Ahora bien: si a cada una de las necesidades humanas co-
menzamos a llamarlas “derecho a” (y a renglén seguido, la necesidad
de que se trate) estamos creando una situacion juridica y econémica
de, sencillamente, imposible cumplimiento. Pues los recursos son
escasos y por ende no todas las necesidades podran satisfacerse, con
lo cual determinadas personas quedarfan sin aquello que por derecho
supuestamente les corresponde. (Por supuesto, este problema no

73



Gabriel |. Zanotti

existe para quienes piensan que el estado es lo mismo que Jesus en las
bodas de Cani; pero no es nuestro caso). Debemos recordar por
ende que el deber ser se fundamenta e el ser (en lo cual insiste mucho
el filésofo neotomista contemporaneo J. Pieper). Por ende, ya desde
el punto de vista de una sana filosofia del derecho: ¢puede lo imposi-
ble ser fuente del derecho?

Habitualmente se responde que las necesidades a las que es-
tos derechos se refieren son “las mas importantes”. La dificultad alli
es establecer qué es “lo mas importante”. Si hay derecho a la alimen-
tacion, por ejemplo, ipor qué no hay “derecho a los libros”? (Y mejor
no preguntemos “que” libros). ¢Quién o cual es el érgano social en-
cargado de establecer esas valoraciones?

La segunda dificultad es que el estado tiene por misién ase-
gurar el bien comsin. Obvio. Pero el problema es que, si finalmente
termina siendo el estado quien satisface tales derechos, entonces se
crea un problema en cuanto a la delimitacién entre el bien comin y
los bienes particulares. Pues en ese caso se reclaman por via jutidico-
positiva al estado bienes y servicios cuya competencia en la 6rbita del
bien comun es sumamente discutible. Pues las mas de las veces son
bienes que se obtienen ez y por el bien comun, pero no son el bien
comun. Retomaremos este punto luego, pues es fundamental para re-
solver la cuestion.

La tercera dificultad es la que ha estado ticita en las ante-
riores. Si alguien se presenta a un tribunal reclamando su derecho a
tal o cual necesidad, ¢quién lo satisface? ;Quién es el “ad alterum” en
este casor Por supuesto, habitualmente se responde que el estado. Y
ése es el problema. Porque el estado no es Dios Creador; no puede
sacar las cosas de la nada. El estatismo que surge de un estado repar-
tidor de toda clase de bienes tiene un precio -inflacién, subdesarrollo,
descapitalizacion, etcétera-, precio que entonces no estan las socieda-
des dispuestas a pagar. Los resultados en cuanto a la wentalidad resul-
tante no serfan tampoco muy halagliefios. Nada nos corresponderia
obtener por propio esfuerzo; especialmente, si es “muy importante"”,
en cuyo caso s6lo debemos reclamarlo al estado. ¢Qué queda de la
genuina dignidad y libertad del hombre, en una sociedad en la cual,
cuanto mas importante es algo, mas debe recibirlo del estado?

Bien, hasta ahora nos hemos ocupado de sistematizar las di-
ficultades. Pero, como vemos, estas dificultades surgen cuando no se

74



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

distingue a los “derechos sociales”5 de los demds derechos persona-
les. Pues, en efecto, debemos decir que detras de la idea de los “dere-
chos sociales” se encuentra un principio correcto de ética social, aun-
que muy dificil de precisar de manera que no cree las dificultades juridi-
cas y econémicas que hemos analizado. Dicho principio es el siguien-
te: es conforme con el derecho natural que las condiciones de vida
sean acordes con la dignidad de la persona humana. Inmediatamente
debemos precisar dos cosas. Primero, nos remitimos a lo afirmado en
el capitulo 4: que dichas condiciones dignas de vida se logran cuando
se respeta el bien comiin, el cual, a su vez, implica que se establezcan las
condiciones juridicas y sociales necesatias para que cada persona
pueda, con su trabajo y con su esfuerzo, obtener los bienes que con-
sidere necesarios para su desarrollo personal. Y si sus pretensiones
son desproporcionadas, el mismo proceso econémico se lo indicara.
Recuérdese el aspecto relativo de este principio, o sea, lo concernien-
te a las diversas circunstancias culturales de los pueblos, aspecto rela-
tivo que también contempla el Magisterio.

La segunda precisién es que “conforme con el derecho natu-
ral” no implica necesariamente un derecho reclamable via jutidico-
positiva en cuanto a una determinada accidén positiva por parte de un
tercero. Por ejemplo, es conforme con el derecho natural que yo
cultive la virtud de la fortaleza, lo cual no implica que me presentaré
ante un tribunal reclamando a un tercero la virtud de la fortaleza.

Pues en realidad, lo que esta en juego aqui es lo siguiente: la
persona humana tiene derecho a/ bien comiin, en el cual y por el cual
podra obtener lo adecuado para su desarrollo personal, segin su
propia responsabilidad. Eso -el bien comun- es precisamente lo que
compete a la justicia distributiva (que va del bien comun a las perso-
nas), cuyo sujeto pasivo de obligacién es el estado. Y ya hemos visto
en los capitulos 2 y 3 la importancia de la libre iniciativa privada para
lograr este bien comun. Por lo tanto, si se habla de esos derechos
“sociales” no se incurrird en las dificultades aludidas al principio si se
aclara que son derechos en sentido ndirecto y analdgico, en el sentido de
que es “conforme al derecho natural” que la persona, a #ravés del bien

% Ponemos el término entre comillas porque no conocemos derechos no sociates o
antisociales. El mismo problema tiene el término "justieia social". ;Puede haber una
justicia no social o antisocial?

75



Gabriel |. Zanotti

comiin, obtenga, como decimos, lo adecuado para su desarrollo perso-
nal. No son, empero, derechos en sentido propio, en los cuales la
delimitacion del sujeto pasivo de obligacion es clara y distinta.

Es significativo respecto a todo esto que Utz, en su co-
mentario a la Pacem in Terris, cuando comenta el pasaje al cual nos
hemos referido al principio, dice, en su nota a pie de pagina: “...esto
nada tiene que ver con un Hstado-providencia. En efecto, en este
lugar, en el que el Papa habla simplemente de derechos del hombre,
no tenia por qué examinar la manera de realizar el mencionado dere-
cho.”% Y J. Messner, cuando toca este tema, habla de un “derecho a
la adquisicién de lo necesario para el sustento"”, o “garantizar la exis-
tencia por medio del trabajo”, que se cumple dentro de la “actividad
econdmica realizada dentro del marco de la cooperacién social y eco-
némica”.%” Observemos pues dos cosas: estos “derechos” son, como
dijimos, indirectos y anal6gicos, y, ademas, el modo para su satisfac-
cién es la libre iniciativa privada. Y no extrafie que nuevamente
hagamos referencia a la propiedad. Messner habla de la “...adquisicién
de lo necesario para el sustento...”. Precisamente, uno de los funda-
mentos iusnaturalistas mas habituales para fundamentar la propiedad,
como hemos visto en el capitulo 2, es que la propiedad privada garan-
tiza “lo necesario para el sustento”; por eso se la coloca como dere-
cho natural secundario, debido a su utilidad con respecto al derecho
primario a la vida (es la argumentacién de Leén XIII en la RN). La
division del trabajo, la propiedad, el intercambio de bienes y servicios,
son justamente los medios necesarios para lograr la mayor abundan-
cia de bienes y servicios posible para todos los integrantes del marco
social, dentro de los limites naturales sefialados por la escasez natural
de recursos y la desigualdad de rentas y patrimonios (tema que ya
vimos también en el capitulo 3). Quiere decir todo esto que si se
afirma que “la persona tiene derecho a la alimentacién”, eso es ver-
dad s/ se entiende andloga e indirectamente a través del bien comiin, y no
directamente a través del estado. La no aclaracién de este “pequefio”
detalle puede traer como consecuencia dolorosas confusiones.’

9 Utz, A. F.: En el libro La Encliclica ple Juwt XXIII Pocenr in Terris; Herder, Barcelona,
1965, Pag. 119.

97 Op. Cit.

98 .. El mas importante bien colectivo a proporcionar por el gobierno no consiste en
la satisfaccion directa de las necesidades personales, sino en la creacién de un conjun-
to de condiciones en base a las cuales los individuos o grupos de individuos puedan

76



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Por supuesto, téngase en cuenta lo que hemos dicho en el
capitulo 3 acerca del caso de “extrema necesidad”, que se aplica tam-
bién a este caso a nivel social, como en situaciones, por ejemplo, de
catastrofes naturales, en cuyo caso el estado -preferimos muy enfati-
camente que sea a través del orden municipal- puede, incluso por
razones de seguridad publica, prestar determinados servicios, siempre
que: a) 70 en forma monopdlica, ni estatizando servicios, ni alterando
y/o anulando la iniciativa privada; b) realice tal prestacién con recut-
sos genuinos, si los tiene; los cuales, para ser genuinos, requieren no
haber sido obtenidos por medio de la inflacién ni por medio de im-
puestos confiscatorios.”

ocuparse de la satisfaccion de las mismas”. Hayek, F. A.: Derecho, Legislacion y Libertad,
Unién Editorial, Madrid, 1979, Libro 11, Cap. VII (pag. 7).

9 Ver Hayek, F. A.: Libertad econdmica y gobierno representatino, en el libro “Nuevos
Estudios”; Eudeba, Buenos Aires, 1981, Punto 3. (2004:Esta es la cuestion a la cual
haciamos referencia en la nota “2004” anterior).

77






Anexo 4: E/ problema de la Revolucion
Industrial

Asf{ como hasta ahora hemos debido cotejar los principios de
ética social catdlica con los principios de ciencia econémica, ahora
debemos analizar el caso de una situacién histérica concreta. Se nos
preguntard por qué hasta ahora no habfamos hecho referencia a este
tema. La razén es que nunca realizamos estudios sobre principios
cientificos en relacién a casos histéricos concretos. La historia sélo
nos dice lo que sucedio, pero no lo que siempre es o deba ser.

Pero justamente la gran discusion en torno a la Revolucion
Industrial es lo que en ella verdaderamente sucedi6. La versién habi-
tual nos habla de un primer periodo sumamente dificultoso en cuanto
al nivel de vida de las masas obreras, colocindose como causa de tal
fenémeno a la aplicacion del sistema de economia de mercado (capi-
talista) de produccion. Al margen de dicha versién habitual, lo indu-
dable es que esta problematica es la que estimula la DSI sobre el sala-
rio justo y demas principios de ética social.

Pero este enfoque ha traido como consecuencia una suerte
de revisionismo histérico sobre este periodo, aunque tal cosa sea
poco conocida dado lo difundido de la versiéon habitual El ejemplo
mas tipico al respecto es el libro E7 capitalismo y los historiadores'™, de
Hayek, Ashton, Hacker, De Jouvenel y Hutt. Los titulos de cada uno
de los trabajos contenidos en este libro (“Historia y Politica” de
Hayek; “El tratamiento del capitalismo por los historiadores”, de
Ashton; "Los prejuicios anticapitalistas de los historiadores nortea-
mericanos”, de Hacker; “El nivel de vida de los trabajadores en Ingla-
terra desde 1790 a 18307, de Ashton; y “El sistema de la fabrica a
principios del siglo XIX", de Hutt) son muy significativos en cuanto
al evidente intento de revalorizacion positiva de este periodo en cuan-
to al nivel de vida de las masas obreras.

Quien estas lineas escribe no es historiador ni nunca lo sera.
Por ende pronunciaremos no un juicio en cuanto a determinados
datos concretos que entrarfan en juego en caso de un analisis especi-
ficamente histérico del tema, sino un juicio con respecto a ciertas

100 Unién Editorial, Madrid.

79



Gabriel |. Zanotti

reflexiones sobre principios generales que sean idoéneos para iluminar
la cuestion.

En primer lugar, en el andlisis del problema tendrfamos los
datos de tipo cuantificable, sin entrar en la causa de los mismos.
Nuevamente, tenemos alli la contingencia tipica de todos los datos de
historiograffa, dado que la discusion sera en ese caso la veracidad y
confiabilidad de las fuentes que entran en juego. Por otra parte, aun-
que se pueda conocer con cierta seguridad lo que sucedié con respec-
to a las tasas de salarios y/o horas laborales, tales datos variarian de
una regién a otra, y de unos afios a otros, por lo cual nunca se podra
elaborar un juicio universal que pretenda caracterizar a todo el petio-
do de la Revolucién Industrial en cuanto tal”.

En segundo lugar, se encuentra el analisis de las causas de los
fenémenos que la historia registre, cosa que no compete a la historia
en cuanto tal. Vamos a suponer que se afirme que, en cuanto a los
datos cuantificables, pudiéramos decir con cierta seguridad que, en la
region X, los salarios fueron en el siglo XIX mas bajos que las tasas
de salarios registradas a lo largo del XX. El problema consiste alli en
dilucidar la causa del fenémeno en cuestién. Y entonces es cuando
habitualmente se afirma: la aplicacién del sistema capitalista de pro-
duccién es la causa.

Con respecto a tal cosa, la primera reflexién que surge es
hasta qué punto pueden analizarse todas las circunstancias de lugares
y tiempos de manera de afirmar con certeza que en todas partes se
cumplieron en su totalidad los principios de una economia de merca-
do tal cual aqui la hemos descripto. Y daré un ejemplo bien conocido.
Hs un dato histérico generalmente reconocido como verdadero que
en Francia, posteriormente a la Revoluciéon Francesa, se aplica la ley
Le Chapellier, que #pide 1a asociacion libre de obreros en sindicatos.
Creemos que esto es suficientemente claro y distinto en cuanto a su
incompatibilidad absoluta con una economia de mercado, la cual es sen-
cillamente smposible si se impide el ejercicio del derecho a la libre aso-
ciacion.

* 2004, 12. En ese momento suponiamos, con cierta ingenuidad metodoldgica, que
podia haber datos con independencia de las interpretaciones. Mis posteriores estudios
en Popper me convencieron de que no es asi, pero no es momento de tocar la cues-
tién.

80



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

La segunda reflexion es la siguiente. Vamos a suponer que en
determinadas coordenadas “X” de lugar y tiempo se aplicaban en su
pureza los principios de una economia de mercado genuina; vamos a
suponer que en las coordenadas “X + 17 donde el factor tiempo varia
hacia adelante, se sigue aplicando la misma economia; y vamos a su-
poner que estadisticas confiables informen que la tasa media de sala-
rio -suponiendo, a su vez, que sea posible determinarla- en las coor-
denadas “X” es menor que en las coordenadas “X + 1”. Habfamos
visto que tanto el limite maximo como el minimo de fijacién de sala-
rios en el mercado tienen como factor determinante la cuantia de
capital y de inversiones. En el caso que estamos analizando, el limite
maximo de fijacién de salarios (el cual, como habiamos visto, se rela-
ciona con la rentabilidad de la empresa) es menor en “X” que en “X
+ 17, lo cual esta en relacién con la tasa de capital; o, en términos
menos técnicos, con la “cantidad de riqueza disponible”; que, como
vimos en Juan XXIII, es una de las circunstancias atendibles para el
juicio ético sobre el salatio justo. Por supuesto, si fuésemos marxistas
deberfamos afirmar que en “X” la “explotacion”?! y la plus-valia es
mayor que en “X + 17, pero ya hemos visto que la lucha de clases
marxista nada tiene que ver con la ética social catdlica ni con la eco-
nomia de mercado.

Pero en lo anterior no hemos hecho referencia a los casos
histéricos concretos. En éstos, las causas que determinan los feno-
menos son multiples. No obstante, el anterior analisis nos es ttil para
afirmar que, en la medida en que se respetaron los principios de una
economia de mercado genuina, la causa de que en un periodo el nivel
de vida fue mas bajo que en otro se debe a que en el primero la cuan-
tia de inversiones y de capital era mas baja que en el segundo; factor
que, como dijimos, entra en las circunstancias que deben ser analiza-
das para la determinacion de la justicia en el nivel de salarios.

Quiere esto decir que en las discusiones en torno a la Re-
volucion Industrial se mezclan tres cosas, cuya no distinciéon provoca
ciertas confusiones: los datos en cuanto tales, de tipo estadistico, con

101 Cuando en el cap. 4 explicdbamos que para Marx el sistema de economia de mer-
cado es necesariamente explotador, ese “necesariamente” no implica que “pueda”,
aunque no necesariamente, serlo, pues en ningun caso la plus-valia marxista (que es
aquello en lo cual consiste la explotacién) puede darse entre los limites mdximo y
minimo de fijacién de salarios dependientes de la cuantfa de capital.

81



Gabriel |. Zanotti

toda la carga de su contingencia e inseguridad; los fenémenos causa-
dos por intervenciones indebidas del estado no compatibles con una
economia de mercado; y los fenémenos causados por una todavia
escasa cuantia de capital. Sumemos a esto la realizacién o no de ayu-
das tendientes a suavizar los problemas derivados de la escasa cuantia
de capital, aunque sin atentar contra la acumulacion de éste.

Todo esto nos lleva a que un juicio que destaque los valores
positivos de la Revolucién Industrial deberfa diferenciar dos aspectos.
El primero, y frecuentemente olvidado, es que todo proceso que
tienda a la formacion de capital y la consecuente industrializacion es
favorable para la elevacién del nivel de vida de las masas. El capital
eleva el limite maximo de fijacioén de salarios y reduce la jornada labo-
ral al elevar la productividad de la labor ejecutada.

El segundo aspecto, mas accidental, pero no por ello no im-
portante, es que todo proceso de industrializaciéon provoca determi-
nados problemas psicolégicos y socioldgicos que no deben ser des-
atendidos. Pero lo extrafio es que tantas veces solo estos problemas
se destaquen y ni se mencione lo obviamente positivo de la Revolu-
ciéon Industrial y todo proceso de industrializacién. Se olvida que,
hacia dos centurias atrds, la pobreza y la miseria de las masas eran la
situacién habitual. La Revolucién Industrial no vino a alterar una
situacién paradisfaca, como a veces se afirma. Las hambrunas y las
pestes colectivas, para nombrar s6lo dos de las atrocidades mas fre-
cuentes, eran lo habitual en la época preindustrial. Las condiciones
generales de higiene eran pésimas. S6lo la industrializacién progresiva
permitié mejorar las condiciones de higiene publicas y comenzar el
proceso de producciéon en masa de productos de los cuales sélo go-
zaban antes unos pocos privilegiados. Si se afirma que, a su vez, es-
tamos diciendo que este proceso de industrializacién fue un parafso
terrenal, no se nos ha leido con atencion. Sélo estamos tratando de
ser justos en el juicio de un perfodo histérico habitualmente vilipen-
diado sin mayores tramites. Compartimos al respecto el juicio del
gran jurista catélico Manuel Rio, quien, en su obra La esencia del Dere-
cho, la Justicia, la 1 ¢y'%%, afirma, distinguiendo lo esencial de lo acciden-

102 Edicién de la Academia Nacional de Derecho y Ciencias Sociales de Buenos Aires;
Bs. As., 1970, Cap. IV. Véanse, también, los siguientes articulos de Manuel Rio: L«
teoria de la Sociedad de mercado y el régimen social justo, en el diario “La Prensa”, Buenos
Aires, 13/6/75; y La concurrencia y los precios, en “La Prensa”, del 23/5/1975.

82



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

tal: “...el gran efecto social de la economia libre en el siglo XIX fue la
expansion, hasta entonces nunca vista, de la clase media, gracias a
cuya evolucion innumerables gentes pasaron de la pobreza y aun de la
miseria a una situacién acomodada y prospera. Pocos ejemplos con-
cluyentes sobre esto como el de nuestro pafs. El empobrecimiento de
que se habla, consistié realmente en gran parte, sélo en el descubri-
miento de la situacién en que se encontraban los sectores de campe-
sinos y obreros, desde las épocas pasadas e inmediatamente, desde el
petiodo de predominio del mercantilismo. Al investigarse el estado de
la economia de los pueblos, por impulso de los mismos motivos que
llevaron a la economia libre, se puso en evidencia la miseria en que se
debatia un ingente numero de familias, y se acuso6 al barémetro de ser
la causa del mal tiempo. En el proceso de intensificacion sistematica
de la economia de mercado hubo, sin duda, abusos, desaciertos e
ignorancias sobre los modos adecuados de obrar; empero, esos defec-
tos fueron accidentales y de ningtin modo inherentes al proceso. En
la actualidad, el conocimiento mas claro de las situaciones y el mayor
dominio de los recursos técnicos conducen a evitar, en gran parte, los
peligros. En los hechos, en los varios paises europeos y americanos y
en el Japén, en que se ha instituido la sociedad de mercado después
de la segunda guerra mundial, lejos de producirse el pretendido fe-
némeno de pauperizacion, ha ocurrido y esta ocurriendo un mejora-
miento sensacional: el proletariado esta desapareciendo para dar lugar
al llamado capitalismo popular”.

Dadas las anteriores reflexiones, nos atrevemos a solicitar a to-
da la ética social catolica -de la cual formamos parte- una consideraciéon
mas detallada del juicio acerca de la Revolucién Industrial. No se crea
que desconocemos los puntos 1 de la RN, el 3 de la QA, el 16 de la
DR, el 13 dela MM y el 11 de la LE (nros. de la ed. Bac). Pero volve-
mos a efectuar nuestra solicitud, porque no estan en juego los princi-
pios basicos de ética social, sino el caso de una situacién histérica con-
creta. Obviamente, podemos equivocarnos, pero esta solicitud es lo que
nos dicta nuestra conciencia.

83






Anexo 5: La economia de mercado y 1a
concentracion de capitales

Vamos a comentar, por tltimo, otra aparente contradiccion
que se ha producido entre la ética social catdlica y la economia de
mercado. Se dice que la primera ha condenado a la segunda por la
supuesta concentracion de capitales y riqueza en manos de unos po-
cos. Se alude generalmente a los siguientes parrafos de la QA: “...Salta
a los ojos de todos, en primer lugar, que en nuestros tiempos no s6lo
se acumulan riquezas, sino que también se acumula una descomunal y
tiranica potencia econdémica en manos de unos pocos, que la mayor
parte de las veces no son duefios, sino sélo custodios y administrado-
res de una riqueza en deposito, que ellos manejan a su voluntad y
arbitrio...”103. Esta acumulacién de poder y de recursos, nota casi
caracteristica de la economia contemporanea, es el fruto de la ilimita-
da libertad de los competidores, de la que han sobrevivido sélo los
mas poderosos, lo que con frecuencia es tanto como decir los mas
violentos y desprovistos de conciencia”04,

En primer lugar; observemos que detras de estos parrafos se
encuentra nuevamente el principio de ética social del destino comun
de los bienes, base de la funcién social de la propiedad, que no se
cumple si la produccién no tiende a distribuirse en todos los sectores
sociales. Vimos en los capitulos 3 y 4 la ausencia de contradiccion de
estos principios con una genuina economia de mercado. Por otra
parte, es interesante destacar que en el segundo parrafo, Pio XI se
refiere a la “ilimitada libertad de los competidores™ (infinita competito-
rum certandsi libertas), como causa del fenémeno que describe y conde-
na. Y ya hemos analizado en el capitulo 3 el problema de una libre
iniciativa “limitada” o “ilimitada”, demostrando que en una economia
de mercado genuina la libre iniciativa se encuentra limitada por la
igualdad ante la ley y la ausencia de privilegios y protecciones especia-
les. Por ende, el analisis de este punto se inscribe totalmente en el
contexto de nuestro andlisis sobre la funcién social de la propiedad y
su ausencia de contradicciébn con una economia de mercado. Sin

103 DP, Op. Cit., N° 105.
104 DP, Op. Cit., N° 107.

85



Gabriel |. Zanotti

embargo, cabe aqui agregar el interesante detalle del momento (la coot-
denada temporal) en el que fue escrita la enciclica: 1931. Esa es la
coordenada de tiempo que corresponde a las palabras “en nuestros
tiempos” y “economia contemporanea” de los parrafos vistos. Este
sencillo detalle cronolégico se adecua perfectamente a nuestra tesis.
Estamos en el periodo inmediatamente posterior a la crisis de los
afios 30 (causada por el intervencionismo) y en el recrudecimiento del
proteccionismo corporativo a nivel mundial. Precios sostén, emision
de moneda sin respaldo, créditos especiales y reduccion artificial de
las tasas de interés en términos relativos, subsidios especiales, tarifas
arancelarias, legislaciones especiales protectoras de tal o cual sector,
etcétera, son ya caracteristicas que dominan el llamado mundo capita-
lista y que generan una estructura econémica ineficiente y corruptora,
en la cual el éxito de cada empresa “privada” depende de su éxito en
conseguir el privilegio y la medida protectora especial, y muy poco de
su propia eficiencia en satisfacer a las demandas de los consumidores.
Muy poco es lo que hemos adelantado hasta la fecha en el mejora-
miento de tan desastrosa situacion, atentatoria contra las mas elemen-
tales normas del bien comun. Y son precisamente dichos privilegios y
medidas protectoras las que generan todo tipo de concentraciones
ilegitimas de capitales y fortunas. Bajo esas condiciones, la libre com-
petencia se convierte en una voraz y destructora carrera por obtener
el privilegio mas importante o la medida protectora mas atractiva. En
esas situaciones, la eficiencia en las conversaciones de los despachos y
pasillos de ministerios y dependencias oficiales (gubernamentales) es
mas importante -para el éxito de la empresa- que la eficiencia en re-
ducir costos.

Nada tiene que ver todo ello con una economia de mercado,
como tantas veces hemos dicho, excepto que se piense que las medi-
das protectoras descriptas forman parte esencial de la misma, en cuyo
caso serd lo mismo que decir que el amor a los judios formaba patte
esencial del nazismo. Por otra parte, desde el punto de vista técnico-
cientifico, debemos decir que, en igualdad ante la ley, el aumento del
radio de accién de un oferente-promotor (empresario) en el mercado
se halla estrictamente limitado por lo que se denomina “limites de

86



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

calculabilidad en el mercado”%5. Dado que para calcular econémica-
mente son necesarios los precios de los factores de produccion, ob-
tenidos en el mercado bajo la propiedad privada de dichos factores!,
se desprende que, a medida que vaya aumentando el radio de accién
de determinada empresa, ira absorbiendo los mercados de los facto-
res productivos que utiliza, con lo cual eliminara los precios de esos
factores, que necesita para calcular, y dificil serd en ese caso evitar las
pérdidas (excepto que cuente con medidas protectoras como las descriptas). Y
dado que nadie puede mantenerse en el mercado sin cubtir sus costos
(excepto, aclaramos nuevamente, que existan tales medidas -privilegios
especiales-, incompatibles con una economia de mercado) se desprende
que no puede existir en un mercado una tendencia hacia una concen-
tracién que aumente los costos provocando pérdidas.

Por otra parte, observemos que es tesis favorita del sistema
marxista el afirmar que el capitalismo tiende a la concentracién mo-
nopolica, pues eso es parte esencial de su dialéctica en la cual el capi-
talismo tiende a su propia negacion (pues se llegaria a solo un propieta-
rio: el dictador socialista). Pero nosotros, basados en la razén y en la
fe, esto es, basados en los principios cientificos de la EAE, y basados
en nuestra Fe Catolica, rechazaremos una y otra vez al marxismo,
como a cualquier otra forma de totalitarismo, siempre, hasta el final
de nuestros dias.

105 Ver Rothbard, M. N.: Man, Economy and State; a treatise on economic principles. Nash
Publishing, Los Angeles, 1970. Cap. 10. Hay traduccién castellana de este capitulo:
Monopolio y Competencia; Centro de Estudios sobre la Libertad, Buenos Aires, 1965.

106 Ver Mises, L. von: La Accion Humana (Op. Cit.), cap. XXV, y E/ Socialismo; Insti-
tuto de Publicaciones Navales, Buenos Aires, 1968., Parte segunda, seccién 1, cap. I1.

87






Anexo 6: (Ensayos posteriores a 1985)*

1. Reflexiones sobre cuestiones obvias*

Las reflexiones que haré a continuacién no constituyen el eje
central de mi existencia ni de mi vida intelectual. Sélo daré vueltas
una vez mas sobre cierta cuestion movido por un sentido interno del
deber.

A veces, afirmar explicitamente lo que es “obvio guoad s¢” -
aunque, al parecet, no “obvio guoad nos’- tiene su precio. En mi caso,
haber desarrollado in extenso la asombrosa y al parecer herética tesis
de que el “eje central” de la Doctrina Social de la Iglesia (DSI) pasa
por los principios basicos de ética social ha implicado aparecer ante
muchos como alguien que quiere, en realidad, negar a la DSI; reducir-
la al nivel de unos simples fines desencarnados de la realidad; sacarla
del nivel de los “medios” de la ética social. Al parecer, implicatia
ignorar o querer silenciar al eje central de la DSI afirmar, junto con
O.N.Derisi, que “...sabido es que si en el orden politico, social o eco-
némico se puede llegar a develar los principios rectores supremos de
esa actividad -plano que compete a la actuacién de la Iglesia-, no
sucede lo mismo con los principios inmediatos de accién y mucho
menos con los “juicios prudenciales’ que la rigen, donde caben mu-
chas posiciones opinables y donde es inconveniente y hasta intolera-
ble que la Iglesia quiera decidir por sus propios 6rganos”'-.

Quienes con toda buena voluntad me “acusan” de cercenar a
gran parte de la DSI, no tienen en cuenta dos cuestiones. Dos cues-
tiones obvias, que lamentablemente me veo obligado a explicitar.

En primer lugar, la ética es una ciencia especulativo-practica.
Eso implica que, en cuanto ciencia, puede desarrollar una serie de
“principios” con caracter de universalidad, independientemente de su
aplicacion prudencial. En relacién a esos principios universales -por
ejemplo, “no mataras”- sus aplicaciones prudenciales son “medios”

* Articulo publicado en El Detecho, del 29/1/93. Agradecemos a las autoridades de
la revista la autorizacién de la pubicacién. En este articulo el lector advertira que las
citas utilizadas son anteriores al Vaticano II. Ello se debe a que estdbamos contestan-
do a sectores que dan autridad “sobre todo” a esos textos.

! Ver Derisi, O.N.: La Iglesia y el orden temporal; Eudeba, Bs. As., 1972; pag. 39. Lo
destacado es nuestro.

89



Gabriel |. Zanotti

para plasmarlos en una situacion real y concreta; ahora bien, en rela-
ci6n al fin dltimo de la vida humana, esto es, Dios, esos “principios
universales” son medios. Porque, en relacién al fin dltimo, todos los
bienes finitos, aunque “honestos” y/o fines intermedios, son medios
(aunque no, claro estd, “meros” medios). Luego, cuando en ética
social, concebida como ciencia especultativo-practica universal, se
habla de sus “principios basicos” en cuanto “fines” de la ética, eso no
implica negarles su caricter practico, esto es, su caracter de medios,
para lograr también el fin dltimo de la vida humana, esta vez ponien-
do especial atencion a lo que ello implica en la vida social.

Luego, cuando se afirma que no forma parte del eje central
de la DSI el conjunto de “medios concretos” para lograr sus “fines”,
no se afirma que ese eje central no trate también de cuestiones practi-
cas; no se ignora que ese eje central ha surgido en medio de situacio-
nes historicas concretas; no se ignora que el Magisterio hace también
muchas veces juicios prudenciales, que no por ello dejan de ser lo que
son -esto es, prudenciales-; simplemente se dice que el eje central de
la DSI no puede pasar por el ambito prudencial del aqui y el ahora
concreto, pues en ese caso la DSI estarfa esencialmente situada en el
nivel de una propuesta politica concreta para una situacion especifica.
¢Y hace falta estar repitiendo que la DSI no es eso? Al parecer, si.

En segundo lugar, parece que no han prestado suficiente
atencion a determinados textos pontificios.

No una vez, sino varias, Leén XIII tuvo que advertir que no
se identificara a la Iglesia con un determinado partido politico. En su
enc. “Cun Multa” (1882), después de afirmar el ideal de unién y ar-
monia entre Iglesia y estado (cuyo sentido para hoy hemos explicado
en otra oportunidad? advierte: “...también hay que huir de la equivo-
cada opinién de los que mezclan y como identifican la religiéon con un
determinado partido politico, hasta el punto de tener poco menos
que por disidentes del catolicismo a los que pertenecen a otro parti-
do. Porque esto equivale a introducir erréneamente las divisiones
politicas en el sagrado campo de la religion, querer romper la concor-
dia fraterna y abrir la puerta a una peligrosa multitud de inconvenien-
tes”3.

2En nuestro art. "Reflexiones sobre la enc. "Libertas" en El Derecho, del 11/10/88.
3Ver Doctrina Pontificia, tomo II, BAC, Madrid, 1958; pag. 132.

90



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Pero mas explicito aun es Leén XIII en su importante y cla-
sica enciclica “Inmortale Dei” (1885). Luego de afirmar nuevamente
que los catdlicos deben, en su vida privada y publica, afirmar los
mismos principios basicos, advierte: ““...Pero si se trata de cuestiones
meramente politicas, del mejor régimen politico, de tal o cual forma
de constituciéon politica, estd permitida en estos casos una honesta
diversidad de opiniones™ Aqui Leén XIII expone un ejemplo clasico
de “opinabilidad”, esto es, nada menos que la respuesta a la pregunta
por el mejor régimen politico. ;En qué nivel se sitia esa respuesta,
sino justamente en los medios para lograr uno de los “principios”
basicos de ética social, esto es, que el gobernante debe respetar el
bien comun? ¢Es Leén XIII quien esta “reduciendo” a la DSI a un
conjunto de principios desencarnados de la praxis? ¢O no la esta
justamente protegiendo de los posibles errores tedricos y prudencia-
les que determinado nivel de la praxis concreta implica?

Tampoco sera casualidad que, precisamente al hablar de los
deberes civicos de los ciudadanos catdlicos, Leon XIII reafirme la
misma doctrina. En la enc. “Sapientiae christianae”, expresa clara-
mente: “..La Iglesia, defensora de sus derechos y respetuosa de los
derechos ajenos, juzga que no es competencia suya la declaracién de
la mejor forma de gobierno ni el establecimiento de las instituciones
rectoras de la vida politica de los pueblos cristianos™ Y sigue un
poco mas abajo: “...querer complicar a la Iglesia en querellas de poli-
tica partidista o pretender tenerla como auxiliar para vencer a los
adversatios politicos, es una conducta que constituye un abuso muy
grave de la religion” (idem). Es importante destacar que aquello de-
clarado expresamente por Leon XIII como ajeno a la competencia de
la Iglesia no son precisamente cuestiones menores: se trata de “las
instituciones rectoras” de la vida politica de los pueblos. Frente a la
intensa politizacién de la Fe en la cual estamos inmersos, estas pala-
bras sonaran extrafias. ¢La Iglesia no nos dice cémo deben conducir-
se los pueblos? ¢No es que la redencién de Cristo llega a todos los
aspectos de la vida humana? ¢Acaso la Doctrina Social de la Iglesia
no es fuente de inspiracién de nuestra acciéon politica? La cuestién se
clarifica, nuevamente, con “mi” -como si fuera mia- “herética” distin-
cién entre la ética social fundante y los aspectos prudenciales. La

4Idem, pag. 218.
5 Idem, pag. 282.

91



Gabriel |. Zanotti

Iglesia sefiala los principios basicos de ética social, en los cuales no se
incluye la mayor parte de las cuestiones practicas mas concretas: bajo
qué régimen politico nos organizaremos, qué politica econémica y
juridica adoptaremos, etc. La redencién de Cristo cubre todos los
aspectos de la vida humana, porque no hay accién humana libre que
no deba estar regida por una prudencia educada en la persona de
Cristo; pero Dios dejé una infinidad de cuestiones sin revelar, las
cuales se abren a una variedad de respuestas posibles en la medida
que no contradigan el depositum fidei. Y la Iglesia y su doctrina social
son, efectivamente, fuente de inspiracion de nuestra vida politica,
pero no de concrecion: las tomas de decisién concretas en el orden
temporal estin en principio reservadas al laicado; pues a los laicos
corresponde la aplicaciéon concreta de los principios, asumiendo la
responsabilidad personal por su propuesta sin responsabilizar a la
Jerarquia de la Iglesia y a su Magisterio en su decision; hacer lo con-
trario serfa, como dice Le6n XIII, “...una conducta que constituye un
abuso muy grave de la religion”.

Sigamos explicitando lo obvio. En 1891 Le6n XIII tuvo que
aclarar, frente a indebidas politizaciones de la Fe, varias cuestiones.
Recordé a los catdlicos que cada uno es libre de pensar como quiera
en el terreno especulativo sobre cual es la mejor forma de gobierno,
aunque debe acatar, en el terreno practico, a la existente; y les dife-
renci6 entre régimen constituido y legislacion, para que adviertieran
que podian oponerse a esta tltima en caso de ser violatoria de princi-
pios catdlicos sin por ello tener que rebelarse contra el régimen cons-
tituido. Todo ello constituye el eje central de su enc. “Au milieu des
sollicitudes”, de 1891, donde encontramos este luminoso texto: “En
este orden especulativo de ideas, los catdlicos, como cualquier otro
ciudadano, disfrutan de plena libertad para preferir una u otra forma
de gobierno, precisamente porque ninguna de ellas se opone por si
misma a las exigencias de la sana razén o a los dogmas de la doctrina
catolica”. Quienes estan acostumbrados a buscar en las enciclicas la
redaccion directa de su plataforma politica leerdn con extrafieza estas
palabras. jQué barbaridad, el Papa dice que alguien puede pensar que
la monarquia es el mejor régimen sin por ello ser un mal catélico! Y
no vaya a ser que a algiin otro travieso se le ocurra que uno puede
considerar que la no fijacién de precios maximos por parte del estado

92



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

(esto es, libertad de precios) es lo mejor para ayudar a las personas
mas necesitadas...

Por ultimo, vamos a citar un texto de Pio XII, sin mas acla-
raciones “obvias”: “..Entre los opuestos sistemas, vinculados a los
tiempos y dependientes de éstos, la Iglesia no puede ser llamada a
declararse partidaria de una tendencia mas que de otra. En el ambito
del valor universal de la ley divina, cuya autoridad tiene fuerza no sélo
para los individuos, sino también para los pueblos, hay amplio campo
y libertad de movimiento para las mas variadas formas de concepcién
politicas; mientras que la practica afirmacién de un sistema politico o
de otro depende en amplia medida, y a veces decisiva, de circunstan-
cias y de causas que, en s{ mismas consideradas, son extrafias al fin y
a la actividad de la Iglesia”®

Los papas tienen claro su objetivo: tratan de mantener a la
Iglesia inmune de las contingencias de la vida social de los pueblos, al
mismo tiempo que se introducen en esas contingencias iluminandolas
con principios no contingentes.

Si todos los catélicos prodecieran de ese modo, la Fe estaria
mas protejida de las terribles confusiones (“fundir-con”) que a lo
largo de la historia se han realizado entre la Fe y el margen opinable
de lo temporal.

Yo no insistiré mucho mas en este punto. No escribo para el
pasado, ni tampoco para aquellos que estin convencidos de que ser
catolico es igual a ser nacionalista, o socialista, quienes criticardin mi
posicion, por motivos ideolégicos, por los siglos de los siglos. Idem
para aquellos que consideren que la economia de mercado es “ahora”
la propuesta de la Iglesia, posicién que he también criticado” Escribo
para un futuro, en el cual el término “Iglesia” haga referencia, ante los
no catolicos, a Cristo clavado en la cruz para remisiéon de nuestros
pecados, y no a una declaracién de politica econémica llena de lindas
intenciones. Y escribo también para un futuro en el cual muchos se
sorprenderan de que lo que entonces sera obvio haya tenido que ser
tan expresamente aclarado.

6 Pio XII, en "Grazie"; idem, pag. 821. Lo destacado es nuestro.
7En La temporalizacién de la Fe; IEEES, Bs. As., 1989, p. 50.

93



Gabriel |. Zanotti

2. Reflexiones sobre la enciclica "solllcitudo rei socialls"

En El Derecho, del 20 9 1988

Como es sabido, la enciclica Sollicitudo rei socialis (SRS), de Juan
Pablo 11, originé, en nuestro pafs y en otros, una gran polémica. Aho-
ra, calmada un poco la tormenta, creemos que es hora de reflexionar
con tranquilidad sobre algunos de los contenidos teoldgico-morales
de la enciclica.

En efecto, a pesar de que el ambito propio de la doctrina social
de la Iglesia (DSI), es la teologia moral, dichos aspectos no han sido
suficientemente recalcados, en general, en el tratamiento de la enciclica.
Quisiéramos oftecer a la consideracion del lector una serie de reflexio-
nes al respecto, advirtiendo desde luego que ningin comentatio susti-
tuye la lectura directa del documento pontificio (a veces, éstos son mas
conocidos por los comentarios que por ellos mismos).

En primer lugar, Juan Pablo II destaca el ambito especifico
de la DSI, cuestién a veces un tanto olvidada. Aclara el Pontifice que
la DSI "...no pertenece al ambito de la ideologia, sino al de la #eologia y
especialmente de la teologia moral". Esto es, a la DSI no competen
las cuestiones técnicas, sino los principios ético-sociales basicos. "La
Iglesia no tiene soluciones técnicas que ofrecer al problema del subdesa-
rrollo en cuanto tal, como ya afirmé el papa Pablo VI, en su encicli-
ca., En efecto, no propone sistemas o programas econémicos y poli-
ticos, ni manifiesta preferencias por unos o por otros, con tal que la
dignidad del hombre sea debidamente respetada y promovida, y ella
goce del espacio necesatio para ejercer su ministetio en el mundo"
(num. 41). Que la SRS haya recordado algo tan importante es muy
conveniente, porque muchas veces los laicos buscan en las enciclicas
soluciones politicas y econémicas directas. Juan Pablo II sigue los
pasos del Magistetio antetior. Dice por ejemplo Pio XII: "En el am-
bito del valor universal de la ley divina, cuya autoridad tiene fuerza no
s6lo para los individuos, sino también para los pueblos, hay amplio
campo y libertad de movimiento para las mas variadas formas de
concepciones politicas; mientras que la practica afirmacién de un
sistema politico o de otro depende en amplia medida, y a veces de-
cisiva, de circunstancias y de causas que, en si mismas consideradas,
son extrafias al fin y a la actividad de la Iglesia" (Grarzde, de 1940 en
Doctrina Pontiftcia, Madrid, BAC, 1958, p. 821).

En segundo lugar, SRS destaca un punto que ya habia sido

94



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

sugerido por Juan Pablo I en Laborem exercens, que es una teologia del
desarrollo. Sobre la base del Génesis y 1a parabola de los talentos, Juan
Pablo II recuerda que la actividad del hombre, tendiente a colaborar
con la obra creadora de Dios y fructificar todas las potencialidades de
nuestra naturaleza y la naturaleza no humana, es algo querido por
Dios, que una visién catélica de la realidad temporal debe tener muy
en cuenta. Por ende, un desprecio por las actividades productivas del
hombre no es compatible con el Catolicismo, por mas que a veces
haya patecido lo contrario. "...El mismo Sefior Jesus -dice Juan Pablo
1T en la. SRS, en la Parabola de los Talentos pone de relieve el trato
severo reservado al que os6 esconder el talento recibido: "Siervo
malo y perezoso, sabias que yo cosecho dénde no sembré y recojo
donde no esparci... Quitenle, por lo tanto, su talento y dénselo al que
tiene los diez talentos” (M7 25, 26-28). A nosotros, que recibimos los
dones de Dios para hacerlos fructificar, nos toca «sembrat» y «teco-
ger». Si no lo hacemos, se nos quitard incluso lo que tenemos” (num.
30). Con todo esto, la SRS se inscribe claramente en el espiritu del
Concilio Vaticano 11, depositario de toda la tradicién de la Iglesia, la
cual ensefia, segun Gandium et Spes, que "...]la importancia de los debe-
res terrenos no se disminuye por la esperanza del mas alla, sino mas
bien es el cumplimiento de estos debetes el que aventaja de nuevos
motivos" (Paulinas, 1981, p. 163, num. 21).

En tercer lugar, y conforme con lo anterior, la SRS destaca
que el desarrollo, para ser conforme con la naturaleza humana, debe
ser integral, esto es, debe ser un desarrollo de la capacidad de produc-
cién ("produccién” en sentido teoldgico, esto es, participacién co-
creadora en la obra de Dios) del ser humano en fodas dreas, para lo cual
se hace necesario el respeto a fodos los derechos humanos. Dice la
enciclica: "hoy, quizds mds que antes, se percibe con mayor claridad la
contradiccion intrinseca de un desarrollo que fuera solamente econémico”
(num. 33). Con esto, el concepto de "desarrollo" se inscribe en el
contexto humanista-cristiano de Juan Pablo 1.

En cuarto lugar, tenemos una especie de novedad, que es el
encuadre teoldgico de los problemas ecoldgicos. No serfa conforme
con este concepto integral de desarrollo una sociedad que, poniendo
en peligro en gran escala el derecho a la vida del hombre, despreciara
los problemas de la contaminacién y/o el equilibrio ecoldgico entre
las especies. La SRS no propone medidas técnicas, obviamente, pero

95



Gabriel |. Zanotti

su advertencia es importante para que se observe el justo orden: el
equilibrio de la naturaleza esta al servicio del hombre (no al revés), y
éste, para Dios. Y por eso el hombre debe custodiar dicho equilibrio
(ver SRS num. 34).

En quinto lugar, subraya la SRS el “derecho de iniciativa
econémica". Es importante no hacer una lectura meramente politica
de este tema. La DSI no prescribe ninguna politica econémica deter-
minada. El contexto es teolégico-moral. Si el desarrollo debe ser
integral, respetando los derechos humanos, de los cuales emerge un
ambito de libre actividad de los ciudadanos frente al Estado; si la
produccién de todo tipo de bienes corresponde a la naturaleza
humana, que es inteligente y libre, y ello es querido por Dios, segun el
mandato del Génesis, entonces, 1a elevacion de la libre iniciativa al
rango de un derecho humano fundamental es maximamente coheren-
te. “Es menester -dice la SRS- indicar que en el mundo actual, entre
otros derechos, es reprimido a menudo ¢/ derecho de iniciativa econdmica.
No obstante eso, se trata de un derecho importante no sélo para el
individuo en particular, sino ademas para el bien comin la experien-
cia nos demuestra que la negacién de tal derecho o su limitacién en
nombre de una pretendida «igualdad» de todos en la sociedad, reduce
0, sin mas destruye de hecho el espiritu e iniciativa, es decir, la subjeti-
vidad creativa del individno" (num. 15).

También en este caso, JUAN PABLO II retoma el Magiste-
rio anterior. Ya Juan XXIII decia en la Pacem in terris:‘Pasando ahora
al campo de los problemas econémicos, es claro que la misma natura-
leza ha conferido al hombte el derecho, #o solo a la libre iniciativa en el
campo econdmico, sino también al trabajo" (Paulinas, num. 17; AAS, Vol.
V, p. 261, nim. 5, el subrayado es nuestro). También habfa dicho
Juan XXIII dos afios antes, en la Mater et magistra (1961), que “...hay
que establecer ante todo que, en el orden econémico, la parte princi-
pal corresponde a la iniciativa privada de los individuos, ya trabajen
solos, ya asociados con otros para el logro de intereses comunes" (ver
Doctrina Pontificia, Madrid, BAC 1964, t. 111, p.1161). Con esto recogia
Juan XXIII lo ensefado por Pio XII, quien varias veces habia hecho
referencia este principio. En una de esas oportunidades, expreso: “La
economia -por lo demds, como las restantes ramas de la actividad
humana- no es por su naturaleza una institucion del Estado; por el
contrario, es el producto viviente de la libre iniciativa de los indivi-

96



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

duos y de sus agrupaciones libremente constituidas" (ob. cit. Discut-
so del 7 de mayo de 1949, p. 987). Destaquemos lo puesto, en guio-
nes pot Pio XII: "..por lo demds, como las restantes ramas de la
actividad humana...".

Volvemos a destacar que estos textos no prescriben una de-
terminada politica econémica, pues el grado de interacciéon entre la
accion del Estado y la iniciativa privada es un tema opinable en relacion a
la fe (no en relacién a una u otra ciencia humana). Dijo Juan Pablo 11
en su discurso a la Cepal en Santiago de Chile, del 3 de abril de 1987,
mientras se referfa la subsidiariedad del Estado: "..Dentro de ese
marco caben figuras muy diversas de correlacién entre la autoridad
publica y la iniciativa privada". (Discursos publicados en varios auto-
res Cristianismo, sociedad libre y opcidn por los pobres, Centro de Estudios
Publicos, Santiago de Chile, 1988). O sea que cuando un laico catoli-
co propone una determinada forma de interaccion entre el Estado y
la iniciativa privada, debe hacerlo basado en las razones de las cien-
cias humanas correspondientes (economia, derecho, etc.), sin hacer
de ello una cuestién de fe (ver Chafuen, A.: Etica, Doctrina Social de la
Iglesia y Economia de Mercado, en ob. cit.).

Finalmente, queremos destacar que la SRS expone una vez
mas el principio de la funcién social de la propiedad, en perfecta
armonia con lo anterior. "Es necesario -dice Juan Pablo II- recordar
una vez mas aquel principio peculiar de la doctrina cristiana: los bie-
nes de este mundo estan originariamente destinados a todes. El derecho a
la propiedad privada es wvdilido y necesario, pero no anula el valor de tal
principio. En efecto, sobre ella grava 'una grave hipoteca social’, es
decir, posee, como cualidad intrinseca, una funcién social fundada y
justificada precisamente sobre el principio del destino universal de los
bienes. En este empefio por los pobres, no ha de olvidarse aquella
forma especial de pobreza que es la privacion de los derechos fun-
damentales de la persona, en concreto el derecho a la libertad religio-
sa y el derecho, también, a la iniciativa econémica" (nim. 42). Es
importante que el Papa explique este principio en relacién a la libre
iniciativa econémica. Porque, como hemos explicado ya en otra
oportunidad, (Economia de metcado y Doctrina Social de 1a Iglesia, Buenos
Aires, Ed. de Belgrano, 1985), lejos esta el principio de funcién social
de la propiedad de querer justificar al estatismo como sistema eco-
némico. Al contrario, significa que en la misma deduccién de la pro-

97



Gabriel |. Zanotti

piedad como derecho natural, secundario se encuentra, como motivo
fundamental para su deduccién, que el mejor modo de cumplir con
el referido destino universal de los bienes es la administracion privada
de los mismos, como explica Santo Tomas de Aquino en I-1I, q. 66,
a. 2 ¢, que es justamente la cita que no de casualidad hace el Pontifice
al referirse a este tema. Por otra parte, a veces no se entiende a los
pontifices cuando éstos hablan de "destino universal de los bienes",
como si quisieran decir que los bienes de consumo y de produccion
son dados gratuitamente por la naturaleza al hombre. Ello no es asf:
lo que fue dado por Dios al hombre es la naturaleza en su conjunto,
para gue éste la trabaje, segun consta en el Génesis. El principio del des-
tino universal de los bienes, por ende, no significa una especie de
constante mand del cielo que menosprecie toda ética de la produc-
cion, sino todo lo contrario. De no ser asi, ni la misma, enciclica SRS
tendria, razon de ser.

Dijimos que querfamos concentrarnos en los aspectos de la
SRS qué competen especificamente a la DSI. Empero, creemos que,
dadas las circunstancias, debemos hacer referencia, a un parrafo de la
SRS que ha levantado una total polvareda de polémicas. El parrafo en
cuestion es el siguiente: "...1a doctrina social de la Iglesia asume una
actitud critica tanto ante el capitalismo liberal como ante el colecti-
vismo marxista". Debemos efectuar al respecto varias aclaraciones.

Primero: la 16gica no permite inferir una actitud critica igual
ante ambos conceptos. Se dice que hay criticas para los dos, pero no
se dice que el grado de critica sea igual.

Sabemos que con lo anterior estamos aclarando muy poco.
Debemos seguir avanzando en el analisis. Segunda: lo que Juan Pablo
1T dice no es algo nuevo, de lo cual haya que asombrarse. Las criticas,
por parte del Magistetio, al "liberalismo econémico" tienen larga data.
Por lo tanto na hay por que asombrarse como si fuera la primera vez
que surge este tema, sino analizatlo calmadamente a la luz de todo el
Magisterio anterior, cosa que también serd muy util si el parrafo en
cuestion no es absolutamente claro y distinto.

En nuestro ensayo Economia de Mercado y Doctrina Social de la
Iglesia, hemos analizada qué es lo condenado por el Magisterio balo el
término "liberalismo econémico". En primer lugar se condena una
concepcién tedrica que, en sus principios, #iega los principios funda-
mentales de la ética social del Magisterio en la parte socioeconémica

98



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

(bien comun, subsidiariedad, funcién social de la propiedad y justicia
en las relaciones laborales) y los enfrenta dialécticamente con el prin-
cipio de eficiencia econémica. No se encuentra condenada la econo-
mfa de mercado, en cambio, en cuanto ésta implique una politica
econdémica especifica -cuestion técnica que no compete a la DSI- que
se estructure a/ servicio de dichos principios de ética social. Tampoco
se encuentra condenada la economia de mercado mientras ésta signi-
fique la afirmacién, a nivel de principios, de la libre iniciativa privada
y la subsidiariedad del Estado (bien entendida), pues, como vimos,
ello se encuentra en plena armonia con el Magisterio.

En segundo lugar, se condena una determinada forma bistorica
concreta de la vida econémica de Occidente industrializado. Esto se
observa en la Quadragessimo anno, cuando Plo XI, bajo expresiones
como "infinita libertad de los competidores" describe la situacién
econémica concreta de la Europa de su tiempo (afio 1931), como
puede verse en los puntos 99 a 108 (ob. cit., BAC, p. 673). Por su-
puesto, lejos estaba la organizacién europea de 1931 de acercarse a la
politica econémica especifica en la cual consiste la economia de mer-
cado. Intervenciones en el mercado de capitales (causa de la crisis del
'29); precios sostén, tarifas arancelarias, subsidios especiales, y el re-
crudecimiento del proteccionismo corporativo son caracteristicas que
nada tienen que ver con la economia de mercado. La "libertad de los
competidores" es limitada estrictamente por la igualdad ante la ley y
ausencia de protecciones estatales en una economia de mercado, cosa
que poco tenfa que ver con la situacién de entonces. Luego, la deter-
minada situacién historica, concreta que desagradaba tanto a Pio XI
poco o nada tenia que ver con una economia de mercado realmente
tal.

Por otra parte, debemos destacar que el término "capitalis-
mo" no tuvo en el Magisterio tanto mala fama como "liberalismo".
Aunque esto habitualmente se olvide, Pio XI dice en la Quadragessimo
anno, al referirse a la organizacion capitalista de la vida econémica:
"Ledn XIIT puso todo su empefio en ajustar este tipo de economia a
las normas del recto orden, de lo que se deduce que tal economia no
es condenable por si misma" (ob. cit., p. 672). Luego, el problema no
es el capitalismo, sino el capitalismo “liberal”. Y hemos visto que, en
ese caso, el adjetivo "liberal" 7o alude a la economia de mercado tal
cual nosotros -sobre a base de la escuela austriaca- la concebimos.

99



Gabriel |. Zanotti

Por eso dice un autor serio como J. M. Ibafiez Langlois, al referirse al
“capitalismo”: “Como sistema econémico considerado en si, sus
instituciones caracteristicas- salariado, libre empresa, mercado, pro-
piedad privada de los medios de producciénr- no son rechazables en
s{ mismas, sino en la forma “liberal” que han asumido histéricamente;
y por su misma naturaleza son rescatables en orden a la configuracion
de un sistema econémico correcto” (En su libro Doctrina Social de la
Iglesia, Universidad Catolica de Chile, 1986). Como vemos, la diferencia
que tenemos con Ibafiez Langlois es terminologica. ¢O qué son, en
efecto, el "salatiado, libre empresa mercado", etc. sino la esencia de lo
que muchos autores llaman liberalismo econémico?

Ademas, debemos recordar que, aun entendiendo por "capi-
talismo liberal" una ideologfa materialista practica -como Juan Pablo
11 usa el término-, aun en ese caso es falso decir que el actual Pontifi-
ce condena a ambos "por igual". Parece olvidarse que en su enciclica
Dominum et vivificantem Juan Pablo 11, afirma lo siguiente: "Por des-
gracia, la resistencia al Espiritu Santo, que San Pablo subraya en la
dimension interior y subjetiva como tensién, lucha y rebeliéon que tiene
lugar en el corazén humano, encuentra en las diversas épocas histori-
cas y, especialmente, en la época moderna su dimension externa, con-
centrandose como contenido de la cultura y de la civilizacién, como
sistema filosdfico, como ideologia, como programa de accion y formacion de los
comportamientos humanos. Encuentra su maxima expresion en el wateria-
lismo, ya sea en su forma tedrica -como sistema de pensamiento- ya
sea en su forma practica -como método de lectura y de valoracion de
los hechos- y ademds como programa de conducta correspondiente.
E/ sistema que ha dado el mdaximo desarrollo y ha llevado a sus exctremas conse-
cuencias pricticas esta forma de pensamiento, de ideologia y de praxis, es el mate-
rialismo dialéctico e histdrico, reconocido hoy como nilcleo vital del marxismo"
("L'Osservatore Romano" Ne 910, num. 56; el subrayado es nuestro).
Dicha condena no encuentra parangén con ninguna otra ideologia
criticada. Pero este es un detalle secundario, pues hemos explicado
que la economfia de mercado, tal cual la hemos descripto, no implica
esta forma de materialismo practico condenado por Juan Pablo II,
bajo el término "capitalismo liberal".

Y vale la pena volver sobre el andlisis de dicho término.
Hemos visto que el término "capitalismo", como tal, no estd conde-
nado. Ahora bien: en nuestro ensayo Liberalismo y religion Catdlica,

100



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Apostilica, Romana (En el libro "Cristianismo y libertad", Buenos
Aires, FAE, 1984) hemos visto que el término "liberalismo" no alude
necesariamente al iluminismo racionalista condenado como "li-
beralismo" en la enciclica Libertas de Ledn XIII. Al contrario, el "libe-
ralismo" en cuanto hace alusién a la defensa de los detechos huma-
nos contra los totalitarismos, se encuentra en armonia con la filosofia
cristiana, y en cuanto hace alusién a la democracia constitucional, es
una forma de gobierno como tal no contradictoria con la DSI. Dice
Germin J. Bidart Campos: "Cuando declaraciones internacionales,
tratados, pactos y documentos a los que se atribuye y reconoce carac-
ter universal, definen y defienden los derechos del hombre y las liber-
tades fundamentales, es porque la humanidad coincide en algo, y ese
algo es la entrafia o esencia del liberalismo: la dignidad de la persona,
la libertad de la persona, los detechos de la persona" (En La recreacion
del liberalismo, Buenos Aires, Ediar, 1982). Por ende, segun este signi-
ficado, el adjetivo "liberal" hace alusién a la defensa integral de los
verdaderos derechos del hombre. Luego, segin esto, un capitalismo
"liberal" serd aquel que respete y se armonice plenamente con la dig-
nidad humana y sus derechos fundamentales, lo cual coincide con la
nociéon de desarrollo integral explicada por Juan Pablo II. Luego, se
deduce que el "capitalismo liberal" condenado por JUAN PABLO II
nada tiene que ver con un "capitalismo liberal" entendido como una
economia de mercado en plena armonfa con la dignidad humana y los
derechos humanos fundamentales.

Por supuesto, después de todas estas aclaraciones, alguien
puede decirme que lo que la opinién publica mundial ha entendido es
que la SRS ha condenado a la economia de mercado tal cual yo la
entiendo. Y es cierto que la opinién piblica mundial ha entendido
eso. Pero una cosa es lo que habitualmente se interprete y otra cosa
es la verdad. Y la verdad es que la Iglesia es de Dios, y Dios tiene un
tiempo -si eso pudiera decirse- que no es el nuestro. Y la verdad es
que los principios morales afirmados con sabiduria por Juan Pablo 11
en la SRS nada tienen de contradictorio -sino al contrario- con la
vivencia del respeto a los derechos humanos en una democracia
constitucional con libertad econémica.

101



Gabriel |. Zanotti

3. Economia y cultura en el pensamiento de Juan Pa-
blo IT*

Introduccion.

Una apreciacion global del pontificado de Juan Pablo II es
tentadora, pero, a la vez, serfa demasiado apresurada. Su periodo atn
no ha concluido! su producciéon magisterial es vasta, compleja y di-
versa, de modo tal que la tarea se dificulta sumamente; pero, sobre
todo, creo que evaluaciones de ese tipo pueden realizarse mucho
mejor con una mirada retrospectiva que nuestro presente no permite
realizar.

De todos modos, es ilustrativa esta expresion que alguna vez
se escucho en la Argentina: “estricto en lo teoldgico, generoso en lo
social”. Con ello se querfa decir que en materias de Fe y Moral Juan
Pablo II se mostraba proclive a definiciones exactas y totalmente
conformes con la tradicién, mientras que en temas “sociales” su pen-
samiento parecfa ser mas innovador. Mas alla de todas las matizacio-
nes y distinciones que deberfan hacerse para analizar esa opinion,
podriamos conjeturar que sus primeras intervenciones en el ambito
econémico-social daban fundamentos a tal interpretacion.

Alguien podria decir, en efecto, que desde Laborem exercens
(LE) hasta la famosa Centesimus annus (CA) hubo una transforma-
ci6én desde una vision al parecer no favorable de las economias capi-
talistas hasta llegar a una aprobacién, matizada, pero aprobacion al
fin, de esas mismas economias.

Si eso es asi, como se inserta ese proceso en la Doctrina So-
cial de la Iglesia, y cudl ha sido y/o debetia ser su significado cultural?
Trataré, en los siguientes puntos, de dar una respuesta conjetural a
esas preguntas.

1 Periodo que nos depara constantemente nuevas sorpresas, como sus ultimas decla-
raciones acerca del evolucionismo, no innovadoras por su contenido pero si por su
contexto.

102



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Aportes a la Doctrina Social de la Iglesia

Concretamente, cuales fueron los principales “novedades”
que introdujo Juan Pablo II, hasta ahora, en el “corpus” de la Doctri-
na Social de la Iglesia (DSI)?

En mi opinién, las siguientes:

a) En la enciclica LE (1981) establece tres cuestiones muy
debatidas en su momento:

a.l. Una apreciacién positiva de las propuestas de co-
propiedad de los medios de produccién y cogestion en todo aquello
que se refiera a la organizacién empresarial?;

a.2. la afirmacién de que el primer fundamento del valor del
trabajo es la dignidad de la persona3;

a.3: una recomendacién sobre algin tipo de “planificacion”
para solucionar el problema del desempleo*.

b) En Sollicitudo rei socialis (SRS) -1988- parece haber un
primer signo de lo que después sera la CA, al plantear con toda clari-
dad un “derecho de iniciativa econémica”. Empero, gran debate
ocasiona un importante parrafo posterior (punto 21) cuando reitera
que la doctrina social de la Iglesia asume una actitud critica tanto ante
el capitalismo liberal® como ante el colectivismo marxista. Ante un
proceso mundial que, en 1988, preanunciaba ya la globalizacion de la
economia y la liberalizacion de los mercados posterior a la calda del
muro (1989), este parrafo fue interpretado como una clara adverten-
cia de que Juan Pablo II no estaba dispuesto a realizar “concesiones”
en ese ambito.

¢) En CA (1991) hay, por supuesto, muchos elementos que
destacar. Entre ellos:

c.l. Ante los cambios internacionales ocurridos después de
la caida del muro, Juan Pablo II realiza una aclaracién terminolégica
cuyo analisis e interpretacion ya es un clasico: la distincién entre “ca-
pitalismo” entendido como el papel positivo y co-creador de la em-
presa privada, al que aprueba sin ambiguedades y prefiere llamar eco-

2AAS vol. 73, p. 615.

3 AAS vol. 73, p. 591.

4+ AAS vol. 73, p. 632-634.

5 En L'Osservatore Romano, Edicién Semanal en Lengua Espafiola, afio XX, Nro. 9.
Punto 15.

6 "Liberal" en el sentido de "classical liberal".

103



Gabriel |. Zanotti

nomia de mercado o economia libre, y “capitalismo” entendido como
una concepcién de libertad econdémica no enmarcada juridicamente y
contraria a la libertad humana integral, al cual obviamente condena’.

c.2. Un reconocimiento expreso de que el orden social serd
mas fructifero en tanto reconozca al interés individual como constitu-
tivo de la naturaleza humana y no lo oponga a la sociedad en su con-
junto (punto 25);

c.3. Un reconocimiento del “factor conocimiento” como
basico de la iniciativa privada y el espiritu empresarial. Ese factor
conocimiento se refiere mas que nada a la capacidad de conocer
oportunamente las necesidades de los demas hombres, y se afirma
que este factor es en los tiempos actuales el factor decisivo de pro-
duccién, como en otros tiempos lo fueron la tierra y luego el capital
(punto 32);

c.4. Una critica negativa al “Estado de bienestat” en tanto
contrario al principio de subsidiariedad (punto 33).

Vuelvo a reiterar que mi criterio de seleccién de estos puntos
es su novedad, real o aparente, en el conjunto de la DSI. De lo con-
trario pareceria que estamos manipulando los documentos pontificios
en funcién de nuestra propia posicidn, cosa que jamds me permititia
hacer. Simplemente, parece claro que, a la luz de estos puntos, mu-
chos opinaron que la DSI, de la mano de Juan Pablo 11, habia pegado
un giro de 180 grados hacia la economia de mercado y, consiguien-
temente, hacia las democracias capitalistas de origen occidental,
cuando en 1988 habia querido mantenerse equidistante. Obviamente,
muchos recibieron con gran alegria este giro, real o aparente (M.
Novak es uno de ellos); otros no, otros callaron. No hay que olvidar,
por otra parte, que en medio de estos documentos, en 1984, la Con-
gregacion para la Doctrina de la Fe realiza una dura critica a la teolo-
gia de la liberacién de origen marxista (en el documento del
7/3/1984). Podtiamos llegar a conjeturar que este importante episo-
dio prepara el terreno, de algin modo -no siendo ese su fin- para ese
“oiro” postetiofr.

Hacia una mayor precision del dmbito propio de la DST

7en L'Osservatore Romano, Nro. 235, punto 42.

104



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

No dejaré, naturalmente, de dar mi opinién sobre el proble-
ma planteado. Pero, para ello, debo analizar un tema en el cual Juan
Pablo II ha colaborado también.

Las mayores dificultades de interpretaciéon de la DSI provie-
nen de no distinguir en ella el nucleo central del mensaje de cada
documento, que pertenece al ambito de la teologfa moral y tiene un
valor universal y permanente, de aquellas cuestiones que, dependien-
do mas de circunstancias historicas, de aspectos prudenciales y de
ciencias humanas que no comprometen al invariable depésito de la
Fe, son por ello mas contingentes y variables. Esa es la distincion
entre lo opinable y lo no opinable dentro de la DSI.

Esta distincién no es ajena al mismo magisterio pontificio, en
todas las épocas. Se podria decir que no todos los pontifices lo han
destacado con el mismo vigor, o que no lo han advertido cuando
hubiera sido necesatio hacerlo explicito, pero puedo afirmar en con-
ciencia que todos los pontifices que han escrito documentos sociales,
desde Le6n XIII hasta Juan Pablo II, tienen algun parrafo donde la
distincion estd realizada® Para citar sélo un ejemplo, que no corres-
ponde a un pontifice en particular sino al Concilio Vaticano 11, es
interesante ver lo afirmado por el documento Gaudium et Spes en su
Nro. 43, al hablar de la actividad temporal de los laicos: “...Con fre-
cuencia sucedera que simplemente el sélo concepto cristiano de las
cosas los inclinara en ciertos casos a determinadas soluciones; otros
fieles, sin embargo, guiados con no menos sinceridad, como sucede
con frecuencia y con todo derecho, juzgarin en lo mismo de otro
modo; pues bien, si se da el caso de que las soluciones propuestas de
una y otra parte, aun sin expresa intenciéon de ellos, muchos las pre-
sentan como derivadas del mensaje evangélico, recuerden que a nadie
le es licito en esos casos invocar a su manera la autoridad de la Iglesia
en su favor exclusivo”.

¢Cudl es el fundamento e importancia de esta distincion? Con
respecto a su fundamento, radica en que la Iglesia tiene una compe-
tencia indirecta en todo lo temporal, ya sea ensefiando los principios
generales a nivel social (por ejemplo, la importancia del bien comun
como legitimacion del régimen politico, etc) o rechazando aquellos
sistemas politico-sociales contradictorios con el Evangelio y por ende

8 He analizado mas detalladamente esta cuestion en mi articulo "Iglesia y politica", en
el diatio (newspaper) La Prensa, del 2/7/1989.

105



Gabriel |. Zanotti

con la salvacién de las personas (como, por ejemplo, la condena a los
regimenes totalitarios). Pero ello no implica que la Iglesia pueda di-
rectamente proponer -y menos aun de modo infalible- sistemas socia-
les en particular, dado que dichas propuestas deben tener la media-
cién de elementos que no forman parte de la Fe revelada por Cristo:
cuestiones técnicas de ciencias sociales; circunstancias historicas con-
cretas y consiguientes juicios de prudencia politica especificos a fin de
aplicar principios generales a casos concretos’-

La importancia de esta distincién es que es una herramienta
indispensable cuando llega el momento de interpretar adecuadamente
un documento de la doctrina social de la Iglesia. Cada uno de ellos ha
surgido en un momento histérico concreto, respondiendo a situacio-
nes concretas. Llevan consigo ese marco cultural y por ende una ter-
minologia que puede ser cambiante y propuestas prudenciales que no
tienen por qué ser permanentes. Entre medio de dichos aspectos
contingentes, hay un nucleo de mensaje de ética social que “in abs-
tracto” es verdadero para todos los lugares y tiempos y que forma
parte de la teologia moral. Como se puede observar, qué forma parte
de esta dltima, y cuales son los aspectos mds contingentes, no es algo
facil de distinguir, y esto ha llevado a muchos catélicos a todo tipo de
enfrentamientos entre si sobre la base de unos mismos documentos
en una misma Iglesia.

Lo interesante, a efectos de nuestro ensayo, es que Juan Pa-
blo 1I ha realizado aportes a esta distincion. Ya en la SRS afirma, en
el Nro. 41, que la Iglesia no tiene soluciones técnicas que ofrecer al
problema del subdesarrollo en cuanto tal, y mas abajo, en el mismo
Nro., dice claramente que DSI no pertenece al ambito de la ideologia,
sino al de la teologfa, y especialmente al ambito de la teologia moral.

Opino que en su momento no se prestd suficiente atencion a
este aspecto. Sigo opinando que lo mismo ocurre con otro aporte de
Juan Pablo II. Raramente un pontifice declara explicitamente la con-
tingencia de sus propias expresiones cuando éstas estan afectadas por
las circunstancias histéricas que rodean al documento. Pues bien,
Juan Pablo II asi lo hizo en el punto 3 de la CA, que citaremos expre-
samente!?: “La presente enciclica trata de poner en evidencia la fe-
cundidad de los principios expresados por Ledn XIII, los cuales per-

9Ver Spaemann, R.: Critica de las utopfas politicas; Eunsa, Pamplona, 1980, cap. IV.
10 'Osservatore Romano, op. cit.

106



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

tenecen al patrimonio doctrinal de la Iglesia y, por ello, implican la
autoridad del Magisterio. Pero la solicitud pastoral me ha movido
ademas a proponer el andlisis de algunos acontecimientos de la histo-
ria reciente. Es superfluo subrayar que la consideracién atenta del
curso de los acontecimientos, para discernir las nuevas exigencias de
la evangelizacion, forma parte del deber de los pastores. Tal examen
sin embargo no pretende dar juicios definitivos, ya que de por si no
atafie al ambito especifico del Magisterio”.

Podemos pues concluir que Juan Pablo 1I ha contribuido a
recordar el ambito propio de la DSI: la teologfa moral, no compro-
metida en su esencia con cuestiones opinables. Con esta herramienta
de interpretacion, entre otras, trataré de analizar el problema plantea-
do en el punto 1.

Las enseiianzas ético-econdmicas de Juan Pablo 11: ;giro o continuidad?

Si por “giro” se entiende un giro de 180 grados que implique
una contradiccién, no creo que en Juan Pablo 11 haya habido tal cosa,
ni con el magisterio anterior ni consigo mismo en perfodos distintos.
A su vez, si por “continuidad” se entiende meramente repetir lo ante-
rior, tampoco creo que en Juan Pablo II se pueda hablar de tal cosa.
Por el contrario, opino que Juan Pablo II ha realizado importantes
aportes en conformidad con la tradiciéon anterior. Sin contradecirla, la
ha innovado. Y en ese sentido puede hablarse de una “continuidad”
en el pensamiento social de Juan Pablo II.

Sin embargo, tal como hemos presentado sus aportes en el
punto 1, serfa comprensible una interpretaciéon segun la cual la LE
serfa un punto de partida “estatista” de su pensamiento, SRS un pun-
to intermedio y CA un punto de llegada “capitalista”. Pero no es esa
mi interpretacion.

Vamos a hacer una relectura, documento tras documento,
parte por parte.

3.a. LE.

3.a.1. La copropiedad de los medios de produccion.

No hay ningin parrafo dentro del documento que implique
que dicha organizacién deba ser legalmente coactiva y/o detivada de

107



Gabriel |. Zanotti

un derecho del trabajador!! (aunque es obvio que una explicita aclara-
cién al respecto hubiera evitado debates innecesarios). Como pro-
puesta prudencial no coactiva, sino libre, es una de las tantas formas
que la empresa privada puede adoptar en un sistema de economia
libre. Debe entenderse, ademads, desde la filosofia personalista de Juan
Pablo 11, segun la cual es conveniente que cada persona trabaje “en
algo propio”, con lo cual esta propuesta tiene una ventaja moral so-
bre las otras. Su aplicabilidad depende obviamente de circunstancias
contingentes.

3.a.2. La dignidad humana como primer criterio del salario
justo.

Que la dignidad de la persona entre como criterio fundante
de la justicia en el salario es algo tradicional en la DSI, y nunca ha
implicado una contradiccién con la consideracion de la productividad
del trabajo. Juan Pablo 1I aclara expresamente esta cuestion, a la cual
llama “trabajo en sentido objetivo” (punto 6). Por otra parte, los
medios concretos de politica econémica para elevar el salario y lograr
asi el ideal ético del salario justo son una cuestién opinable en el sen-
tido aclarado en el punto 2.

3.a.3. La “planificacion”.

La palabra latina utilizada en el version oficial del documento
es “temperatio”!: cuyos sentidos son diversos y complementarios:
“disposicion”, “ordenacion”, etc. Por otra parte, aun traducida como
“planificaciéon”, el contexto del parrafo (punto 18) no implica de
ningin modo una recomendacién de una planificacién central al esti-
lo socialista antiguo, y menos atn cuando Juan Pablo II aclara que en
esa “temperatio” debe quedar “garantizada la iniciativa” de las perso-
nas. Y, nuevamente, si esto implica una mayor o menor intervencién
del gobierno en el mercado, es una cuestién opinable.

Obviamente, esta aclaracién no implica negar que hubiera si-
do deseable otro término que diera lugar a menos conflictos.

3.a.4. Las anteriores aclaraciones no deben hacer perder de
vista el contexto teolégico global de la LE, que permite entender el
impulso que toma el tema de la iniciativa privada en posteriores do-
cumentos. El capitulo II de esta enciclica nos recuerda la relacién

11 Ver Ferrari Toniolo, A.: "Reforma y humanizacién de las estructuras sociales", en
L'Osservatore Romano, Nro. 671, del 11/8/1981.
TAAS vol. 73, p. 623-624.

108



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

esencial del hombre con el trabajo, al analizar el relato de la creacion
del hombre en el Génesis. Alli recibe el hombre un mandato de Dios,
conforme a su naturaleza, de “someter y dominar la tierra”. Este es
un contexto de antropologia teolégica mas propio del nucleo central
de la DSI, que destaca el caracter “co-creador” del hombre, e implica
que el sentido actual de la expresién “iniciativa privada” -si bien so-
metido a aspectos historicos y contingentes- no sea totalmente “acci-
dental” al pensamiento social catélico.

3.b. La SRS.

3.b.1. El “derecho a la iniciativa econémica”.

Juan Pablo 1I innova en este punto en el sentido de agregar el
concepto de “derecho” a la iniciativa econémica. Ewmpero, la importancia
de la iniciativa privada es una constante en todo el magisterio pontificio. Los
matices han sido distintos, obviamente, pero el eje central del con-
cepto ha sido el mismo. Desde Leén X111, con su defensa del dere-
cho de propiedad frente al socialismo de su época, pasando por Pio
XI, quien insiste en el principio de subsidiariedad, siguiendo por Pio
XII, quien llega a decir que la economia es el fruto de la libre iniciati-
va de los individuos!? llegando hasta Juan XXIII, quien da a la inicia-
tiva privada “la parte principal” en el orden econémico!® Que esta
tradicién haya sido olvidada se debe, creo, fundamentalmente a dos
razones: primero, que estos textos quedaban “oscurecidos” frente a la
condena constante a un capitalismo “liberal” (en el sentido de libera-
lismo clasico); segundo, quedaron atin mas oscurecidos por el auge de
las teologias de la liberacién de origen marxista de la década del 70 y
frente a interpretaciones mas estatistas de la DSI -que no es lo mis-
mo- también en pleno “éxito” de los afios 70 para adelante. Por este
motivo, la fuerte defensa de la iniciativa econémica por parte de Juan
Pablo 1I parecié una novedad, crando en realidad estaba retomando una
tradicion, dentro, obviamente, de su estilo propio y agregando, sin
contradiccion, la nocidén de “derecho” a la iniciativa econdmica.

12 Discurso "Avec Une Egalle Sollicitude", del 5/7/1949; AAS vol. 41, p. 285. En
francés en las Actas.
13Nro. 51 de la enc. Mater et magistra.

109



Gabriel |. Zanotti

3.b.2. La “condena por igual” al capitalismo y al marxismo.

Quedo6 aclarado que el rechazo del capitalismo “liberal” (en
el sentido aclarado) fue permanente en el magisterio. Luego, desde el
punto de vista de la 16gica interna de los documentos pontificios, esto
no fue ninguna novedad. Quedé sin embargo asi frente a la circuns-
tancia historica en la cual la condena se reiteraba: el preludio (1988)
de la globalizacién mundial de los mercados y la caida del muro. Por
otra parte, habiendo aclarado, en el punto anterior, la defensa cons-
tante de la libre iniciativa privada por patte del magisterio, no de difi-
cil inferir que el la condena al “capitalismo liberal” no era al capita-
lismo o al mercado en s{ mismo, sino a un capitalismo no juridica-
mente enmarcado en orden al bien comun (que es no casualmente el
sentido “negativo” del capitalismo rechazado en la CA, como se ha
visto). Luego, en este caso como en tantas cuestiones culturales, es-
tamos frente a una cuestion terminolégica de fuertes consecuencias
politico-sociales. Para decirlo en pocas palabras, ## agudo caso de “ma-
lentendido”. Juan Pablo II dice una cosa y casi toda la opiniéon publica
internacional entendié otra.

3.c. La CA.

Frente a todo lo antetior, no resulta dificil sostener la tesis de
que la distincién terminoldgica que Juan Pablo II hace entre un capi-
talismo “aceptable” y otro que no lo es, no sélo resulta conforme y
coherente con su propio magisterio, sino también con toda la tradi-
ci6én de la DSI. El papel positivo de la libre iniciativa y del mercado
en si mismo jamas fue rechazado por la DS, y eso es lo que hace mas
de 10 afios afirmé explicitamente'* Pero aunque esto sea asi, no hay
duda de que, nuevamente, los #rminos tienen su importancia. Por primera
vez, en el magisterio, aparecen los términos “economia de mercado”
y “economia libre” en un contexto de positiva aprobacién. Si bien,
volvemos a decir, la novedad de esto es terminoldgica, para la opi-
nién publica internacional -y para todos los catdlicos, sea cual fuere
su tendencia politica- esto fue impactante. Caido ya el muro de Berlin
y afirmandose el proceso de “internacionalizaciéon” de los mercados
libres!> Juan Pablo II aparece “acompanando” el proceso desde su

4 En mi libro Economfa de mercado y Doctrina social de la Iglesia; Editorial de
Belgrano, Buenos Aires, 1985.

15No se prevefan tanto, en ese momento, los problemas de los nacionalismos de todo
tipo que ahora estamos sufriendo.

110



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

propio magisterio. En realidad, més estrictamente, no hacfa mas que
decir: realizadas las convenientes distinciones y aclaraciones, nada de
esto contradice a la DSI.

En cuanto a los demas temas que en su momento sefialé co-
mo relevantes, podriamos decir que fueron mas novedosos pero
menos comentados. Opino que es la primera vez que un documento
pontificio hace un reconocimiento tan expreso del papel positivo del
interés individual en cuanto a su articulacion con el bien comun, te-
ma, como se sabe, tipico de la filosoffa politica y especialmente apre-
ciado por la economia politica clasica. Igual impresién me merece la
afirmacion del “factor conocimiento” como principal factor de pro-
duccién, cuestién que pone al magisterio a tono de los mas modernos
avances de la economia politica contemporanea. Y la advertencia
sobre los peligros del estado benefactor, si bien no ajena a la tradicién
del principio de subsidiariedad, equilibra un tanto las aguas con res-
pecto a cierta interpretacién de la DSI donde la distribucién del in-
greso era casi el factor clave de la justicia econémica.

¢sHacia un clericalismo de mercado?

Queda un punto, sin embargo, important{simo, que trataré
de analizar en funcién de lo visto en el punto 2. Alguien podria decir
u objetar que, segin lo que estamos diciendo, la economia de merca-
do, sobre todo a partir de Juan Pablo 11, parece ser “el” sistema re-
comendado por la DSI, como una especie de desprendimiento nece-
sario de la concepcion cristiana de las cosas, cuando al mismo tiempo
he afirmado, con el mismo Juan Pablo 1I de mi lado, que la Iglesia no
recomienda sistemas sociales en particular. Habria alli no sélo una
contradiccion, sino también un cierto “clericalismo de mercado”.
“Clerical” es toda posicién en la cual un sistema politico determinado
es concebido como un derivado necesario de la Fe. “Clericalismo de
mercado” serfa una sacralizacién del mercado, segun la cual la eco-
nomia de mercado es “el” sistema de la DSI, que se deriva, en dltima
instancia, de los Evangelios.

No es tal, desde luego, mi posicién, pero cabe reconocer que
es un riesgo, sobre todo para aquellos que son favorables a la econo-
mia de mercado.

El problema se soluciona, a mi juicio, recurriendo a la fun-
damental herramienta de interpretacion sefialada en el punto 2: la

111



Gabriel |. Zanotti

distincién entre lo teolégico-moral (en relacion con la Fe) y lo con-
tingente dentro de la DSI.

Con dicha distincién en mano, podriamos decir que la afir-
macién del derecho de propiedad con su funcién social, y la libre
iniciativa consiguiente, forma parte de aquellos principios universales
y permanentes de la DSI. Y, en ese sentido, es que hay un capitalismo
o economia libre sanos derivados de dichos principios. Pero la ins-
trumentalizacion técnica del capitalismo y el grado de iniciativa priva-
da en relacién a la intervencién del estado es un tema intrinsecamente
opinable, en relacién a la Fe, por los motivos aludidos (esto es, cit-
cunstancias histéricas, juicios prudenciales y cuestiones técnicas de
ciencias sociales que no forman parte, de ningiin modo, del depdsito
de la Fe). Por ende, dentro de un marco general -la afirmacién de la
importancia de la iniciativa privada- quedan infinidad de matices y
diversas opinones en cuanto a la interaccion el gobierno, temas en los
cuales, consiguientemente, los catélicos, ahora como antes, tendran
legitimas y diversas opiniones. Nuevamente, fue el mismo Juan Pablo
1T quien aclaré esta cuestién, cuando refiriéndose a la subsidiariedad
del estado, afirmé: “...Dentro de este marco caben figuras muy diver-
sas de correlacién entre la autoridad publica y la iniciativa privada”!¢
Por lo tanto, si alguien opina -como es mi caso- que la intervencion
del gobierno en las variables econémicas debe ser minima, debe dar
para ello los argumentos racionales correspondientes y no intentar
comprometer al magisterio pontificio con su propia propuesta, por
mas que a nivel de los “grandes principios” se haya explicitado termi-
nolégicamente lo que estaba tacito: que el mercado en cuando tal no
es contrario a la DSL. Y /o mismo debe hacer aguel que opine gue nna mayor
intervencion del gobierno es necesaria, por mas que el magisterio haya dicho,
a nivel de principios generales, lo que siempre dijo: que el mercado es
inaceptable si no esta juridicamente articulado con el bien comun!”
Hacia nna reflexion cultural final

16 Discurso a la Cepal en Santiago de Chile, del 4/3/1987, publicado en el libro Cris-

tianismo, sociedad libre y opcién por los pobres, Centro de Estudios Publicos, San-
tiago de Chile, 1988.

7 Yo me atreverfa a decir que, en ese caso, no hay mercado propiamente hablando,
pero en ese caso entramos en una cuestién terminolégica.

112



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Que la actividad econémica forma parte esencial de la cultura
humana, y que un cierto grado de libertad econémica forma parte
esencial de los derechos del hombre, son cuestiones que di por asu-
midas. A partir de este supuesto, no es dificil inferir la importancia
cultural que el pensamiento ético-econémico de Juan Pablo II ha
tenido y tiene, en un mundo que parece encaminarse hacia sistemas
politicos en los que la globalizacién y liberalizacion de los mercados
es algo fundamental.

A todos nos preocupa, sin embargo, una singular paradoja, y
Juan Pablo II es especialmente sensible a este tema. El mercado tiene
un singular efecto cultural: da a los consumidores lo que ellos de-
mandan. Este sencillo efecto, que parece sacado de Economics 101,
presenta un complejo problema moral. El mercado es bueno en si
mismo, al estar fundado en el derecho natural a la iniciativa econémi-
ca y al favorecer la creatividad y el espiritu de iniciativa en el ser
humano, ademds de ser garantia de su libertad integral. Pero, qué
“sentimos” cuando de ese mercado emanan, con superabundancia de
oferta, productos que han sido demandados por lo mas innoble del
coraz6n humano? La respuesta es amplia, y de ningin modo quiero
agotarla o dar la impresién de simplicidad. Sélo quiero afirmar algo
que muchas veces se olvida: todas las “ofertas” de baja calidad moral
e intelectual -independientemente de su valor en el mercado- no
emanan del mercado, como si éste fuera su causa originaria, sino del
coraz6n humano, herido por el pecado original. Es la proclamacién
del Evangelio, y no la abolicién del mercado, la actitud correcta ante
ese problema. Y decimos “actitud” y no “solucién”, porque no es un
problema que tenga una solucién definitiva, excepto en esquemas
utépicos que concluyen en el totalitarismo. El mercado esta lejos de
ser redentor; la redencién viene solo de Cristo. En este tema, como
en tantos otros, no debemos olvidar que la tolerancia debida de lo
imperfecto tiene la perfeccion de lo debido!®.

18 Dice el Padre Fr. R. Sirico: "While few disagree that the market is the most efficient
means of producing all manner of goods, many remain uncomfortable with it. These
people are concerned because, with the good, the market also produces things that
are stupid and vulgar, noxious and immoral. This valid concern deserves a response.
Should we reject a free economy on the basis of this critique?". El eje central de su
respuesta es, mas adelante: ".. Because people's behavior drives a market economy,
the solution is to transform their behavior, not to regulate the market. This is why an
active Christian witness in the marketplace is so important. And the way to correct

113



Gabriel |. Zanotti

4. Magisterio de Juan Pablo II y economia de mercado”
A. El Magisterio y la economia de mercado.
A.1. Una primera y bésica distincion.

El tema del Magisterio de Juan Pablo 1I y la economia de
mercado no puede encararse de un modo hermenéuticamente correc-
to sin presentar una vision global del Magisterio en cuanto tal y algo
aun mas complejo, si bien no sobrenatural, como es la economia de
mercado.

Cuando algunos cristianos me preguntan por qué los catoli-
cos tenemos un magisterio que obedecer, mi respuesta pasa por una
armonfa razén-fe. Dios conoce nuestra naturaleza caida perfectamen-
te. Por ende, si la interpretacion de las escrituras hubiera quedado sin
una gufa sobrenatural, habrfa tantos cristianismos como cristianos
hay. Por ende, Dios dejé un vicario visible, el Romano Pontifice, con
la funcién expresa de interpretar de acuerdo al Espiritu Santo las
escrituras. Esa funcién hermenéutica sobrenatural se ve desde la Fe y,
a la vez, es perfectamente razonable.

En materia moral, el magisterio tiene también a su cargo un
aspecto que es la moral social. Por eso la jerarquia de la Iglesia tiene
en materia social una funcién indirecta: positivamente, sefialando los
principios basicos de ética social; negativamente, advirtiendo contra
todo lo que a ellos se oponga.

Es aqui donde es necesaria una distincién que sera sencilla-
mente esencial en todo nuestro analisis, y que no es la primera vez
que la hacemos!. Es preciso distinguir entre los principios basicos de
ética social inspirados en el Evangelio en armonia con la razén, vali-
dos, en principio, para todo lugar y tiempo, y los aspectos mas con-

the sinful inclinations manifest in the market is through the redemption of those who
participate in the market. We must place our hope, not in the regulatory state or the
free market, but in the salving power of Jesus Christ". Acton Notes, September 1996,
Volume 6, Number 9; President's Message.

* Conferencia pronunciada en la Universidad Francisco Marroquin el 2 de Agosto de
1999.

1 Ver al respecto nuestro ensayo “La temporalizacién de la Fe”, en Cristianismo
sociedad libre y opcién por los pobres. Centro de Estudios Publicos, Santiago de
Chile, 1988.

114



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

tingentes del orden social, que emergen inevitablemente de estas tres
mediaciones: 1) el estado de determinadas ciencias sociales en detet-
minado lugar y tiempo; 2) la consiguiente interpretacién de una de-
terminada situaciéon histérica concreta; 3) la consiguiente aplicacién
analogica de esos mismos principios a una determinada situacion
histérica. Es obvio que esos tres aspectos no tienen la universalidad y
necesidad de los aspectos basicos del derecho natural que luego fue
calificado en primario y secundario?, y por ende es imposible, en si
mismo, que en esos tres aspectos haya pronunciamientos universal-
mente validos del magisterio®. Por eso gran parte de los discusiones

2 Santo Tomas establecié claramente las bases de la ley natural (8.T., I-1I, Q. 90-94) y
del derecho natural (S.T., I-II, Q. 57-58), pero la distinciéon entre derecho natural
primario y secundatio es posterior. Ver, al respecto, Manual de Doctrina Social Cris-
tiana, de J. Hoffner (Rialp, Madrid, 1974), seccién 3ra., punto 4, y Rodriguez, F.:
Introduccion a Doctrina Pontificia, Bac, Madrid, 1964, tomo III.

3 Ultimamente se ha tomado mucha mas conciencia de la responsabilidad que les
cabe a los fieles laicos en estas cuestiones. Ver Concilio Vaticano 11, Gaudinm et spes,
punto 43 de la edicién de Ediciones Paulinas, Buenos Aires, 1981, p. 183. Indepen-
dientemente de esto, la distincidén entre cuestiones temporales opinables y las que no,
se encuentra afirmada en el magisterio pontificio. Veamos algunos ejemplos: “...hay
que huir de la equivocada opinién de los que mezclan y como identifican la religién
con un determinado partido politico, hasta el punto de tener poco menos que por
disidentes del catolicismo a los que pertenecen a otro partido. Porque eso equivale a
introducir erréneamente las divisiones politicas en el sagrado campo de la religion,
querer romper la concordia fraterna y abrir la puerta a una peligrosa multitud de
inconvenientes” (Leén XIII, Cum multa, 1882 [Ver Doctrina Pontificia, Bac, Madrid,
1958, t. 11, p. 132]). “La Iglesia, defensora de sus derechos y respetuosa de los ajenos,
juzga que no es competencia suya la declaracién de la mejor forma de gobierno ni el
establecimiento de las instituciones rectoras de la vida politica de los pueblos cristia-
nos” (Leén XIII, Sapientiae christianae, 1889, en op. Cit., p. 282). ““...Entre los opues-
tos sistemas, vinculados a los tiempos y dependientes de éstos, la Iglesia no puede se
llamada a declararse partidaria de una tendencia mas que otra. En el dambito del valor
universal de la ley divina, cuya autoridad tiene fuerza no sélo para los individuos, sino
también para los pueblos, hay amplio campo y libertad de movimiento para las mds
variadas formas de concepcién politica; mientras que la practica afirmacién de un
sistema politico u otro depende en amplia medida y a veces decisiva, de circunstancias
y de causas que en si mismas consideradas, son extrafias al fin y a la actividad de la
Iglesia” (Pio XII, Gragie, 1940, en op. Cit., p. 821). “La Iglesia no tiene soluciones
técnicas que ofrecer al problema del subdesarrollo en cuanto tal, como ya afirmé el
papa Pablo VI en su enciclica. En efecto, no propone sistemas o programas econé-
micos y politicos, ni manifiesta preferencias por unos o por otros, con tal que la
dignidad del hombre sea debidamente respetada y promovida, y ella goce del espacio

115



Gabriel |. Zanotti

sociales son en el sentido referido opinables en relacién al depésito
de la fe.

A.2. La economia de mercado, teniendo en cuanta la distincién ante-
riof.

Una economia de mercado podtia definirse como el resulta-
do de la libre iniciativa privada que resulta, a su vez, del derecho natu-
ral secundario a la propiedad privada de los medios de produccion.
Pero, asi definida, se acerca a algo muy, muy general. Algo que no por
defecto, sino por el modo de definicién, no especifica cuestiones mas
concretas. Ahora bien, si por economia de mercado entendemos el
proceso de mercado, entonces nos referimos a algo mas especifico.
En efecto, en ese caso estamos hablando de un proceso social espon-
taneo que, a partir del conocimiento disperso de oferentes y deman-
dantes y a partir de la propiedad privada de los medios de produc-
cion, tiende a acercar los siempre escasos factores de produccion a las
necesidades prioritarias de la demanda, sin necesidad de intervencién
de la autoridad publica en los precios y demas vatiables del mercado.
Es evidente que una mediacién tal implica una determinada teoria
econémica* y una situacién histoérica particular (en efecto, los princi-
pios de la economia de mercado son “siempre validos” alli donde
haya propiedad privada de los medios de produccién’), con todos los
jucios practico-prudenciales que ello implica en situaciones concretas.

necesario para ejercer su ministerio en el mundo” (Juan Pablo 11, Solicitudo rei socialis,
n. 41, L’Osservatore Romano, Afio XX, 9 (1000), 28/2/1988).

4 Kirzner, 1.: The Meaning of Market Process, Routledge, London and New York,
1992, y, del mismo autor, How Markets Work: Disequuilibrium, Entrepreneuership
and Discovery; Institute of Economic Affairs, London, 1997.

5> C. Menger, fundador de la escuela austriaca de economia, polemiz6 arduamente con
el historicismo aleman, defendiendo la posibilidad de una teorfa econémica univer-
salmente valida (ver su clasica obra Investigations Into The Method of The Social
Sciences [1883], Libertarian Press, Grove City, 1996. Este origen dio a la escuela
austriaca un marcado caracter antihistoricista y por ende un aparente menosprecio
por referentes institucionales especificos. Sin embargo, hoy en dia se ha visto con
claridad que tal cosa no es asf: la escuela austriaca tiene claros supuestos instituciona-
les en su planteo, hasta tal punto que se puede hablar de un neoinstitucionalismo
austriaco. Ver, al respecto, Foss, N.: “On Austrian and Neo-Institucionalist Econom-
ics”, en Austrian Fconomics in Debate, edited by Willem Keizer, Bert Tieben and
Rudy van Zijp, Rouhtledge, London and New York, 1997.

116



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Como vemos, estan allf las tres mediaciones referidas y, por ende, la
economfa de mercado es una organizacién esencialmente opinable en
relacion a la fe: ni derivada directamente de, ni contradictoria con, el
depésito de la fe.

A.3. Los términos en el magisterio ordinario de la Iglesia y la econo-
mia de mercado.

En mi opinién —la lista no es excluyente- cuatro son los prin-
cipales principios universales del magisterio pontificio que, siendo
esto de ningin modo paraddjico, surgieron en ocasion de circunstan-
cias historicas concretas: a) la primacia del bien comun; b) la funcién
social de la propiedad; c) el principio de subsidiatiedad; d) la justicia
en las retribuciones laborales®. Ahora bien, el magisterio de la Iglesia
siempre ha afirmado un margen de iniciativa privada que gira alrede-
dor de esos cuatro principios, desde antes de la Rerum navarum hasta
la Mater et magistra’. Pero ese margen de iniciativa privada, permite
hablar de una economia de mercado afirmada por el magisterio? En

¢ Es en funcién de estos cuatro principios que he organizado mi libro_Economia de
mercado y Doctrina social de la Iglesia (Editorial de Belgrano, Buenos Aires, 1985)
tratando de demostrar que los aspectos técnicos del mercado como proceso pueden
ser tomados como medios para la consecusion de esos cuatro principios.

7 “La economia —por lo demads, como las restantes ramas de la actividad humana- no
es por su naturaleza una instituciéon del Estado; por el contrario, es el producto vi-
viente de la libre iniciativa de los individuos y de sus agrupaciones libremente consti-
tuidas” (Pio XII, Avec une egale sollicitude, 1949, en Doctrina Pontificia, Tomo II, op.
Cit., p. 985). “La fidelidad de los gobernantes a este ideal sera su mejor salvaguarda
contra la doble tentacién que les acecha ante la amplitud creciente de su tarea: tenta-
ci6én de debilidad, que les harfa abdicar bajo la presiéon conjugada de los hombre y de
los acontecimientos; tentancion inversa de estatismo, por la que los podetes publicos
llegarian a sustituirse indebidamente a la libre iniciativa privada para regir de forma
inmediata la economia social y los otros campos de la actividad humana” (Pio XII,
discurso del 14/7/54, en Doctrina Pontificia, Tomo II, op. Cit., p. 1022). “Hay que
establecer ante todo que, en el orden econémico, la parte principal corresponde a la
iniciativa privada de los individuos, ya trabajen solos, ya asociados con otros para el
logro de intereses comunes” (Juan XXIII, Mater et magistra, 1963, en Doctrina Ponti-
ficia, Tomo 111, op. Cit., p. 1161). “La historia y la experiencia, por otra parte, atesti-
guan que, donde los regimenes de los pueblos no reconocen a los particulares la
propiedad de los bienes, incluidos los productivos, o se viola o se impide en absoluto
el ejercicio de la libertad humana en cosas fundamentales; de donde se sigue clara-
mente que el uso de la libertad humana encuentra tutela y estimulo en el derecho de
propiedad” (Juan XXIII, Mater et magistra, op. Cit.).

117



Gabriel |. Zanotti

el sentido general afirmado anteriormente, este es, si igualamos eco-
nomia de mercado a la libre iniciativa emergente del derecho natural
secundatio de propiedad, si. Empero, ese uso del término confundi-
ria. La economia de mercado, en su sentido técnico, hace referencia a
la economia de mercado como la definimos en su sentido opinable en
relacién a la fe, y, por ende, tratar de encontrarla en los documentos
pontificios implicaria un clericalismo de mercado®. Debemos tener en
cuenta, por otra parte, que si bien el término técnico “proceso de
mercado” nunca fue condenado por el magisterio, como tampoco el
capitalismo en si’, si lo fue y sigue siendo condenado el “capitalismo
liberal”. El adjetivo “liberal” no ha tenido entrada, hasta ahora, en el
magisterio!?. Por qué? Por el problema del liberalismo entendido

8 Esto es, una temporalizacién de la Fe (nota 1) aplicada al mercado. Hemos criticado
dicha clericalizacién, también, en “Economy and Cuture in the Thought of John Paul
117, en Lggos, vol. 1, Number 2, 1997.

9 “Leén XIII puso todo su empefio en ajustar este tipo de economia a las normas del
recto orden, de lo que se deduce que tal economia no es condenable por si misma”
(Pio X1, en Quadragesimo anno, Doctrina Pontificia, Tomo 111, op. Cit., p. 672).

10°¢_ . Mas la libre concurrencia, ain cuando dentro de ciertos limites es justa e indu-
dablemente beneficiosa, no puede en modo alguno regir la economia” (Pio X1, Qua-
dragesimo anno, op. Cit., p. 665). “No pasa inadvertido, sin embargo a Pio XI que, al
cabo de los cuarenta afios de publicada la enciclica leonina, los tiempos y las cosas
han cambiado radicalmente, lo que patente, ademas de por otras cosas, por el hecho
de que la libre concurrencia, debido a una fuerza insita y casi innata en ella, ha llegado
al extremo poco menos de destruirse a si misma y de acumular ingentes riquezas, asf
como el descomunal poder de dominar derivado de ellas en manos de unos pocos,
que la mayor parte de las veces no son duefios, sino s6lo custodios y administradores
de una riqueza en depésito, que ellos manejan a su voluntad y arbitrio” (Juan XXIII,
Mater et magistra, op. Cit., p. 1152). “Pero, por desgracia, sobre estas nuevas condicio-
nes de la sociedad, ha sido construido un sistema que considera el provecho como
motor esencial del progreso econémico, la concurrencia como ley suprema de la
economia, la propiedad privada de los medios de produccién como un derecho
absoluto, sin limites ni obligaciones sociales correspondientes. Este liberalismo sin
freno, que conduce a la dictadura, justamente fue denunciado por Pio XI como
generador de “el imperialismo internacional del dinero™” (Pablo VI, Papulorum Progres-
sio, 1967, Ediciones Paulinas, Bs. As., 1967). No hemos citado estos textos (que son
sélo ejemplos) para analizar cada uno de ellos en particular (ese trabajo esté realizado,
con varios de este tipo de textos, en Economia de mercado y Doctrina Social de la
Iglesia, op. Cit), sino para hacer esta sencilla pregunta: si no fuera por ellos, qué
estamos haciendo aqui? Por otra parte, opino que dichos parrafos se refieren en
general a situaciones histdricas concretas donde las condiciones institucionales del
proceso del mercado (de alli la importancia de las cuestiones epistemoldgicas referi-
das en la nota 5) no se cumplian (como tampoco hoy, que en vez de hablar de una

118



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

como el resultado politico del racionalismo iluminista, tema al cual
me referiré el Jueves. Por lo pronto, podemos decir que, trasladado
esto al ambito econémico, “liberal” hace referencia, en el magisterio,
a un derecho de propiedad absoluto que no tiene en cuenta su carac-
ter de derecho natural secundario ni la funcién social que le es in-

herente. La situacién es andloga a la libertad religiosa en el magisterio
de fines del siglo XIX.!1

B. Elmagisterio de Juan Pablo 11 ante este panorama

Nuestra tesis sera la siguiente: el magisterio de Juan Pablo 11
en materia de ética econdémica implica un progresivo rescate de la
tradicion de la libre iniciativa privada afirmada en el magistetio ante-
rior.

Eso, vuelvo a decir, no implica que Juan Pablo II recomiende
a la economia de mercado en sentido técnico. Por otra parte, su ma-
gisterio parecia insinuar, al principio, una tendencia contraria. La

“crisis del capitalismo global” habria que hablar de una “crisis del intervencionismo
global”). El problema es alli, por ende, terminolégico, por la herencia del rechazo al
liberalismo entendido como iluminismo racionalista (nos referiremos mas a este tema
en la ponencia del jueves). En cuanto a lo conceptual, no terminolégico, me parece
claro que dichos textos demandan la aplicacién de los cuatro principios arriba referi-
dos. El modo concreto de aplicacién pasa por una cuestion mds opinable, como
dijimos, y es alli donde nuestra propuesta es el mercado como proceso. Evidente-
mente, va a pasar mucho tiempo, tal vez, hasta que el problema terminolégico con-
cluya (es una tierra prometida que no creo que Dios me haga el regalo de ver). Si hace
100 afios hubiéramos estado hablando de libertad religiosa, nuestra posicién habria
sido tan o mas dificil de explicar como ahora. Ver préxima cita. (Cabe agregar que
Robert Sirico, presidente del Acton Institute, se muestra mas optimista que yo con
respecto a esta analogfa. En todo caso, esa analogfa es un programa de investigaciéna
desarrollar).

1< . .De modo parecido, la libertad de pensamiento y de expresion, carente de todo
limite, no es por si misma un bien, del que justamente pueda felicitarse la sociedad
humana; es, por el contrario, fuente y origen de muchos males” (Le6n X111, Inmortale
Dei, 1885, Doctrina Pontificia, tomo II, op. Cit., p. 207). “En primer lugar examina-
remos, en relacién con los particulares, esa libertad tan contraria a la virtud de la
religién, la llamada libertad de cultos, libertad fundada en la tesis de que cada uno
puede, a su arbitrio, profesar la religién que prefiera o no profesar ninguna. Esta tesis
es contraria a la verdad” (Ledn XIII, Libertas, 1888, op. Cit., p. 243). Hemos tratado
de demostrar la ausencia de contradiccién entre magisterio preconciliar y conciliar en
este punto en “Reflexiones sobre la enciclica Libertas de Leén X111, en_El Derecho,

del 20/9/1988.

119



Gabriel |. Zanotti

Laborem excercens condenaba fuertemente la concepcion liberal de la
propiedad'? y la Solicitudo rei socialis condenaba “por igual” tanto al
marxismo como al capitalismo liberal.’> Pero ello no era ninguna
novedad. Me acuerdo que, a principios de 1988, muchos me comen-
taban escandalizados esa condena de Juan Pablo II. Yo preguntaba: y
cudl es la novedad? Y mi pregunta causaba mas escandalo. Como si la
serie de textos que he colocado a pie de pagina, condenatorios del
capitalismpo “liberal” no hubieran existido.

La novedad fue una paraddjica novedad; una paraddjica vuel-
ta a otra tradicién que al parecer habia quedado silenciada, tal vez por
una interpretacién no del todo feliz del conjunto de la Doctrina So-
cial de la Iglesia. Ya en la Laborem excercens se destaca la fecundidad del
trabajo humano en relaciéon con el madato del Génesis'4, y en la Sofici-
tudo rei socialis aparece, por primera vez afirmado asi, la defensa de
“derecho a la iniciativa econémica”s. El modo de decitlo era nove-
doso, pero no, como vimos, la defensa de la iniciativa privada en la
cual se asienta.

Pero las expresiones, el lenguaje, los términos, son importan-
tes a la hora de causar un “impacto hermenéutico”. Y eso eso lo que
sucede con la Centesinus annus.

En efecto, en el famoso pasaje del punto 42 se distingue por
primera vez, terminolégicamente, entre una economia de mercado en

12 ... Tal principio se diferenciaba al mismo tiempo, del programa del capitalismo,
practicado por el liberalismo y por los sistemas politicos, que se refieran a él. En este
segundo caso, la diferencia consiste en el modo de entender el derecho mismo de
propiedad. La tradicion cristiana no ha entendido nunca ese derecho como absoluto e
intocable. Al contrario, siempre lo ha entendido en el contexto mas amplio del dere-
cho comun de usar los bienes de la entera creacién: el derecho de propiedad privada
como subordinado al uso comun, al destino universal de los bienes”. En L.”Osservatore
Romano, afio X111, Nro. 664, 20/9/81, punto 14. Hemos analizado a esta enciclica en
Economia de mercado y Doctrina Social de la Iglesia, op. Cit. Anexo 1, y en “Una
enciclica discutida”, en Rumbo Social, (30) 1985.

13 «...La doctrina social de la Iglesia asume una actitud critica tanto ante el capitalis-
mo liberal como ante el colectivismo marxista”, en op. Cit., punto 21. Hemos anali-
zado exclusivamente esta enciclica en “Reflexiones sobre la enciclica Solicitudo rei
socialis”, en_El Derecho, del 11/10/1988.

14 Op. Cit., punto II, 4. Michael Novak profetizé en su momento la importancia de
este andlisis con respecto a la iniciativa privada, en Libertad con Justicia [1984]; Eme-
cé, Buenos Aires, 1992, cap. 8.

15 Op. Cit., punto 15

120



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

sentido positivo y otro capitalismo en sentido negativol¢. Eso alegré a
muchos, y a muchos otros no. En nuestra opinién, es necesario acla-
rar dos cuestiones: a) desde un punto conceptual, la caracterizacién
que Juan Pablo II hace no es ninguna novedad, por lo ya visto. La
“revoluciéon terminolégica” consiste en hablar positivamente de
“economia de mercado” para esa tradicion de libre iniciativa privada
ya presente en el magisterio. B) Lo que Juan Pablo II destaca en sen-
tido positivo debe ser entendido —y no podtia ser de otro modo-
dentro de los principios generales de la doctrina social de la Iglesia.
De lo contrario, si pretendiéramos encontrar en esa aclaraciéon de
Juan Pablo II la defensa de una economia de mercado en sentido
técnico, eso conduciria a una confusiéon hermenéutica similar a quie-
nes pretenden encontrar en la doctrina social de la Iglesia una eco-
nomia mas planificada en el sentido técnico del término!”. Deben
evitarse tanto los clericalismos de derecha como los clericalismos de
izquiera en la lectura de la doctrina social de la Iglesia. Es mas, de lo
contrario, pareceria que Juan Pablo II se esta contradiciendo cuando,
precisamente al comenzar el punto 43, dice “...La Iglesia no tiene
modelos para proponer...”. No estid proponiendo, acaso, la econo-
mia de mercado? No, precisamente por todo lo que hemos explicado.
No propone un sistema concreto de organizacién econdmica, no
define el ambito de intervencién del estado en las variables econémi-
cas, no escribe como un economista sobre los problemas de los bie-
nes publicos y las externalidades. S6lo recuerda un principio basico
de ética social alli donde se de el derecho natural secundario de pro-
piedad: un ambito de iniciativa privada que, mediando circunstancias
que €l no puede establecer, debe ser siempre respetado. Ahora bien,
que la sola aclaracién de este punto, y el haberlo llamado “economia
de mercado” produjera semejante impacto, es un sintoma, creemos,
de la absoluta interpretacion de izquiera de la doctrina social de la
Iglesia que se habia extendido casi universalmente.

Por supuesto, alguien podria decir que, después de tantas dé-
cadas de clericalismo de izquierda en la doctrina Social de la Iglesia,
un poco de claricalismo de derecha no vendria mal... No. No sélo

16 Ver L. Osservatore Romano, Nro. 18, 3/5/1991.

17°Al respecto, es una buena advertencia el articulo de Daniel Finn: “The Economic
Personalism of John Paul II: Neither Right Nor Left”, en The Journal of Markets &
Morality, Vol. 2, Number 1, 1999.

121



Gabriel |. Zanotti

los errores ajenos no justifican los propios, sino que serfa ain mas
contraproducente una “estrategia” por el estilo, ademas de indebida
en si misma.

Ahora bien, lo que si es una novedad dentro del magisterio,
son tres puntos de la Centesinus annus que nos parecen dignos de res-
catar del olvido. Primero, un claro reconocimiento, como parte inte-
grante de la revelacion cristiana, de la presencia del pecado original en
la sociedad humana, y que eso debe estar reconocido y previsto por la
organizacion social's; cuestién habitualmente negada por controles
burocraticos violentos que intentan una sociedad de santos por la
fuerza y conducen a una sociedad de hipdcritas. Segundo, una aguda
critica al estado asistencial, que corrobora la correcta interpretacion
que algunas décadas antes A.F.Utz habia hecho de la Pacew in terris’®.
Tercero, un expreso reconocimiento del factor conocimiento (tanto
cientifico como intuitivo) como motor fundamental de la “economia
de empresa”. Estos aspectos son doctrinalmente novedosos y creo
que no han merecido suficiente atencién por parte de los intelectuales
catolicos.

Por dltimo, una aclaracién final. Por todo lo que dijimos,
queda claro que nuestra propuesta, opinable en relaciéon a la Fe, es la
teorfa y praxis del market process. Estamos convencidos, por argumen-

tos de razon, no de Fe —contrariamente a otros que creen que su
socialismo es un articulo de Fe y tiran un manto de sospecha de hete-

rodoxia religiosa a quienes piensan distinto- de que la economizacién
de recursos en el mercado es una parte esencial del bien comin; que
con ello la propiedad se encamina hacia su funcién social y consi-
guientemente se produce un aumento sostenido en el salario real y el

18 Punto 25. Esto no es novedoso, sin embargo, en el pensamiento de Tomds de
Aquino: “La ley humana se establece para una multitud de hombres, en la cual la
mayor parte no son hombres perfectos en la virtud. Y asi la ley humana no prohibe
todos los vicios, de los que se abstiene un hombre virtuoso; sino sélo se prohiben los
mas graves, de los cuales es mas posible abstenerse a la mayor parte de los hombres,
especialmente aquellas cosas que son para el perjuicio de los demas, sin cuya prohibi-
cién la sociedad humana no se podtfa conservar, como son los homicidios, hurtos, y
otros vicios semejantes”, en S.T., I-II, Q. 96, a. 2c. Versién castellana de Porrda,
México, 1975.

19 <., .esto nada tiene que ver con un Estado-providencia. En efecto, en este lugar, en
el que el Papa habla simplemente de derechos del hombre, no tenia por qué examinar
la manera de realizar el mencionado derecho”. En su libro La enciclica de Juan XXIII
Pacem in terris, Herder, Barcelona, 1965, p. 119.

122



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

nivel de empleo. Ahora bien, el grado de intervencién gubernamental
que proponemos es consiguientemente el minimo posible, asi como
otros catdlicos, guiados por otras teorfas econémicas, pueden reco-
mendar una mayor intervencion. Volvemos a insistir que estas cues-
tiones son en s{ mismas opinables en relacién a la Fe, y Juan Pablo 11
tiene plena conciencia de esto. En el contexto del principio de subsi-
diariedad, dijo claramente: “...dentro de este marco caben figuras
muy diversas de correlacién entre la autoridad publica y la iniciativa
privada”. Vuelvo a insistir en este “pequefio” detalle: “figuras muy
diversas”. Hasta que no aprendamos —laicos y Jerarquia- a ditinguir
entre lo opinable y lo que no lo es, estos problemas son insolubles. Y
para aprender a realizar esa distincién se necesita oracion, sentido de
Iglesia, Fe y buena voluntad. Las ideologias cerradas son precisamen-
te lo que nada tienen que ver con ello. Y son las que conducen a los
malentendidos.

5. Hayek y el Cristianismo*
A. Planteo del problema

La relacién de Hayek con el cristianismo, como cosmovision
filosofica-religiosa del mundo?!, es un problema. Y lo primero que
hay que hacer para intentar solucionar un problema es plantearlo con
claridad. Y con caridad.

Contrariamente a lo que se supone habitualmente, el pro-
blema de Hayek y el cristianismo no es, fundamentalmente, el tema
del liberalismo clasico de Hayek. Dijimos “fundamentalmente”. Esto
es, N0 negamos que ese sea un problema, sino que decimos que hay
otro antetior, fundante, de tipo filosofico. Sencillamente, hay aspec-
tos de la filosofia de base de Hayek que son incompatibles con lo que

20 Discurso en la Cepal del 3/4/1987, publicado en Cristianismo, sociedad libre v
opcién por los pobres, op. Cit.

* Conferencia pronunciada en la Universidad Francisco Marroquin el 3-8-1999.

21 Sobre el tema de una “cosmovision filoséfico-religiosa” del mundo, es importante
advertir el espiritu que se respira en la reciente Fides et ratio de Juan Pablo II. Los
filésofos tomistas nos hemos acostumbrado, por cierta tradicion, a distinguir dema-
siado entre filosoffa y teologfa. No estd mal, pero el caso es que el punto de partida de
una cosmovision filoséfico-religiosa del mundo no es la una ni la otra, sino /z armonia

razon-fe.

123



Gabriel |. Zanotti

podemos llamar una filosofia cristiana fundamental??. Y si el libera-
lismo de Hayek se basa en esos puntos, entonces la incompatibilidad
del liberalismo de Hayek con el cristianismo serd una deduccién in-
exorable.

Cuales son esos puntos conflictivos? No son varios, es uno, a
partir del cual se desprende una gran cantidad de problemas. Se trata
de un neokantismo que lo lleva a un agnosticismo metafisico. Trate-
mos de explicar esto por un momento.

Ya en otra oportunidad??, habifamos explicado que el esque-
ma /dgico del pensamiento de Hayek es el siguiente. Primero, su teoria
del conocimiento, de la cual se infiere su teoria del orden espontaneo.
Esta, a su vez, tiene tres derivaciones basicas. La epistemoldgica, la
econémica y la politica.

Hagamos un ejercicio. Tratemos de pensar como piensa
Hayek de modo tal que los problemas frente a la cosmovision cristia-
na queden palmariamente evidentes.

Los seres humanos tienen un conocimiento limitado y dis-
perso. Eso se fundamenta en “la primacia de lo abstracto”?, esto es,
en esquemas cognitivos a priori que posibilitan un aprendizaje espon-

22 Al respecto, ver Leocata, F.: “La filosoffa cristiana en el contexto filoséfico actual”,
en Rev. Proyecto; Centro Salesiano de Estudios; Afio III, Nro. 7-8; Enero-Junio
1991. Una filosoffa cristiana fundamental es, para nosotros, aquella que, teniendo
como eje central el principio creacionista, asume positivamente las exigencias de los
datos revelados, para hacerlos de algin modo inteligibles, al mismo tiempo que des-
carta negativamente los elementos que se contradigan con esos datos. No hay sélo
una filosoffa cristiana. Por argumentos de razén nosotros pensamos que la de Sto.
Tomas es una de las mejor elaboradas. Sobre el magisterio y la filosofia de Sto. To-
mas, ver Gamarra, D.: “Algunas valoraciones histéricas del neotomismo”, ponencia
presentada a la XXII Semana Tomista de Buenos Aires, Sept. 1997.

23 En “Hayek y la filosofia cristiana”, Estudios Publicos (50), 1993.

24 Una de las fuentes mas directas de la gnoseologia de Hayek es su art. “La primacia
de los abstracto”[1969] en Nuesvos estudios; Eudeba, Buenos Aires, 1981. En ese
articulo, Hayek coloca como fuentes de esos esquemas cognitivos a la etologfa, a la
linguistica de Chomsky y a su interpretacion de las conjetutas popperianas. He visto
que la cuestién del conocimiento y la evolucién del orden social los ha tenido ocupa-
dos a partir de la critica de Antonio Argandofia, “Orden espontanco y ética: la moral
en La fatal arrogancia, de F.A. Hayek”, en Laissez-Faire, (10), 1999. No queremos
avivar el fuego, pero en mi opinién la “antropologfa filoséfica” de Hayek es sencilla-
mente deficiente a la luz de la filosofia de Santo Tomas. Pero el caso, entonces, més
que la critica, es la sustitucién. No busquemos en Hayek lo que ¢l definitivamente no
tiene.

124



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

taneo como contrapartida de la radical ignorancia en la cual nos
hallamos inmersos. Esos esquemas cognitivos son a priori del cono-
cimiento de lo real?>. Ahora bien, en el proceso social, la posibilidad
de aprendizaje implica un conocimiento disperso que, bajo ciertas
condiciones, implica un resultado que no podtia haber sido planeado
por ninguna mente en particular, dado, precisamente, ese conoci-
miento disperso?. Esto implica que el objeto de las ciencias sociales,
en cuanto a procesos, es el estudio de los 6rdenes espontineos, don-
de no puede haber induccién, porque el investigador tiene que conje-
turar en su mente el modelo general de un proceso cuya cadena com-
pleta no puede, por su conocimiento limitado, observar directamen-
te?’, y donde tampoco puede haber predicciones especificas, sino sélo
generales. Los 6rdenes espontineos son “cosmos”; no hay en ellos

25 La presencia de Kant, alli, es evidente en nuestra opinién. Después de la definicién
de “orden” en Law, Legislation and Liberty (University of Chicago Press, 1973, tomo
I), Kant esta explicitamente citado en una nota al pié.

26 Eso es, precisamente, lo basico del orden espontaneo. Esta tesis se encuentra
extendida en toda la obra de Hayek. En nuestra opinién, donde mejor estd explicada
es en una de las obras mas importantes y a la vez mas desconocidas de Hayek:
“Scientism and The Study od Society” [1942], en The Counter-Revolution of Science,
Indianapolis, Libery Press, 1979. Alli sostiene Hayek, entre varias cosas, un claro
antiinductivismo para las ciencias sociales. Sus posteriores didlogos con Popper lo
convencieron de la validez de sus criticas para todas las ciencias. Al respecto, ver
Popper, K.: La miseria del historicismo [1942]; Alianza, Madrid, 1973, cap. IV.

27 ¢, 'The physicist who wishes to understand the problems of the social sciences
with the help of an analogy from his own field would have to imagine a world in
which he knew by ditect obsetvation the inside of the atoms and had neither the
possibility of making experiments with lumps of matter not the opprtunity to observe
more than the interactions of a comparatively few atoms during a limited period.
From his knowledge of the different kinds of atoms he could combine into larger
units and make these models more and more closely reproduce all the features of the
few instances in which he was able to observe more complex phenomena. But the
laws of the macrocosm which he could derive from his knowledge of the microcosm
would always remain “deductive”; they would, because of his limited knowledge of
the data of the complex situation, scarcely ever enable him to predict the precise
outcome of a particular situacion; and he could never confirm them by controlled
experiment —although they might be disproved by the observation of events which
according to his theory are impossible”. Hayek, op. Cit., parte uno, cap. 4, p. 72. Este
parrafo tiene una importancia epistemoldgica basica: se adelanta al método hipotéti-
co-deductivo popperiano, con falsacién, aplicindolo a ciencias sociales; describe la
“conjeturalizacion” de un orden espontaneo por parte de un cientifico social y esta-
blece el tipo de predicciones posibles (pattern predictions) a las que nos referiremos
después.

125



Gabriel |. Zanotti

una finalidad establecida por un ser inteligente (tampoco un set so-
brenatural®); la finalidad se reserva a los 6rdenes deliberados o
“taxis” donde si el ser humano puede planificar. En economfia, esto
se aplica al andlisis del mercado libre, que es un caso de un orden
espontaneo, tipo cosmos.?? En filosofia politica, esto se aplica al con-
junto del marco institucional que emerge espontaneamente, tipo
“common law”, para protejer la libertad individual®.

Como se puede observar, el debate no pasa ya, sencillamente,
por la cuestiéon del mercado libre, inifinitas veces discutida. El pro-
blema pasa por premisas de teorfa del conocimiento neokantianas,
incompatibles con lo bésico del realismo de una filosoffa cristiana;
con un agnosticismo metafisico donde incluso la posibilidad de una
inteligencia sobrenatural planificadora queda en duda’!; con la nega-
ci6n de la causa final al orden social, cosa que se contradice sin nin-
guna duda con las bases de la filosoffa social de Santo Tomas2, de

28 . .La interpretacion evolucionista de la ley aqui propugnada (asi como de las
restantes instituciones sociales) guarda tan esacasa relacién con la ley natural como
con el positivismo juridico. En andloga medida difiere del supuesto de que la ley
tenga una causa supranatural, como del que sea deliberada creacién de alguna mente
humana”. En Derecho, Legislacién v Libertad, Unién Editorial, Madrid, 1979, tomo
II. La radical negacién de todo tipo de causa final para la tesis del orden espontianeo
(un coherente error de su herencia kantiana, donde la finalidad es categoria a priori,
no real) estd en intima relacién con su problema con la justicia distributiva y la “justi-
cia social”. Hemos analizado este punto en nuestro trabajo citado en nota 3.

29 Hayek advirtié por primera vez la nocién de orden espontineo cuando, en ocasiéon
del debate del cilculo econémico con los socialistas, tuvo que explicar que el cono-
cimiento disperso era una de las ragones para que no hubiere una autoridad central
planifricadora. Al respecto ver Hayek, F.:_Individualism and Economic Order, Uni-
versity of Chicago Press, Midway Reprint, 1980.

30 Precisamente, la pregunta de por qué, a su vez, la libertad individual debe ser
maximizada, es una de las “cruces” del sistema de Hayek y de sus intérpretes. No hay
respuesta trascendente de ningun tipo, pero tampoco, en principio, utilitalismo. La
maximizacion de la libertad individual parece ser una “ultima ratio”, al modo de un
cuasi-imperativo categérico kantiano. Ver, al respecto, Gray, J.: “F.A. Hayek y el
renacimiento del liberalismo clasico”, en Libertas, 1, 1984.

31 Esto se enfatiza en el dltimo periodo de su pensamiento. Sus anteriores elogios
para con el andlisis econémico de la escolastica espafiola lo habia puesto mas cercano
a un orden espontaneo fundado en una trascendencia. Ver, al respecto, “El liberalis-
mo” [1973], punto 2, en Nuevos estudios, op. Cit.

32 Para Tomas, la sociedad es una “unién de los hombres para algo uno que debe ser
hecho conjuntamente”; Opusculo Contra Impugnantes Dei Cultum et Religionens; Cap. 3,
c., en: Opuscula Omnia, tomo 4. P. Lethielleux, ed., Paris, 1927.

126



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

donde el magisterio pontificio toma la nocién de bien comun. A patr-
tir de aqui, parece que lo mas coherente de nuestra parte serfa termi-
nar la ponencia y dar por ganado el debate a quienes sostienen que
Hayek y el cristianismo son incompatibles. Pero no. Por qué no?

B. E/ ¢e central del pensamiento de Hayek y su no contradiccion con una filosofia
cristiana fundamental

Una de las tareas hermenéuticas mas dificiles de un autor es
identificar su eje central. Para eso hay que bucear un poco y buscar
cual es su punto original, cual es su aporte. Y nuestra tesis serd la
siguiente: que el eje central del pensamiento de Hayek es la teorfa del
orden espontaneo, y que dicha teorfa no es contradictoria con una
filosofia cristiana fundamental. Esa es la clave de la cuestion.

En efecto, cual es la originalidad de ser neokantiano en gno-
seologia? O agnéstico en metaffsica? Frente al panorama filoséfico
actual, ya positivista, ya neokantiano o postmoderno, la originalidad
es no serlo. Pero en Hayek tenemos algo mas: tenemos a un autor
que, rescatando una vieja y noble tradicion, la tradiciéon del orden
social espontineo®, nos dice que los sistemas sociales son 6rdenes
espontaneos, esto es, 6rdenes tal que, si hubieran querido ser planea-
dos por una sola mente humana, no sélo hubiera sido imposible, sino
que el resultado habria sido el desorden. Ahora bien, yo no digo que
un filésofo cristiano debe ser partidario de dicha teorfa, como si fuera
una derivacion necesaria de sus premisas. Lo que digo es que puede
plantearse de modo tal que no sea contradictorio con la filosofia cris-
tiana. Veamos por qué.

a) El conocimiento humano es limitado y disperso. Por ende,
ningun orden social puede basarse en la premisa contraria. Ahora
bien, en nada contradice ello a una sana fundamentacion realista del
conocimiento. En Sto. Tomas, el conocimiento de las esencias es
limitado®*, y de ningin modo se puede agotar la inteligibilidad de un
objeto.

33 Ver al respecto Gallo, E.: “La tradicién del orden social espontaneo: Adam Fergu-
son, David Hume y Adam Smith”, Libertas (6), 1987, y, del mismo autor, “La ilustra-
cion escocesa”, Estudios Puablicos, (30), 1988.

34 De Anima, I, 1, Nro. 15; ST, I, 13, a. 8 ad 2; I, Q. 29 a 1 ad 3. Pero, mis alla de
estas citas, el asunto es una correcta hermenéutica de la filosofia de Tomas, y eso no
es facil. En nuestra opinién, Tomas ve todo desde Dios. Y desde alli, la limitacién de

127



Gabriel |. Zanotti

b) Tomas afirma que, dada precisamente la limitacién de
nuestro conocimiento, la inteligencia humana necesita delegar sus
actividades: “...vemos que en las cosas regidas por la providencia
humana hay un provisor superior, que estudia por su cuenta la mane-
ra de ordenar ciertas cosas grandes y generales, sin atender por si
mismo a la ordenacién de lo pequefio, que deja en manos de algunos
inferiores para que ellos lo resuelvan. Esto es debido a su condicién
defectuosa, bien porque ignora las condiciones de las cosas singulares
mas pequefias o bien porque no se basta a s{ mismo para ver el modo
de ordenarlo todo por el trabajo y la cantidad de tiempo que ello
exigirfa. Pero tales defectos no caben en Dios, porque El conoce
todo lo singular y no trabaja para entender ni requiere tiempo alguno;
pues, conociéndose a si, conoce todo lo demis...”%.

¢) Un orden espontineo no implica que no haya sido planifi-
cado por una inteligencia. Un orden es la adecuada disposicién de
medios con respecto a un fin. Como vemos, sin causa final no hay
orden. Ahora bien, en un orden social tal que ningun ser humano
pudo haber planeado su resultado global, ese resultado es planificado
por la Inteligencia Divina. Las “casualidades”, fruto del libre albedtio,
que permanentemente interactian en un orden espontineo, siguen
siendo casualidades, inscriptas a su vez en la causalidad de la causa
primera que es Dios. La interacciéon entre lo casual y lo causal® esta
desarrollada lo mas que se puede por Tomas de Aquino en su tratado
sobre la Providencia en su Suma Contra Gentiles?”. Es mas: siempre
que Tomas ve ausencia o limitacién de conocimiento racional y, al
mismo tiempo, orden, coherentemente afirma que es Dios el que
dirige las causas segundas hacia su fin. Es el esquema de la quinta via.

la luz de nuestro intelecto (participacién de la luz del intelecto divino) es clarisima:
sélo Dios conoce perfectamente la obra de su creacion.

3 Suma Contra Gentiles, Club de Lectores, Buenos Aires, 1951, libro III, cap. 76.
Version castellana de Marfa Mercedes Bergada.

36 Para temas como evolucionismo y la auto-organizacién de la materia, cuestiones
que son vistas muchas veces como argumentos contra la existencia de Dios, Mariano
Artigas ha explicado que es precisamente en la Providencia Divina donde se armoni-
zan lo aleatorio y lo planificado, siendo el azar, en ciencias naturales, no un obstaculo,
sino una via para ver nuevamente la mano de Dios. Ver, al respecto, su libro La
inteligibilidad de la naturaleza, Eunsa, Pamplona, 1992, y su art. “Supuestos e impli-
caciones del progreso cientifico”, en Scripta Theologica (30), 1998/1, p. 205-225.

37 Op. Cit. Libro 111, caps. 71 a 94.

128



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

C. Consecuencias
C.1. Epistemologicas

La epistemologia de Hayek para las ciencias sociales implica,
coherentemente con su teorfa del orden espontaneo, que son éstos
los objetos de estudio de las ciencias sociales. A su vez, que son las
intenciones, y no las cosas fisicas, el “material” de trabajo del cientifi-
co social. Y que, por ende, una sociedad humana no se puede tratar
como un objeto manipulable que pertenezca al orden fisico, y que las
predicciones que podemos hacer son “predicciones de modelo”38,
esto es, no exactas, sino del resultado general del orden espontaneo
en cuestién.

Ahora bien, ninguno de esos tres factores es contradictorio
con una filosoffa cristriana fundamental. Primero, porque ya hemos
visto en el punto 2 la fundamentacién filoséfico-cristiana del orden
espontaneo. Segundo, porque dada la espiritualidad del ser humano,
podemos conocer el fin de sus acciones (el “fin de la obra”) con cer-
teza “por connaturalidad”, cosa que no podemos hacer en ciencias

38 Esa es la teorfa de las pattern predictions, esencial, a nuestro juicio, para evitar el modo
usual de procedimiento positivista tan extendido en ciencias sociales, a saber, tratar de
confirmar una teorfa con “los hechos” numéricamente representados con estadisticas.
No hay estadistica alguna que pueda dirimir la cuestién de si el Muro de Berlin cay6
por o a pesar del marxismo; sélo la hermenéutica de una situacién social compleja y
una pattern prediction general (el ejemplo es nuestro). Ver, al respecto, “The Theory of
Complex Phenomena”[1964|, en Studies in Philosophy, Politics and Economics,
University of Chicago Press, 1967. Hay version castellana en Estudios Pdblicos, 2,
1981.

% Santo Tomds explica el tema del conocimiento por connaturalidad para el tema
moral (ST, II-1I, Q. 45, 2; I, Q. 1, a. 6 ad 3). Empero, el tema del conocimiento por
empatfa de la motivacién del otro en ciencias sociales ha sido claramente explicado
por Husserl en Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenologi-
cal Philosophy, second book; Kluwer Academic Publishers, 1989. Hemos destacado
la relacién entre ese tema husserliano y la causa final en el conocimiento de la accién
racional en Santo Tomads en nuestro art. “Hacia una fenomenologfa de las ciencias
sociales”, en Derecho y Opinién, 5, 1997. De todos modos, para la armonia entre
Hussetl y Sto. Tomds, hay una mejor fuente: Stein, E.: El ser finito y eterno [1936];
Fondo de Cultura, México, 1996. “La fenomenologia de Husserl y al filosofia de Sto.
Tomas de Aquino” [1930 aprox.], en La pasién por la verdad, Bonum, Buenos Aires,
1994; Sobre el problema de la empatia [1916], Universidad Iberoamericana, México,
1995; y Leocata, F.: “El hombre en Husserl”, Sapientia, 1987, vol. XTI

129



Gabriel |. Zanotti

naturales. Tercero, porque dado el libre albedrio del ser humano,
claramente afirmado por Santo Tomas y toda la tradicién cristiano-
catOlica, hay que descartar la exactitud algoritmica para las ciencias
sociales (cosa que también ya fue descartada, excepto para el neoposi-
tivismo, para las ciencias naturales también®) y por ende aprender a
trabajar con interpretaciones generales y predicciones globales pero
no supuestas confirmaciones con “los hechos”, como pretende el
positivismo._Ahora bien, en nuestra humilde opinién, mis colegas
tomistas, tan preocupados, siempre, de tomar examen en Santo To-
mas a todo el mundo y desaprobar a todo el mundo, no se han dado
cuenta, en ese afin condenatorio, de la riqueza de esta epistemologia
de Havek, de su importancia para un enfoque adecuado de las cien-
cias sociales precisamente por su absoluto antipositivismo, y no han

dado a esta espistemologia las bases metafisicas que es inutil seguir

pidiendo al autor v/o criticandolo por ello.

C.2. Econémicas

La teorfa del proceso de mercado se basa precisamente en la
negacion de los supuestos de competencia perfecta y en su punto de
partida es el conocimiento disperso de oferentes y demandantes,
dados ciertos presupuestos institucionales*!. Ahora bien, no vamos a
decir que un filésofo cristiano deba estar de acuerdo necesariamente
con ello, pero s darse cuenta que, si tiene desacuerdos, es por cues-

40 Nos estamos refiriendo a todo el debate Popper-Kuhn-Lakatos-Feyerabend. La
exactitud de las llamadas ciencias exactas fue refutada hace muchos afios por Popper
cuando demostré la no-necesidad metodolégica tanto de la corroboracion como de la
falsacién; eso queda bien claro en su respuesta a la acusacién de falsacionismo inge-
nuo (ver Replies to my Critics, en The Philosophy of Carl Popper, Parte II,
P.A.Schilpp Lasalle (comp.), Library of Living Philosophers, Illinois, 1974, p. 1009).
En nuestra opinion, de las criticas de Kuhn a la racionalidad algoritmica y de la no-
ci6én de riesgo como eje central de la actitud cientifica, acufiada por Lakatos, nace una
racionalidad prudencial, esencial al pensamiento cientifico, y alejada de las pretensio-
nes de certeza del positivismo. Hemos desarrollado este tema en “Investigacién
cientifica y pensamiento prudencial”’, Acta Philosophica (6), 1997.

41 Bsto es, libertad de entrada al mercado. Sobre las criticas de Hayek al modelo de
competencia perfecta, y el desatrollo de su propia teorfa del mercado como proceso
de descubrimiento, ver “Economics and Knowledge” [1936]; “The Use of Knowled-
ge in Society” [1945]; y “The Meaning of Competition” [1946], en Individualism and
Economic Order, op. Cit, y “La competencia como proceso de descubrimiento”
[1968], en Nuevos Estudios, op. Cit.

130



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

tiones técnicas, pero no por cuestiones filoséficas en el punto de
partida. Cualquiera puede estar de acuerdo con una mayor interven-
cién del gobierno, pero ningin filésofo cristiano puede decir, en
cuanto tal, que el realismo de los supuestos® de la teorfa del proceso
de mercado es contradictorio con el realismo de la tradicién cristiano-
catolica en general y con Santo Tomas en particular. Nuevamente, en
este caso hay algo que no se ha advertido por prejuicios negativos
que llavan al malentendido, como dirfa Gadamer®. Si se supone que
los partidarios del mercado libre con inspiracién en Hayek son pérfi-
das personas absolutamente despreocupadas por el bienestar de su
préjimo, no se querra de ningun modo tratar de comprender al horti-
zonte de comprension del cual parte un hayekiano, y menos aun se
podra advertir el valor, para la filosofia cristiana, de los puntos de
partida de la escuela austriaca, como paradigma alternativo. El su-
puesto de que los partidarios de la escuela austriaca somos poco me-
nos que empleados del diablo diseminando miseria por el mundo
implica que el debate pide a/ menos esto: entiéndannos. Hermenéuti-
camente hablando.

C.3. Filoséfico-politicas

Una vez planteados los derechos naturales en la ley natural®,
es un tema opinable (en el sentido dicho ayer) el modo concreto de
su proteccion en la ley humana positiva. Nuevamente, con esto que-

42 Friedman, para defender al modelo de cometencia perfecta, defendio, en principio,
la irrelevancia del realismo de sus supuestos (ver su clasico ensayo “The Methodology
of Positive Economics”[1953], en Caldwell, B., (comp.): Appraisal and Cristicism in
Economics: A Book of Readigns, Allen and Unwin, Boston, 1984. Hemos analizado
el debate en torno a Friedman en “Caminos abiertos 17, Libertas (25), 1996). Asume
con ello un instrumentalismo cientifico. Pero no sélo el instrumentalismo es incortrec-
to en sf mismo, sino que ni siquiera sus resultados son correctos en cuanto a la pre-
diccién: los modelos de competencia perfecta asi defendidos han servido para justifi-
car multiples intervenciones del gobierno en nombre de la imperfeccion del mercado.
Es justamente la escuela austrfaca la que parte de la realidad del mercado: la imperfec-
cién del conocimiento de oferentes y demandantes, siendo ese el motivo para no
interferir al mercado, dado que los precios son justamente los sintetizadores de in-
formacién dispersa. Y es ese realismo, como dijimos, el que es perfectamente funda-
mentable en el realismo de Santo Tomas de Aquino.

43 Gadamer, H.G.: Verdad y método, Sigueme, Salamanca, 1991, p. 344.

4 Santo Tomas, S.T., I-1I Q. 94, a. 2c.

131



Gabriel |. Zanotti

remos decir que no es contradictorio con la nocién de ley natural
cristiano-catélica el modo concreto en el cual Hayek plantea la evolu-
cion de la ley y el gobierno limitado?. Hayek nunca estuvo de acuer-
do con las codificaciones resultantes del racionalismo iluminista ni
con las democracias al estilo Rousseau donde las camaras establecen
la legislacién como si la vigencia de los derechos individuales depen-
diera de esta dltima?. Pues bien: el tratado de la ley de Santo Tomas
de Aquino (I-1I, Q. 90-96) no permite una interpretacion racionalista,
segun la cual la naturaleza humana es la premisa mayor de un razo-
namiento que, sin tener en cuenta circunstancias diversas, concluye
deductivamente en cada uno de los derechos individuales. La pruden-
cia en el grado de tolerancia de la ley humana?’ y las diversas circus-
tancias de los pueblos son tenidas en cuenta por el Aquinate?, de lo
cual se desprende que no es contradictoria con su planteo una filoso-
fia politica que sostenga una evolucién progresiva del marco institu-
cional y del derecho?. Nuevamente, si la objecion a esto es que si es
contradictoria dadas las bases agnosticas de la teorfa del orden espon-
taneo en Hayek, esto ya fue contestado en el punto 2.

% Este modo concreto en el cual Hayek plantea el origen humano del Derecho, no
so6lo es opinable en relacién a la ética catdlica, sino que también se ha discutido mu-
cho entre los mismos liberales clasicos. Ver, al respecto, Zimmermann, E.: “Hayek, la
evolucién cultural y sus criticos”, en Libertas, 6, 1987.

26 Para Hayek, los derechos individuales emergieron del common law britinico, cuyas
bases se remontan a épocas anteriores a la reforma y al anglicanismo. Son por ende
juridicamente anteriores al poder legislativo, cuya funcién era limitar el poder del
monarca pero no ser fuente de derechos ya existentes. De alli su distincién entre Law
(Common Law) y legislacion (lo que el poder legislativo puede resolver sin atentar
contra los derechos individuales). Ver, al respecto, “La confusién del lenguaje en el
pensamiento politico” [1967]; “La constitucién del estado liberal” [1967]; “Libertad
econémica y gobierno representativo” [1973], en Nuevos estudios, op. Cit. La impor-
tancia meta-histérica de estas concepciones de Hayek radica en su vision de la demo-
cracia: uno de los tantos sistemas de limitacién del poder pero no, de ningin modo,
un sistema donde los derechos fundamentales dependen del poder de la mayorfa.
Visién para nada contradictoria, por cierto, con la ética social catdlica.

27 ST. I-11, Q. 95-96.

2 ST, I-11, Q. 95, a. 2 ad 3.

2 “Derecho” en el sentido de “Law” explicado en la nota 25.

132



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

D. Conclusion

Quedd con esto fdo solucionado? De ningun modo. Lo que
quedé planteado es un principio de solucién, de didlogo, de entendi-
miento. Que es lo que espero que sigamos haciendo.

6. La ley natural, la cooperacion social y el orden es-
pontaneo*

A. Algunas aclaraciones sobre la ley natural

Vamos a recordar algunas cuestiones sobre la ley natural.
Decimos “recordat” porque lejos de mi el querer aburrirlos con lo
que habitualmente se sabe sobre este tema, que pueden encontrar
perfectamente tratado en cualquier texto tomista sobre la ley natural.
Simplemente, opinamos que hay algunos y malentendidos respecto a
este tema que luego dificultan su andlisis.

En primer lugar, hay un tema habitualmente olvidado, de
consecuencias important{simas. Santo Tomas no habla sélo de ley
natural, sino también de ley humana. Es muy sabido que esta ultima
no debe oponerse a la ley natural®®, y no negamos la importancia de
esto ultimo; al contrario, es el fundamento iusnaturalista para declarar
ilegitimo, ipso facto, todo acto legislativo humano que atente contra los
derechos individuales que emanan de la ley natural. Sin embargo, hay
muchos debates que transcurren por otro lado. ¢Qué hace un defen-
sor de los derechos individuales frente a acciones humanas que son
inmorales segun la ley natural? He aqui cuando concepciones mas
autoritarias parecen encontrar una debilidad en los liberales que de-
cimos basarnos en la ley natural. Esta Gltima no autoriza a no buscar
la verdad sobre Dios, por ejemplo. Un liberal con otros fundamentos
no tendrfa problema: que todos hagan lo que quieran mientras no
molesten la autonomia individual del vecino. Pero esa no es la posi-
cion del liberal que tiene una cosmovision cristiana. ¢Luego?

30 Sobre el famoso debate de si una ley humana contraria a la ley natural puede lla-
marse ley, ver Sto. Tomis, 1I-11, 57, 1, ad 1: “se llama finalmente también derecho
aquello que se da aquél cuyo oficio es hacer justicia, aunque el resultado le sea ini-
cuo”, citado por Bidart Campos, G.J: Valor justicia v derecho natural, Ediar, Buenos
Aires, 1983, p. 155. Bidart Campos interpreta esa expresion de Tomas como una
alusién a la sentencia injusta.

133



Gabriel |. Zanotti

Se olvida en esos casos que la ley humana no pena todo lo
que la ley natural si, porque esta promulgada para una sociedad en la
cual los seres humanos no son en general ni santos ni criminales ab-
solutos. Y el caso es que esto fue dicho explicitamente por Santo
Tomas, y no de modo marginal: “La ley humana se establece para una
multitud de hombres, en la cual la mayor parte no son hombres per-
fectos en la virtud. Y asi la ley natural no prohibe todos los vicios, de
los que se abstiene un hombre virtuoso; sino sélo se prohiben los
mas graves, de los cuales es mas posible abstenerse a la mayor parte
de los hombres, especialmente aquellas cosas que son para el perjui-
cio de los demas, sin cuya prohibicién la sociedad no se podria con-
servar, como son los homicidios, hurtos, y otros vicios semejantes’!.
Como vemos, hay en la ley humana un margen de tolerancia que
resulta de la conciencia de la naturaleza humana, que Tomas sabia
caida por el pecado original, y la escuela escocesa posterior también
lo sabia pero por una simple empatia de la naturaleza humana32. Esto
es importantisimo porque es fuente de un derecho humano funda-
mental, olvidado por muchos: la intimidad. Toda persona tiene dere-
cho a la ausencia de coaccién sobre aquellas acciones privadas que no
violen derechos de terceros ni el orden y/o moral publica®. El liberal
cristiano no tiene por qué recurrir al indiferentismo moral para respe-
tar la intimidad de las personas. Al contrario, tiene conciencia de su
deber de respetar la conciencia del otro, de lo cual se deriva el dere-
cho a la intimidad. Este es un punto fundamental que permite super-
ar la antinomia entre un autoritarismo que, fundado en la moral, tema
a la libertad; y un liberalismo fundado en el indiferentismo moral. El
liberal cristiano no tiene esa disyuntiva. Y la base es Santo Tomas de
Aquino.

En segundo lugar, alguien puede preguntar por el alcance de
esa tolerancia. Es universal, definible de una vez y para siempre? No.
En todo acto humano de promulgacion de la ley hay un acto de pru-
dencia, esto es, una adecuacion de las normas universales al caso

318T, I-11, Q. 96, a. 2c.

32 Sobre la escuela escocesa, ver Gallo, E.: “La tradicién del orden social esponta-
neo”, en_Libertas (1987), Nro. 6. Este aspecto de la naturaleza humana ha sido desta-
cado por Juan Pablo II en Centesimus annus, Nro. 25.

3 Asi estaba establecido en la Constitucion Argentina de 1853 en su art. 19. Habi-
tualmente, el tema de la “moral puablica” es un problema para ciertas tradiciones
liberales. No para la nuestra, por lo que expondremos a continuacion.

134



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

concreto y particular. Esto, en la tradicién de Santo Tomds, es esen-
cial**. No sélo su filosofia del derecho no se entiende sin este elemen-
to, sino nada de su filosoffa moral. En el caso de la ley humana, es el
habito de la prudencia el que determina hasta dénde debe alcanzar el
acto de tolerancia, en funcién de circunstancias diversas de lugar y
tiempo. Es por esto que no puede haber legislaciones humanas igua-
les para todo lugar y tiempo, y Popper es el liberal que ha advertido
contra el racionalismo latente en algun liberalismo que pretenda lo
contrario®. Volviendo a Tomds, él contesta claramente a la objecion
de que no todas las leyes humanas son iguales cuando, sin embargo,
se derivan de una misma, la ley natural: ““...no todos los principios
comunes de la ley natural pueden aplicarse de igual manera a todos
los hombres, por la gran variedad de circunstancias. Y de ahi provie-
nen las diversas leyes positivas segun los diversos pueblos”3. Esto es
important{simo, como veremos, para una concepcion evolutiva de la
ley. No hay en Tomas una deduccién racionalista de la ley natural, y
menos de la ley humana, sin este acto de prudencia. Retomaremos
mas adelante esta cuestion.

B. La cooperacion social

Ya hemos visto que la tolerancia y su aplicacién prudencial
no sélo nada tiene de contradictorio, sino que estd incluido en el
analisis de Tomas de la ley natural y ello permite afirmar los derechos
individuales mas el derecho fundamental a la intimidad sin necesidad

34 Sin prudencia no hay acto moralmente bueno en Tomas. Todo acto bueno, para
ser tal, debe cualificado por el habito de la prudencia, que adapta las normas generales
al caso particular.

3 “Una Utopia Liberal —esto es, un estado racionalmente planeado a partir de una
tabula rasa sin tradiciones- es una imposibilidad. Pues el principio liberal exige que las
limitaciones a la libertad de cada uno que la vida social hace necesarias deben ser
reducidas a un minimo e igualadas todo lo posible (Kant). Pero, cémo podemos
aplicar a la vida real un principio « priori semejante? Debemos impedir a un pianista
que estudie o debemos privar a su vecino de una siesta tranquila? Esos problemas
s6lo pueden ser resueltos en la practica apelando a las tradiciones y costumbres exis-
tentes y a un tradicional sentido de justicia; a la ley comun, como se la llama en Gran
Bretafia, y a la apreciacién equitativa de un juez imparcial”. En su disertacién “La
opinién publica y los principios liberales” [1954, en la Mont Pelerin Society], en
Conjeturas y refutaciones, Paidés, Barcelona, 1983.

36 ST, I-11, Q. 95, a. 2 ad 3.

135



Gabriel |. Zanotti

de ningun agnosticismo moral. Ahora bien, muchos afirman que la
ley natural nada tiene que ver con la nocién de cooperacion social y
utilidad social que aparece en Mises, pues éste la contrapone con la
ley natural.

Hay una norma fenomenoldgica basica: una cosa es lo que
los autores dicen, y otra cosa es cémo son las cosas en si. Indepen-
dientemente de lo afirmado por Mises¥, su nocién de cooperacion
social esta incluida dentro de la ley natural de Tomas. En efecto: Mi-
ses sostiene que la cooperacion social se da cuando se abandona la
competencia biologica y se pasa a la cooperacion social®®; donde se-
gin la ley de divisién del trabajo todos intercambian sus bienes y
servicios en paz, pues la presencia de uno mas implica, en un merca-
do libre, una mayor productividad®. Por supuesto que hay diferencias

37 Ver La accién humana [1949], Sopec, Madrid, 1968, cap. 27, punto 3.

3 Op. Cit., cap. VIIL

3 Esto que acabamos de decir tiene especial relevancia para nuestro tema. Los catodli-
cos que rechazan todo didlogo con la economia de mercado y pregonan el socialismo
se enfrentan con un delicado problema cuando analizan el tema de la superpoblacién.
Es obvio que no pueden recomendar politicas anti-natalidad como las recomendadas
por las Naciones Unidas (unidas para el estatismo, como dice Alberto Benegas Lynch
[h]). Entonces, como creen que a mayor poblacién, menor riqueza para repartir,
entonces pregonan virtudes heroicas como la solidaridad para quien va a competir
con puestos de trabajo y el pan cotidiano. A lo cual muchos asienten, pero luego
niegan en su vida concreta, como siempre pasa cuando un sistema social intenta
basarse en virtudes heroicas (“supererogatorias”, como dice Mariano Grondona, en
Hacia una teoria del desarrollo: las condiciones culturales del desarrollo econémico;
Ariel Planeta, Buenos Aires, 1999). Pero ni Mises, ni Hayek, ni ningiin economista de
la escuela austrfaca vieron en el aumento de la poblacién un problema, sino todo lo
contrario. Es claro que el aumento de la poblacién implicara una baja en los salarios
reales si la productividad estd estancada por impuestos confiscatorios, inflacién y
regulaciones de todo tipo. Pero “basta con” eliminar la mayor parte de los impuestos,
sobre todo el impuesto a las ganancias; suspender todo tipo de regulaciones a priori
en las relaciones comerciales; eliminar absolutamente todo tipo de aranceles y todo
tipo de pasaportes, visas, aduanas y todo lo que dificulte la libre circulacién de capita-
les y personas; privatizar realmente a todas las empresas de bienes y servicios sin
privilegios (protecciones legales) ni prebendas de ningun tipo; liberar la moneda
eliminando el curso forzoso (Hayek), y entonces, cada nuevo integrante de la pobla-
ci6én implicara un aumento en la productividad. De ese modo, todos los refugiados,
victimas de guerras y odios, podtfan ingresar a ese mercado desregulado y lo primero
que harfan (no necesariamente, desde luego, pero menos aun con millones de regula-
ciones e intervenciones) serfa ponerse a trabajar, sin trabas, sin protecciones, en
libertad. Y formarfan asi parte de ese proceso de acumulacién de capital que sélo
creciendo a un ritmo mayor que la poblacién puede implicar un aumento generaliza-

136



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

con Tomas dados siete siglos de distancia mas la mediaciéon de la
ciencia econémica que manejaba Mises, pero la idea central se en-
cuentra explicita en Tomas. Primero, que lo que es conveniente para
la sociedad es conveniente para la naturaleza humana y, por ende,
conforme a la ley natural: “Si algo es natural a alguno, debe también
serle natural aquello sin lo cual ese algo no puede tenerse; pues la
naturaleza no falla en las cosas necesarias. Mas es natural al hombre el
que sea animal social; lo cual lo demuestra el hecho de que un solo
hombre no basta para todas las cosas que son necesarias a la vida
humana. Por lo tanto aquellas cosas sin las cuales no puede conser-
varse la sociedad humana son naturalmente convenientes al hom-
bre”4. Esto es importantisimo para la elaboracién de derechos natu-
rales secundarios donde la deduccién pase por la utilidad social.
Segundo, estd presente, en Tomds, la relacion entre escasez
de recursos y sociabilidad natural del hombre: “...El hombre es por
naturaleza un animal politico o social; cosa que ciertamente se pone
de manifiesto en que un solo hombre no se bastarfa a s{ mismo, si
viviese solo, en razén de que la naturaleza en muy pocas cosas ha
provisto al hombre suficientemente, dandole una razén por la cual
pueda procurarse las cosas necesarias para la vida, como ser el ali-
mento, el vestido y otras semejantes, para obrar todas las cuales no
basta un solo hombre; por lo cual ha sido naturalmente dispuesto que
el hombre viva en sociedad”!. La conclusion es clara: la ley natural
no excluye, sino que incluye, la fundamentacién de ciertos derechos
en la cooperacion social y lo que es util, con “necesidad de medio”,
para ello. Por supuesto, el estado de las ciencias sociales en las diver-
sas épocas producira una evolucién “per accidentes” en la toma de

do en los salarios reales (Mises). Para lo cual hay que liberar el mercado, precisamen-
te. Muchos catdlicos no entienden esto, y eso repercute directamente sobre mucha
gente, que sin analogfas, lloran en la impotencia de sus hijos muertos por la desnutri-
cién ylas enfermedades, en lo que era la puerta de sus hogares destrozados por la
guerra. Por eso puse “basta con” entre comillas: entre las condiciones culturales de las
que habla Grondona esta que todo esto se entienda. Esto es, que nuestra concepcion,
nuestra hermenéutica del mundo, cambie. Y, nunca mejor dicho, roguemos a Dios
para que ello suceda.

40 SCG, III, 129. Version castellana de Marfa Mercedes Bergada, en la edicién del
Club de Lectores, Buenos Aires, 1951.

41 SCG, 111, 85. Idem version castellana.

137



Gabriel |. Zanotti

conciencia de ciertas cosas®. Pero lo esencial es de algin modo pe-
renne. Y lo esencial es que ley natural y cooperacion social se inclu-
yen (la primera a la segunda); no se excluyen.

C. El orden espontdneo

Como ya hemos dicho en otras oportunidades,* la nociéon de
orden espontaneo de Hayek incluye —aunque él lo haya negado*- la
nocién de Providencia tal como la esplica Sto. Tomas. Si hay un or-
den tal que los seres humanos, con conocimiento disperso, tienden a
un resultado global que ninguno de ellos podria habetlo planeado,
quien planifica ese proceso es Dios, que sostiene a todas las causas
segundas en su ser y en su operar®.

Ahora bien, se han discutido mucho las opiniones de Hayek
con respecto a la evolucién de la ley (el common law) y las instituciones
humanas. No podemos en tan poco espacio dirimir esos debates*,
aunque adelantamos que la misma epistemologia de Hayek*” prohibe
que a priori de circunstancias historicas se establezca una preferencia
in concreto por sistemas codificados o no, aunque se pueda estable-
cer in abstracto; y también prohibe, esa misma espistemologia, que se
prediga que las mismas instituciones evolucionaran en todas partes y
siempre bien. Eso impide al menos algunos malentendidos graves.
Pero lo que ahora nos interesa es destacar el punto de unién entre
Tomas y el orden espontaneo.

42 La imposibilidad de calculo econémico sin propiedad privada de los medios de
produccién (Mises) es un ejemplo.

4 En “Hayek y la filosoffa cristiana”, Estudios Publicos (1993), Nro. 50; “Caminos
abiertos 17, Libertas (25), 1996; y Epistemologia da economia, Pontificia Universida-
de Catolica Do Rio Grande Do Sul; Porto Alegre, 1997.

4 Afortunadamente, no puso en eso su insistencia, pero lo hizo en una de sus princi-
pales obras: Derecho, Legislacién y Libertad, Unién Editorial, Madrid, 1979, Tomo II
[1976], cap. VIIL.

4 SCG, III, caps. 71 2 94; ST, 1, Q. 44, 45 y 46, y I, Q. 104 y 105.

46 Ver Zimmermann, E.: “Hayek, la evolucion cultural y sus criticos”, Libertas (1987),
Nro. 6.

47 Ver, al respecto, “Scientism and the Study of Society”’[1942], en The Counter-
Revolution of Science, Liberty Press, Indianapolis, 1979, y “The Theory of Complex

Phenomena” [1964], en_Studies in Philosophy, Politics and Economics, University of
Chicago Press, 1967.

138



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

No se trata sélo de decir que, si la ley (law®®) surge esponta-
neamente, entonces ello no sera contradictorio con una nocién de ley
natural que tenga su base en la naturaleza humana. La relacion es mas
profunda. Se trata de afirmar, iz abstracto, que la relacion entre la ley
como orden espontineo y Tomas es mucho mayor que su relacién
con un sistema codificado y con un constructivismo en las institucio-
nes humanas.

Esa afirmacién se basa, en gran parte, en elementos que
hemos visto en el primer punto. Si la ley humana se basa en actos de
prudencia; si estos actos de prudencia juridica implican delimitaciones
diversas para el grado de tolerancia de la ley, ello choca con una con-
cepcién racionalista de ley natural®, en la cual no sélo habria una
contraposicion con la ley eterna (problema que tiene también Hayek,
pero no por racionalista constructivista’™, sino por su neokantismo’™)
sino sobre todo una pretension de legislar deductivamente, a priori de
circunstancias de lugar y tiempo, sobre ciertas areas. Lo cual lleva a
una mentalidad intervencionista’. En qué sentido? En el sentido de

pretender hacer una especie de reglamento a priori del surgimiento de

los conflictos, y no confiar en la resolucién de los mismos via judicial
una vez que éstos se han planteado”™. Como decia Popper: “cDebe-

% Ponemos “law” entre paréntesis porque con esa palabra Hayek se esta refiriendo al
Derecho, esto es, normas generales de conducta justa donde se encuentran los dere-
chos individuales, que no debe ser confundido con “legislacion”, que son las regla-
mentaciones que emergen de los poderes legislativos. En los paises latinos damos en
general este ultimo sentido al término “ley”.

9 Al respecto, ver Abbagnano, Historia de la Filosofia, Montaner y Simén, Barcelona,
1978, tomo I1.

70 Si hay algo que esta diseminado en todas las obras de Hayek, es su critica al racio-
nalismo constructivista. Conjeturo que muchos amigos mios tomistas me dirfan: “si,
pero él también incurrié en errores del racionalismo iluminista”. Si, claro, todos estos
pensadores son fruto de una modernidad mezclada con el iluminismo, y a pesar de
ello han criticado lo peor del iluminismo (la pretensién de construir una sociedad a
priori de sus tradiciones, por ejemplo). Qué pretenden? Qué mis pretenden? Un
certificado de pureza metafisica tomista firmado por Cornelio Fabro?

7 Que se observa sobre todo en su ensayo “La primacia de lo abstracto” [1969] en
Nuevos estudios en filosofia, politica, economia e historia de las ideas; Eudeba, Bue-
nos Aires, 1981.

72 Al respecto ver Rojas, R.: “El orden juridico espontaneo”, Libertas (1990), Nro. 13.
73 En la Argentina, tan llena de reglamentos a priori, que los juristas llaman cédigos,
esta mentalidad estd tan extendida, que a las personas les resultad inconcebible una
determinada actividad sin una “ley”, cédigo o reglamente que la estructure previa-

139



Gabriel |. Zanotti

mos impedir a un pianista que estudie o debemos privar a un vecino
de una siesta tranquila? Estos problemas sélo pueden ser resueltos en
la practica apelando a las tradiciones y costumbres existentes...”74.

Pues bien: in abstracto, esa mentalidad apriorista en el orden
juridico deja de lado la prudencia, las infinitas circunstancias que s6lo
una acumulaciéon paulatina de sentencias judiciales puede limitada-
mente tratar. Y si se deja de lado la prudencia, se deja de lado un
aspecto esencial de la filosoffa del derecho de Santo Tomas. Decimos
in abstracto porque, en lo concreto de la historia, en lo concreto de
las circunstancias y las costumbres, los sistemas codificados pueden
funcionar, a pesar de ellos mismos.

Con respecto a los constructivismo en las instituciones
humanas, la tentacién comun a todos ellos —atun en el caso de lo que
se quiera “construir” sea una sociedad liberal- es que una sola mente
humana puede planear una sociedad ideal. Ese es el punto. Hayek no
se opone a propuestas concretas para mejorar el orden social; no hay
en ¢l un tradicionalismo irracionalista’™. Lo que hay es la conciencia
de que las mejores propuestas no son sino rfos que conducen a mares
desconocidos para cualquier ser humano en particular, y sélo conoci-
dos —agregamos nosotros- por Dios. Y eso esta basado en la limita-
cién del conocimiento humano. Esa limitacién del conocimiento es
perfectamente compatible con las bases del realismo moderado de
Santo Tomis, donde solo Dios conoce absolutamente las esencias y

mente. Supongamos que en general, en los comercios minoristas, surgiera la costum-
bre de instalar determinadas luces para embellecer al lugar. Si las luces en cuestién
son muchas, o su instalacién causa tales o cuales problemas, el clamor general sera un
reglamento municipal para los mismos. No se concibe otra cosa. Cuando, en realidad,
si la instalacién en cuestion es conflictiva con algin derecho, lo “natural” serfa ir a un
juez para que éste dictamine. Esto es esencial para la progresiva internalizacion de
externalidades negativas en una sociedad libre. I abstracto, una sociedad libre sélo
necesita una constitucién federal y, tal vez, un cédigo penal federal, como mucho.
Dadas esas pautas generales, por qué o para qué un cédigo civil, comercial, de indus-
tria, de minerfa, etc? In conereto, la dificultad de lo que estamos diciendo es que la
mentalidad contraria esta tan arraigada que la sola propuesta de esto serfa considerada
la de un lunatico total. Uno no se enfrentarfa sélo con la dirigencia politica, sino con
toda la poblacién en general.

74 Ver nota 5.

7> El mismo propuso una reforma institucional importante, en el tomo III de Dere-
cho, Legislacién vy Libertad. No importa debatir ahora si la propuesta fue acertada o
no: lo importante es ver que no hay contradicciéon entre proponer reformas mientras
éstas no sean utopias de la sociedad perfecta.

140



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

el orden del universo. La evolucién progresiva de las instituciones
humanas es perfectamente coherente con una armonia razén/fe co-
mo la de Santo Tomas, en la cual la inteligencia humana, mediante su
prudencia, es fuente de esperanza para un mejoramiento progresivo
de este mundo; pero, a su vez, lo limitado de su conocimiento, junto
con la herida del pecado, implica una advertencia para cualquier gru-
po de autoiluminados que en nombre de las mejores intenciones
disefien a priori una sociedad perfecta, e intenten borrar por la fuerza
a todo lo que no encaja con su esquema. Actitud tan fuertemente
idealista no encuentra fundamento alguno en la gnoseologia de Santo
Tomas de Aquino’.

D. Conclusion

La ley natural de Santo Tomas nada tiene que ver con un ra-
cionalismo constructivista. Incluye en si tanto la nocién de la coope-
racion social como la nocién de una evolucién progresiva del orden
social, fundado en la prudencia y en la tolerancia. Lo cual tiene mu-
cho que ver con el didlogo entre tradiciones que a veces padecen de
graves malentendidos.

7. Mises y el Cristianismo*
A. Bases filosdficas de Mises

Para establecer adecuadamente el conflicto que siempre se
presenta entre una primera lectura de Ludwid von Mises y una cos-
movisién cristiana, hay que establecer sus bases filosoficas.

En primer lugar, Mises es neokantiano. Las nociones medio-
fin, fundamentales para su teoria de la accién humana, tanto como las
nociones légicas, son categorias a priori’’.

En segundo lugar, hay en Mises un peculiar utilitarismo y una
explicita negacién de la tesis tradicional de la ley natural’. Decimos
“peculiar” porque no es un utilitarismo de los habitualmente conoci-

76 Al respecto es importante el libro de Spaemann, Critica de las utopfas politicas,
Eunsa, Navarra, 1980.

77 Ver La accién humna, [1949], Sopec, Madrid, 1968, Cap. 11, sobre todo, el punto 2.
78 Op. Cit., cap. XXVII, punto 3.

141



Gabriel |. Zanotti

dos, sino la afirmacién de que lo bueno o lo malo se reduce a los
medios necesarios para el mantenimiento de la cooperacién social™.
Allf el problema no es la nocién de los medios para la cooperacién
social, sino el reduccionismo con el cual ello esta afirmado. Su utilita-
rismo es “principista”, no se trata de la mayor felicidad pata el mayor
nimero, pero aun asi su problema es la negacion de la ley natural.

En tercer lugar, su neokantismo le produce, consecuente-
mente, un agnosticismo con repecto a la posibilidad de valoraciones
objetivas y ultimas en el orden moral. Mises argumenta clara y cohe-
rentemente que ante la imposibilidad racional de establecer un fin
ultimo para todos los seres humanos®, la salida es precisamente el
utilitarismo referido anteriormente.

Todo este agnosticismo gnoseologico y metafisico no hubie-
ra sido un grave problema si Mises lo hubiera presentado en escritos
filosoficos aislados de su teorfa econémica. Pero no fue asi, y no por
un defecto. Es una virtud de los pensadores de la escuela austriaca
que ellos presenten sus posiciones econémicas unidas a los proble-
mas metodolégicos de la escuela, y éstos, a su vez, unidos, como en si
lo estan, al trasfondo filoséfico que los sostiene. Por ende, el proble-
ma central consiste en que la economia de Mises depende de su
praxeologia, esto es, su teoria general de la accién humana, y ésta, a
su vez, aparece en los textos de Mises indiscerniblemente mezclada
con su agnosticismo, su utilitarismo y su neokantismo de base. Por
ende, es natural que no sea tan facil distinguir las cosas. Cualquier
filésofo cristiano advertira todas esas posiciones en los primeros e
importantisimos capitulos de La Acidn Humana®’, y dira que Mises
mismo sostiene que todo lo que sigue es un resultado de lo antetior.
Por ende, el conflicto entre Mises y una cosmovisioén cristiana no es
gratuito. Por supuesto que los filésofos cristianos no se han caracte-
rizado, en general, por tratar de establecer una linea de dialogo, dado
sobre todo el problema ideolégico que hay detras de todo esto. Pero
el problema es que estamos ante un autor que de modo claro y distin-
to une sus bases filos6ficas con sus aportes epistemologicos, filoséfi-
co-sociales y econémicos. He allf la cuestion.

7 Idem. Ver También Teorfa e historia [1957], Unién Editorial, Madrid, 1965.
80 Op. Cit, cap. 4.
81 Op. Cit.

142



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

B. Bases para el didlogo

Nuestra tesis serd que varias de las posiciones misianas en
economfia, filosoffa de las ciencias y filosofia politica no son en si
incompatibles con el eje central de una cosmovision cristiano-
catdlica, aunque Mises mismo no lo haya considerado asi.

B.1. La praxeologia de Mises es en si misma compatible con el eje
central de la filosoffa de Santo Tomas de Aquino

En varias oportunidades hemos presentado esta tesis®2, lo
cual fue, por otra parte, la contestacién a la unica critica seria y fun-
dada que en la Argentina se hizo a mi libro Economia de mercado y
Doctrina Social de la Iglesia®. En efecto, si alli afirmaba yo que los
aportes técnicos de la escuela austrfaca de economia —y la impronta
que yo le daba era fuertemente misiana, y sigue siendo- eran en si
mismos separables de cuestiones filosoficas de sus autores que cho-
caban, efectivamente, con los principios de la Doctrina Social de la
Iglesia, entonces yo me enfrentaba con esta dificultad: la economia de
mercado fundada en Mises se basa en su praxeologia y ésta, a su vez,
en el agnosticismo misiano. Entonces?

Pues que no es asi. La praxeologfa es el estudio de la conduc-
ta humana desde el punto de vista de las consecuencias légicas de la
descripcién de accion humana. Entre esas consecuencias logicas se
encuentran cuestiones tan importantes como la teoria del valor, la
teoria del interés, etc. Ahora bien: la accién racional es caracterizada
por Mises como el paso de una situacién menos satisfactoria a otra
mas satisfactoria. Y el punto es que ello, a su vez, puede inferirse de
que todo agente obra por un fin que es un bien para el agente, como

82 En nuestra tesis Fundamentos filoséficos v epistemoldgicos de la Praxeologia,
presentada a la Universidad Catélica Argentina, Marzo de 1990, publicada con el

mismo titulo en Libertas, (1990), Nro. 13; en “La filosoffa cristiana y el pensamiento
de Ludwig von Mises”, en Libertas (1986), Nro. 5; en “Caminos abiertos 17, en_Liber-
tas (1996), Nro. 25; en Epistemologia da economia, Pontificia Universidade Catolica
Do Rio Grande Do Sul, Porto Alegre, 1997; en “Misesian Praxeology and Christian
Philosophy”, en_The Journal Of Markets & Morality (1998), Nro. 1. y en “Ludwig
von Mises y la filosoffa cristiana”, en Estudios Publicos (1986), Nro. 21.

83 Editorial de Belgrano, Buenos Aires, 1985.

143



Gabriel |. Zanotti

claramente establece Santo Tomas®%. El fin por el cual la persona
obra puede ser egoista o altruista (en sentido moral), pero eso no
obsta para que sea una situacién mas satisfactoria. Porque, ain en el
caso de la accién huamana mas desinteresada, la situacién mas satis-
factoria que se obtiene es el perfeccionamiento moral de la persona
como fruto de su amor de benevolencia®. Por otra parte, aunque el
fin buscado sea inmoral, sigue siendo una situacién mas satisfactoria
buscada, pues lo malo se busca sub rationi boni (bajo razén de bien)so
aunque se obtenga una pérdida desde un punto de vista moral. Por
otra parte, aunque Mises haya pensado lo contrario, la teorfa del valor
subjetivo en economia nada tiene que ver con una subjetividad de
valores morales. Una accién humana es valiosa moralmente segin
esté adecuada a su fin dltimo, Dios?’, y eso no presenta ninguna con-
tradiccién con que una mercancia carezca de valor en el mercado en
caso de que su demanda sea cero®s.

B.2. La cooperacién social de Mises no es en si misma contradictoria
con la ley natural de Santo Tomas

Cuando Tomas plantea la ley natural, no habla sélo de la na-
turaleza humana in abstracto, sino que habla de las inclinaciones basi-
cas de nuestra naturaleza. Es una detalle inadvertido que, cuando se

8¢ En SCG (Summa Contra Gentes), libro 111, caps. 2 y 3.

85 La tnica objecién seria que hemos recibido, tan caritativamente hecha que no
parece objecion, fue realizada por Ricardo Crespo, quien me sefialé que este “ensam-
ble” tomista en Mises convierte a la teorfa de la accién humana de Mises en la de
Santo Tomas, con lo cual ya no estamos en Mises, sino en Tomas. Crespo me sefiala,
ademas, que en este caso se trata de lo que yo digo, y no de lo que dice Mises. Lo mas
importante que tenemos para decir a nuestro amigo Ricardo es que la praxeologia es
de Mises, no de Tomas, y menos ain mia; pero, sobre todo, desde la teorfa del pro-
blema de comunicaciéon de paradigmas de Kuhn, rectamente entendida, debemos
decir que es obvio que cuando un paradigma (tomista en este caso) re-interpreta a
otra paradigma (misiano) es obvio que no puede hacerse sin un costo en la pérdida de
sentido, pero en este caso esa pérdida se convierte en una ganancia: la base metafisica
y antropolégica de la praxeologia de Mises. En ultima instancia, es obvio que la
praxeologia de Mises basado en Tomas ya no es /a misma que la de Mises: es mejor.

86 SCG, 111, 4.

87 8T, I-11, Q. I y IL.

88 Ademas, una mercaderia que en el mercado no tenga ningtin valor porque nadie la
demanda puede tener otro tipo de valores objetivos, ademas de los morales: estéticos
e intelectuales.

144



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

refiere a las inclinaciones racionales, habla de la tendencia “a conocer
la verdad sobre Dios y a vivir en sociedad”®. De lo cual puede infe-
rirse que todo lo que atenta contra la sociabilidad natural del hombre
atenta contra el desarrollo de la sociedad y, por ende, contra la natu-
raleza humana. Pero esta interpretacién estd explicitamente afirmada
por Tomas: “....aquellas cosas sin las cuales no puede conservarse la
sociedad humana son naturalmente convenientes al hombre”.
Nuestra conclusion es lo siguiente: aquello que tiene “necesidad de
medio™! para el desarrollo de la sociedad humana forma parte de la
ley natural. Por ende, la cooperacion social de la que habla Mises esta
en sf incluida en la ley y el derecho natural. Fundamentar un derecho
natural, en cuanto secundario®?, en su utilidad social asi entendida, es
claramente compatible con una filosofia cristiana donde la sociabili-
dad del hombre es esencial a su naturaleza.

Cabe agregar, ademas, que Mises explica el paso de la compe-
tencia biologica del reino animal a la cooperaciéon social humana por
la escasez de recursos?. Ha pasado inadvertida también la clara co-
nexion con el pensamiento del Aquinate en este punto: “El hombre
es por naturaleza un animal politico o social; cosa que ciertamente se
pone de manifiesto en que un solo hombre no se bastarfa a s{ mismo,
si viviese solo, en razén de que la natureleza en muy pocas cosas ha
provisto al hombre suficientemente, dandole una razén por la cual
pueda procurarse las cosas necesarias para la vida, como ser el ali-
mento, el vestido y otras semejantes, para obrar todas las cuales no
basta un solo hombre; por lo cual ha sido naturalmente dispuesto que
el hombre viva en sociedad.”*,

8 ST, I-11, Q. 94, a. 2c.

% SCG, 1III, 129. Versién castellana de Maria Mercedes Bergadd, Club de Lectores,
Buenos Aires, 1951.

ST, L, Q. 82,a. lc.

92 “En cuanto secundario” es una denominacién tomista de fines del siglo pasado.
Refiere a aquellas cuestiones de ley natural que implican una deduccién adicional a
partir de las inclinaciones basicas de la ley natural. Con respecto al caso de la propie-
dad, ver Hoffner, J.: Manual de Doctrina Social Cristiana (Rialp, Madrid, 1974),
seccién 3ra., punto 4. El paso adicional que damos nosotros (el agregado del tema del
cilculo econémico, en el punto siguiente) permitirfa hablar de un derecho natural
terciario o cuaternario, en cuanto tiene la mediacion de una determinada ciencia social
en determinada época.

93 La accién humana, op. Cit., cap. VIIL.

94 SCG, 111, 85. Version castellana, idem.

145



Gabriel |. Zanotti

Todo esto que venimos diciendo es de suma importancia pa-
ra la fundamentacion del derecho de propiedad.

B.3. La fundamentacién misiana del derecho de propiedad en la co-
operacion social es plenamente compatible con la fundamenta-
cién tomista de la propiedad.

Innumerables han sido los debates y posiciones sobre la fun-
damentacion del derecho de propiedad. Desde Locke hasta Bucha-
nan, Nozick y Kirzner®, la lista serfa interminable. Pero se observa
una oscilacion entre los que fundamentan la propiedad por sus con-
secuencias beneficiosas para el orden social, y aquellos que la funda-
mentan en la naturaleza humana, independientemente de sus conse-
cuencias.

Santo Tomas supera limpidamente este debate entre lo que
hoy llamarfamos consecuencialismo y deontologismo moral respecto
de la propiedad. Si bien en su época no habia distincion entre bienes
de consumo y de produccién, lo importante es que la propiedad no
aparece como un principio fundamental de la ley natural, sino una
invencién de la razén humana no contraria al derecho natural%. Por
ello a fines del siglo XIX algunos afirmaron que era “antitomista” el
fundamento de Ledon XIII de la propiedad como derecho natural, lo
cual dio como resultado la distincion, en cuanto a propiedad se refie-
re, entre derecho natural primario y secundario?, siendo este ultimo
una deduccién postetior a partir de los principios basicos de la natu-
raleza humana. Por ende, que la fundamentacion de la propiedad radique en su

% Buchanan, J.M.: The Limits of Liberty, University of Chicago Press, 1975; Nozick,
R.:_Anarchy, State and Utopia, Basic Books, New York, 1974; Kirzner, I.M.: Discov-
ery, Capitalism and Distributive Justice, Basil Blackwell, 1989.

% ST, II-11, Q. 66, a. 2 ad 1. Hay que tener mucho cuidado con los términos aqui, y
las mediaciones hermenéuticas implicadas en dos horizontes de precomprensiéon
distintos. El término utilizado por Tomds, en la version latina (Marietti, Roma, 1963)
es “adinventionem”. Cuando nosotros, desde nuestro horizonte cultural, leemos
“invencién” nos imaginamos al inventor, a “alguien que inventé algo”, lo cual nos
puede dar una lectura racionalista de este parrafo de Tomas. Al contrario, en su
tradicion, la via inventionis, tanto en lo especulativo como en lo practico, siempre es un
ir-hacia, un encontrar, un desarrollo progresivo. Lo afirmado por Tomas no es por
ende contradictorio con un desarrollo progresivo de instituciones humanas donde la
propiedad ha ido evolucionando durante siglos.

97 Ver Hoffner, op. Cit.

146



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

utilidad social no le quita, sino que le otorga, su cardcter de derecho natural se-
cundario. Ahora bien: en qué fundamenta Mises la propiedad privada
de los medios de produccién? En su utilidad a la cooperacion social,
en su “necesidad de medio” para la realizacién del calculo econémi-
co”. La conclusion, desde un punto de vista iusnaturalista, es clara:
los aportes de Mises a la fundamentacién de la propiedad privada
sobre la base de su teorfa del calculo econémico dan mas fuerza aun a
la fundamentacién de la propiedad privada como derecho natural
secundario. La combinaciéon de Mises y Tomas, en este punto, permi-
te superar el debate entre consecuencialismo y deontologismo moral
en este caso, y terminar con unsuperables aporfas sobre la adquision
originaria, el trabajo y otras cuestiones.

B.4. El dualismo metodolégico de Mises es claramente compatible
con el libre albedtio afirmado por toda filosofia cristiana.

Como se sabe, Mises divide a las ciencias en naturales y cien-
cias de la accién humana, y estas ultimas, en praxeologia e historia®.
Lejos esta de nuestra intencidon establecer un paralelismo entre los
detalles técnicos de estas discusiones y la vision cristiana del mundo
(que, asi como no tiene una economia revelada, tampoco tiene una
epistemologfa revelada) sino sélo llamar la atencién sobre un detalle:
aunque el dualismo metodolégico de Mises haya sido exagerado!,

9% Mises, L. von: El socialismo [1922], Instituto de Publicaciones Navales, Buenos
Aires, 1968, y_ La accién humana, op. Cit., cap. 26.

9 Op. Cit, cap. 1I; ver, también, sobre su epistemologia en general, Epistemological
Problems of Economics [1933], New York University Press, 1981, y The Ultimate
Foundation of Economic Science [1962], Sheed Andrews and McMeel, Inc., 1978.

100 Lo que queremos decir es lo siguiente: Mises afirmé que en ciencias sociales no
era posible ningin tipo de testeo empirico dado que tenfa in mente la versiéon positi-
vista (NO porque €l fuera positivista) del testeo empirico, a sabet, aquella donde no
hay interpretacién y distingue ingenuamente entre enunciados tedricos y observacio-
nales. Desde esa perspectiva del testeo empirico, es obvio que es imposible en cien-
cias sociales, pero, después del debate Popper-Kuhn-Lakatos-Feyerabend, ese tipo de
testeo empirico es imposible absolutamente, y es imposible también, por ende, en cien-
cias naturales. Lo que estas dltimas hacen es una hermenéutica de lo empirico, dada la
carga de teorfa (“Theory-ladenness”) de la base empirica. Y, por ende, es obvio que
las ciencias sociales mucho mas interpretan sus “datos” desde lo tedrico, dado que la
interpretacion fenomenolégica de las motivaciones del mundo espiritual (Husserl) es
esencial para la elaboracién de sus conjeturas generales. Por lo tanto, lo que Mises
hizo en su época fue totalmente comprensible. Las ciencias sociales estan abiertas a

147



Gabriel |. Zanotti

tiene sin embargo como una de sus bases al libre albedrio, afirmado
por Mises, aunque su demostracion sea incorrecta e incompleta al lado
de la de Santo Tomas!?. Y ese libre albedtio es la base para unas cien-
cias sociales que nada tienen que ver con el neopositivismo, lo cual
establece una linea de didlogo importante con la filosoffa social cristia-
na, pero inadvertido por los problemas arriba referidos. Por otra parte,
el analisis praxeolégico, que en nuestra opinién es el gran aporte de
Mises a las ciencias sociales!??, no niega el libre albedrio, sino que lo
supone!®, Las deducciones necesarias de la praxeologia son deduccio-
nes a partir de valoraciones /Zbremente establecidas. En la deduccion de la
ley de la utilidad marginal, esto se ve claramente!®4.

C. La economia de mercado

Hemos dicho varias veces que los aportes técnicos de la teo-
rfa del proceso de mercado son opinables en relacién a la fe. Pero la
economia de mercado en Mises tiene una peculiar impostacion, pues
esta basada en su teorfa de la accién racional, la cooperacién social, la
utilidad social del derecho de propiedad y su epistemologia. Ahora
bien, hemos visto que ninguno de esos elementos es contradictorio
con una filosoffa cristiana fundamental, por mis que Mises mismo
los haya presentado de algin modo asi. Por ende, queda abierto, para
el filésofo cristiano, el analisis del proceso de mercado tal cual lo
presenta Mises, limpiado ya el terreno de todos esos malentendidos.
Por ende, yo lo invito a que descubra un mercado libre que, sobre la

cierto tipo de testeo empirico, pero sélo después que éste es re-interpretado desde la
fenomenologfa, la praxeologia y la hermenéutica realista del método hipotético de-
ductivo. Hemos esbozado algo de esto en nuestro articulo “Hacia una fenomenologfa
de las ciencias sociales”, en Derecho y Opinién, (1997), Nro. 5.

101 Efectivamente, las afirmaciones de Mises al respecto (Teorfa e historia, op. Cit.,
cap. 5) se quedan cortas en comparaciéon a la fundamentacién metafisica del libre
albedrio en Sto. Tomds, pero pedirle esa metafisica a Mises es irrelevante. No hay que
pedile lo que no tiene. Hay que darselo.

102 Ver nuestro art. “Hacia una fenomenologfa de las ciencias sociales”, op. Cit, nota
24.

103 Hemos desarrollado en detalle este tema en nuestro art. “La filosoffa cristiana y el
pensamiento de Ludwig von Mises”, op. Cit., nota 6.

104 Ta deduccién de la ley de la utilidad marginal es a partir de una escala de fines y
medios /libremente establecidos por el sujeto actuante. Ver nuestra tesis “Fundamen-
tos...”, op. Cit., nota 6.

148



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

base de la incertidumbre de la accién humana y la propiedad privada
de los medios de produccion, tiende a acercar los siempre escasos
recursos a las necesidades de la demanda, % cual es parte esencial del bien
comiin y la funcion social de la propiedad. Lo invito también a descubrir a
un Mises que, en 1927195 y en 1949, en la parte sexta de su tratado de
economial%, describe y por ende predice las consecuencias del intervencionismo
global y del nacionalismo que estamos padeciendo hoy, que absolutamente lejos
estan de ser un “capitalismo global”. Frente a la miseria que nos rodea,
frente a los refugiados sin hogar, frente a los muchos sufrimientos
que estarfa en nuestras manos evitar, No creo que sea una vana invita-
cion. La economia de mercado no es el cielo en la tierra, contraria-
mente a lo que muchos cristianos pensaron del socialismo. Es, nada
mas, un sistema que tiene los pies en la tierra, una tierra que siempre
es camino hacia el cielo.

105 En su gran y olvidada obra de filosoffa politica, programatica y profética, Libera-
lismo [1927]; Unién Editorial, Madrid, 1977.

106 Ta accién humana, op. Cit. En esa parte trata sobre el mercado intervenido. Su
lectura es una explicacién asombrosa de lo que Aoy estd pasando. Nos espera, conjetu-
ramos, un largo periodo de soledad intelectual a los partidarios de la escuela austriaca,
si los promotores de los desastres internacionales de hoy en dia lo siguen haciendo en
nombre de un supuesto capitalismo globalizado. Pero Mises nos dio un ejemplo de
vida y honestidad intelectual. Se puso a re-escribir su tratado de economia en la
soledad del exilio y en la total soledad intelectual. Si no hubiera sido por su grandeza
moral e intelectual, la nueva generacién de economistas austrfacos en los EEUU,
liderados por I.M. Kirzner, no hubiera surgido nunca.

149






Apéndice

Veersidn latina oficial de las citas de los documentos del Magisterio utilizados
Advertencia

Las citas seran colocadas en el mismo orden en el que fueron
citadas en el texto, con el mismo numero con el cual fueron citadas.

(2): “...Ast renuntiare nullatenus potest muneri sibo a Deo
concredito, ut auctoritatem interponat suam non iis quidem, quae
artis sunt, ad quae neque mediis aptis est instructa nec officio prae-
dita: sed in iis omnibus quae ad regulam morum referentur” (DP, Op.
Cit.).

(10): “Origine e scopo essenziale della vita sociale vuol essere
la conservazione, lo sviluppo e il perfezionamento della persona
umana...”. “..La ragione, iluminata dalla fede, assegna alle singole
persone e particolari societa nell’organizzazione sociale un posto fiso
e nobile; e sa, per parlare solo del pid importante, che tuta 1attivita
dello Stato, politica ed economica serve per 1’attuazione duratura del
bene comune; cidé, di quelle esterne condizioni, le quali sono neces-
sarie all'insieme dei cittadini per lo sviluppo delle loro qualita e dei
loro uffici, della loro vita matetiale, intellettuale e religiosa...”. En ita-
liano en las Acta Apostolicae Sedis. AAS vol. 35, 1943.

(11): “...commune omnium bonum summam complecti ea-
rum vitae socialis condicionum, quibus homines suam ipsorum per-
fectionem possent plenius atque expeditius consequi”’. AAS vol. 55,
1963, p. 259.

(14): “...Cum societatis commune bonum, quod est summa
earum vitae socialis condicionum, quibus homines suam ipsorum
perfectionem possunt plenius atque expeditus consequi, maxime in
humanae personae servatis iuribus et officiis consistat...” (Vaticano
ILI: Constituciones, Decretos, y Declaraciones, BAC, Madrid, 1965). La cita
anterior de Juan XXIII es la siguiente: “..Verum cum nostra hac
aetate commune bonum maxime in humanae personae servatis iuti-
bus et officiis consistere putetur, ...”. AAS vol. 55, 1963, p. 273.

(15): “..gonum illud coomune, cui publicae auctoritates Civi-
tatis serviunt, plene efficitur tantummodo, cum cives de suis iuribus
sunt securi...”. AAS vol. 71-1, 1979, p. 299.

151



Gabriel |. Zanotti

(17): .01, si T’on ne peut auyjourd ‘hui nier a i1’Etat un
droit que lui refusait le libéralisme, il n’en reste pas moins vrai que sa
tache n’est pas, en principe, d’assumer directement les fonctions éco-
nomiques, culturelles et sociales qui relévent d’autres compéten-
ces;...”. AAS vol. 46, 1954, p. 486. En francés en las Actas.

(18): “...sicut quae a singularibus hominibus proprio marte et
propria industria possunt perfici, nefas est eisdem etipere et commu-
nitati demandare, ita quae a minoribus et inferioribus communitati-
bus effici praestarique possunt, ea ad maiorem et altiorem societatem
avocare iniuria est simulque grave damnum ac recti ordinis perturba-
tio; cum socialis quaevis opera vi naturaque sua subsidium afferre
membris corporis socialis debeat, numquam vero destruere et absor-
bere”. (DP, Op. Cit.).

(20): “... Tutelare 1’intangibile campo dei diritti della persona
humana e renderle agevole il compimento dei suoi doveri vuol essere
officio essenziale di ogni pubblico potere. Non ¢é forse questo che
porta con sé il significato genuino del bene comune, che lo Stato é
chiamato a promuoverer”. AAS Vol. 33, 1941, p. 200. En italiano en
las Actas.

(22): “Illud praeterea humanae dignitas personae exigit, ut in
agendo homo propio consilio et libertate fruatur. Quocirca, si de
civium coniunctione agitur, est profecto cur ipse iura colat, officia
servet, atque, in innumeris operibus exercendis, aliis sociam tribuat
operam, suo praesertim impulsu et consulto; ita scilicet ut suo quis-
que instituto, iudicio, officiisque conscientia agat, iam non commotus
coercitione vel sollicitatione extrinsecus plerumque adductis; quan-
doquidem, si qua hominum societas una ratione virium est instituta,
ea nihil humani in se habere dicenda est, utpote in qua homines a
libertate cohibeantur, qui contra ad vitae progressus, ad petfectio-
nemque assequendam apte ipsi incitandi sunt". AAS vol. 55, p. 265.

(24): “..L’économie -pas plus d’ailleurs qu’aucune autre
branche de 1’activité humaine- n’est de sa nature une institution
d’Etat; elle est, a 1'inverse, le produit vivant de la libre iniciative des
individus et de leurs groupes librement constitués”. AAS vol. 41, p.
285. En francés en las Actas.

27): “..Verum simul etiam discrepat a consiliis capitalismi,
quemadmodum is reversa exercetur in consuetudine liberalismi nec-
non in rei politicas tractandae formis inde manantibus. Hoc altero in

152



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

casu discrimen in eo consistit quod aliter ius possessionis ipsum in-
teligitur. Nunquam traditio christiana ius illud affirmavit veluti abso-
lutum et inviolabile. Contra vero id accepit semper latiore in ambitu
communis omnium iuris ad bona totius creationis adhibenda: videli-
cet ius privuti dominii, quatenus inri usus communis destinationique
bonorum universali subicitur”. AAS vol. 73, p. 613.

(31): “..Ipsa autem propietas privata et indocem socialem
natura sua habet, quae, in communis destinationis bonorum lege
fundatur”. Vaticano 11, Op. Cit.

(35): “Siquidem 1us privati dominii, etiam quod ad res attinet
gignendis bonis tributas, per omne tempus valet, utpote quod in ipsa
contineatur rerum natura, qua docemur singulares homines priores
esse civili societate, atque adeo civilem societatem ad hominem tam-
quam ad terminum dirigi oportere”. DP, Op. Cit; N° 109.

(36): ““...La fidélité des gouvernants a cet idéal sera au surplus
leur meilleure sauvegarde contre la double tentation qui les guette
devant 'ampleur croissante de leur tache: tentation de faiblesse, qui
les ferait abdiquer sous la pression conjuguée des hommes et des
événements; tentation inverse d’étatisme, par laquelle les Pouvoirs
publics se substitueraient indiment aux libres initiatives privées pour
régir de facon inmédiate 1’économie sociale et les autres branches de
Pactivité humaine”. En francés en las Actas. AAS vol. 46, 1954, p.
486.

(37): “..Atque initio statuendum est in rerum oeco-
nomicarum provincia priores tribuendas esse partes privatae singula-
rium hominum industriae, qui quidem vel solim agant, vel cum aliis
multiplici ratione consocientur, ad communia commoda sibi compa-
randa”. DP, Op. Cit., N° 51.

(39): “...At liberum certamen, quamquam dum certis finibus
contineatur, aequum sit et sanv utile, rem oeoonomicam dirigere
plane nequit;...”. DP, Op. cit.

(49): “..Bona privatim possidere, quod haulo antce vidimus,
ius est homini naturale: eoque uti iure, maxime in societate vitae, non
fas modo est, sed plane necessarium. Licitum est, quod homo propria
possideat. Et est etiam necessarium ad humanam vitam. At vero si
illud quaeratur, qualem esse usum bonorum necesse sit, FEcclesia
quidem sine ulla dibitatione respondet: quantum ad hoc, non debet
homo habere res exteriores ut proprias, sed ut communes, ut scilicet

153



Gabriel |. Zanotti

de facili aliquis eas communicet in necessitate aliorum. Unde Apostu-
lus dicit: divitibus huius saeculi praecipe...facile tribuere, commu-
nicare Nemo certe opitulari aliis de eo iubetur, quod ad usus pertineat
cum suos tum suorum necessarios: immo nee tradere aliis quo ipse
egeat ad id servandum quod personae conveniat, quodque deceat:
nullus enim inconvenienter vivere debet. Sed ubi necessitati satis et
decoro datum, afficium est de eo quoel superat gratificari indigen-
tibus. Quo superest, date eleemosynam. Non iustitiae, excepto in
rebus extremis, officia ista sunt, sed caritatis christianae, quam pro-
fecto lege agendo pretere ius non est. Sed legibus iudiciisque homi-
num lex antecedit iudicumque Christi Dei,...”. DP, Op. Cit.

(51): “..Ut autem controversiis, quae de dominio officiisque
eidem inhaerentibus agitari coeperunt, certos limites ponamus, fun-
damenti instar praemittendum est, auod Leo XIII constituit, ius
nempe proprietatis ab eius usu distingui. Etenim possessionum divi-
sionem sancte servare neque, proprii dominii limites excedendo,
alienum ius invadere iustitia illa iubet, quae commutativa audit; domi-
nos autem re sua non uti nisi honeste, non huius est iustitiae, sed
aliartum virtutum, quarum officia ‘lege agendo petere ius non est.
Quare immerito pronuntiat quidam dominium honestumque eius
usum iisdem contineri limitibus; multoque magis a veritate abhorret,
ipso abusu vel nonusu ius proprietatis perimi aut amitti”. DP, Op.
Cit.

(52): “..Fortunam autem suam rite et iuste amplificare non
prohibentur quicumque ad bona progignenda dant operam, immo
aequum est, ut qui communitati deservit eamque reddit ditiorem, ex
auctis communicatis bonis ipse quoque pro sua condicione ditior fiat,
dummodo haec omnia cum debito erga Dei leges obsequio et illaesis
aliorum iuribus quaerantur et secundum fidei et rectae rationis ordi-
nem adhibeantur”. DP, Op. Cit., N° 130.

(59): “Illud itaque statuatur primo loco, ferendam esse condi-
tionem humanam: ima summis paria fieri in civili societate non posse.
Agitant id quidem Socialistae: sed omnis est contra rerum naturam
vana contentio. Sunt enim in hominibus maximae plurimaeque natura
dissimilitudines: non omnium paria ingenia sunt, non sollertia, non
vnletudo, non vires: quarum rerum necessarium discrimen sua sponte
sequitur fortuna dispar. Idque plane ad tisus cum privatorum tum
communitatis accommodate; indiget enim varia ad res gerendas facul-

154



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

tate diversisque muneribus vita communis; ad quae fungenda munera
potissimum impelluntur homines differentia rei cuiusque familiaris”.
DP, Op. Cit.

(60): *“...Praeterea rerum usus temporumque monumenta tes-
tantur, ubi populorum regimina privatis hominibus etiam bonorum
fructuosorum possessionem non agnoscant, ibi aut violari aut
omnino deleri, in praecipuis rebus, humanae libertatis usum; ex quo
utique patet libertatis usum a dominii iure pariter tutelam pariter inci-
tamentum reperete”’. DP, Op. Cit.; N° 109.

(62) : “ ... qui operae conducendae locandaeque contractum,
vi sua iniustam ac proinde in eius locum societatis contractum suffi-
ciendum esse pronuntiant, absona profecto dicunt et prave calumni-
antur Decessorem Nostrum, cuius Litterae Encyclicae ‘salariatum’
non solum recipiunt, sed in eo ad normas iustitiae regendo diutius
versantur”. DP, Op. Cit.

(63): “Namque egregie falluntur, qui illud principium vulgare
non dubitant, tanti operam valere et tantidem esse remunerandam,
quanti fructus aestimantur ex ea parti, ideoque ius inesse operam
locanti totum id reposcendi, quod ex eius labore sit effectum; quod
quantum a veritate absit, vel ex his patet, quae de re et opera agentes
exposuimus”. DP, Op. Cit.

(64): “... Antinomia inter laborem et opes ‘capitales’ originem
non ducit ex illa veluti structura ipsius bonorum effectionis neque
structura cursus rerum oeconomicarum, si spectes res omnes. Hic
enim cursus universe ostendit laborem et opes ‘capitales’ quas appel-
lare consuevimus,se invicem pervadere, atque indissolubile vinculum
eorum demonstrat”. AAS vol. 73, p. 609.

(69): “Quas modo attigimus normas, manifestum est, eas
omni tempore et ubique locorum valere; qua vero ratione ad peculia-
ria rerum adiuncta easdem accommodari oporteat, hoc certe statui
nequit, nisi opum, quae praesto sunt, congrua ratio habeatur; quae
nimirum opes penes varios populos copia et natura differre possunt
et reapse differunt, atque etiam in eadem saepe natione pro mutatis
temporibus immutantur”. DP, Op. Cit.

(70): “Officinae etiam eiusque susceptotis ratio habenda est
in mercedis magnitudine statuenda; iniuste enim immodica salaria
exquiterentur, quae absque sui exitio atque ex eo consecutura op-
erariorum calamitate, officina tolerare non potest. Quamquam si ob

155



Gabriel |. Zanotti

segnitiem vel ignaviam, aut technici et oeconomici progressus incu-
riam minus lucrum facit, ...”.DP, Op. Cit. N° 72.

(72): “Sed in aequa laboris constituenda remuneratione haec
etiam opus est perpendantur: quantum primum singuli ad bona oe-
conomica gignenda conferant; ...”. DP, Op. Cit.

(73): “Cui quidem iustitiae officio non uno modo, ut rerum
usus docet, satis fit”. DP, Op. Cit.

(79): «“ ..Ea quidem consilia respiciunt compossessionem operis in-
Strumentorum, operatiorum nempe participationem moderationis lu-
crive in sedibus bonis gignendis, socios pecuniarios operis ac similia.
Quocumque modo concreto varia haec adhibentur consilia, constat
nihilo minus evidenter ipsam agnitionem meriti loci laboris et
hominis huic dediti in cursu bona gignendi flagitare varias accommo-
dationes intra ambitum eiusdem iuris possidendi instrumenta
bonorum effectionis et quidem inspectis non tantum vetustioribus
condicionibus sed ante omnia veritate rerum ac difficultate, ...””. AAS
vol. 73, p. 615.

(81) : “Hodiernis tamen humanae consortionis condicionibus
consultius fore reputamus si, quoad eius fieri possit, contractus ope-
rae per societatis contractum aliquantum temperetur, quemadmodum
diversis modis fieri iam coepit, haud exiguo operariorum et possesso-
rum emolumento. Ita operarii officialesque consortes fiunt dominii
vel curationis, aut de luctis persceptis aliqua ratione participant”. DP,
Op. Cit.

(82): “On ne serait pas non plus dans le vrai en voulant af-
firmer que toute entreprise particuliére est par sa nature une société,
de maniere que les rapports entre participants y soient déterminés par
les régles de la justice distributive, en sorte que tous indistinctement -
propriétaires ou non des moyens de production- auraient droit a leur
part de la propriété de tout au moins des bénéfices de l'entreprise.
Une telle conception part de hypothése que toute entreprise rentre
par nature dans la sphére du droit public. Hypothese inexacte: que
Pentreprise soit constituée sous forme de fondation ou d’association
de tous les ouvriers comme copropriétaires, ou bien qu’elle soit pro-
priété privée d’un individu qui signe avec tous ses ouvriers un contrat
de travail, dans un cas comme dans lautre, elle releve de 'ordre juri-
dique privé de la vie économique.

156



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

Tout ce que nous venons de dire s’applique a la nature juri-
dique de l'entreprise comme telle; mais I'entreprise peut comporter
encore toute une catégorie d’autres rapports personnels entre partici-
pants, dont il faut aussi tenir compte, méme des rapports de commu-
ne responsabilité. Le propriétaire de moyens de production, quel qu’il
soit -popriétaire particulier, association d’ouvriers ou fondation- doit,
toujours dans les limites du droit public de ’économie, rester maitre
de ses décisions économiques”. AAS vol. 41, p. 285. En francés en
las Actas.

(83): “Pareil danger se présente également lorsqui’ on exige
que les salariés, appartenat a une entreprise, aient le droit de co-
gestion économique, notamment quand P'exercice de ce droit reléve,
en fait, directement ou indirectement, d’organisations dirigées en
dehors de Pentreprise. Or, ni la nature du contrat de travail, ni la
nature de Pentreprise ne comportent nécéssairement par elles-mémes
un droit de cette sorte. Il est incontestable que le travailleur salarié et
Iemployeur sont également sujets, non pas objets de 'economie d’un
peuple. Il n’est pas question de nier cette parité; c’est un principe que
la politique sociale a deja fait valoir et que’une politique organisée sur
le plan professionnel ferait valoir plus efficacement encore. Mais il
n’y a rien dans les rapports de droit privé, tels que les regle le simple
contrat de salaire, qui soit en contradiction avec cette parité fonda-
mentale. La sagesse de Notre Prédécesseur Pie XI I'a clairement
montré dans U'Encyclique Quadragesimo anno et, conséquemment, il y
nie la nécessité intrinseque d’ ajuster le contrat de travail sur le con-
trat de société. On ne méconnait pas pour autant 'utilité de ce qui été
jusqu’ici réalisé en ce sens, de diverses manieres, au commun avanta-
ge des ouvriers et des propriétaires (AAS vol. XXIII, p. 199); mais en
raison des principes et des faits le droit de co-gestiéon économique,
que I’ on réclame, est hors du champ de ces possibles réalisations”.
AAS vol. 42 (1950), p. 487. En francés en las Actas.

(84): En castellano en “Observador Romano™ de Bs. As ., del
2/3/52.

(85): “Mercedem si ferat opifex satis amplam ut ea se uxo-
remque et liberos tueri commodum queat, facile studebit parsimo-
niae, si sapit, efficietque, quod, ipsa videtur natura monere, ut detrac-
tis sumptibus, aliquid etiam redundet, quo sibi liceat ad modicum
censum pervenire. Neque enim efficaci ratione dirimi caussam, de

157



Gabriel |. Zanotti

qua agitur, posse vidimus, nisi hoc sumpto et constituto, ius privato-
rum bonorum sanctum esse oportere. Quamobrem favere huic iuri
leges debent, et, quoad potest, providere ut quamplurimi ex multitu-
dine rem habere malint”. DP, Op. Cit.

(86): “Cui quidem iustitiae officio non uno modo, ut rerum
usus docet, satis fit. Ceteris missis, hodie magnopere optandum est,
rationibus quae magis consentaneae videantur, opifices in partem
possessionis sensim veniant suae cuiusque societatis;. . .”. DP, Op:
Cit. N° 77.

(87): “Est profecto temperatio ac disciplina prudens ad eam
rem necessaria ut consensus in agendo fiat conspiratioque volun-
tatum. Proinde si libera civibus coeundi facultas est, ut profecto est,
ius quoque esse opotet eam libere optare disciplinam easque leges,
quae maxime conducere ad id, quod propositum est, iudicentur”. DP,
Op. Cit.

(88) : “Iam vero, quemadmodum municipii incolae ad fines
maxime vatios consociationes condere solent, quibus nomen dandi
aut secus unicuique est ampla potestas, ita qui in eadem arte versan-
tur, consociationes pariter liberas alii cum aliis inibunt ad fines aliqua
ratione cum ipsa arte exercenda connexos. Cum liberae hae consocia-
tiones a cl. mem. Decessore Nostro distincte ac dilucide explanentur,
satis habemus, id unum inculcare: liberam esse homini facultatem,
non solum has consociationes condendi, quae iuris et ordinis sunt
privati, sed etiam eam in iis ‘libere optandi disciplinam, easque leges,
quae maxime conducere ad id, quod propositum est, iudicentur’.
Eadem affirmanda est libertas consociationes instituendi, quae artium
limites excedant”. DP, Op. Cit. N° 87.

(89): “Cul rerum inclinationi convenienter obsistendi causa,
Summus ille Pontifex praecipuas has tradit normas: scilicet rerum
oeconomicarum rationem ad moralis vitae rationem esse revocan-
dam, itemque sive singulorum civium sive societatum utilitates cum
universorum utilitatibus esse potissime temperandas. Quod quidem,
quemadmodum Decessoris Nostri ferunt praecepta, utique poscit, ut
primum nemque humanus convictus ordinatim restituatur, societa-
tibus minoribus ad res oeconomicas et ad professiones pertinentibus
constitutis, quas respublica pro imperio suo non iniunxerit, sed sui
sint furis; . . .”. DP, Op. Cit.

158



Economia de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia

(90): “ In iisdem praesterea Litteris ius a natura datum esse
operariis affirmatur, non tantum ut corporati in societates coeant,
sive ex solis opificibus, sive ex opificum et dominorum ordinibus
conflatas, easdemque in illam formam redigant quam opinentur magis
suae artis rationibus idoneam, sed ut etiam ipsi opifices in societa-
tibus, quas diximus, ita se, nemine praecludente, libere ac sua sponte
movere possint, prouti suae utilitates ferant”. DP, Op. Cit.

ON): “. .. primarium fundamentum momenti laboris esse hominem ip-
sum, qui eins est subjectum”. AAS vol. 73, p. 591. El texto de Juan Pablo
II que sigue a continuacién es el siguiente: “. . . Inde tamen non con-
sequitur ut opus humanum, obiectiva ipsius ratione spectata, non
possit neque debeat ullo modo comprobari atque extolli. Id solum est
dicendum primarium fundamentum. . . .”.

(92): “. . . Ex contrario quidem agitur de iusta rationabilique
rerum dispositia copulatione seu coordinatione, intra quam collocandus
in tuto est spontanens motus singulorum hominum et coetuum libero-
rum, sedium et complexionum localium operis, habita profecto eo-
rum ratione, quae superius de natura subiectiva tradita sunt operis
hominum”. AAS vol. 73, p. 623-624.

(103): “Atque in primis omnium oculos percellit, nostris tem-
potibus non modo coacervati opes, sed inmmanem accumulari po-
tentiam et despoticum potentatum oeconomicum penes paucos, qui
plerumque non domini, sed depositae rei custodes tantum et adminis-
tratores sunt earumque nutu suo arbitrioque regunt”. DP, Op. Cit.

(104): “Haec potentiae et virium accumulatio, recentissimae
oeconomiae quasi nativa nota, fructus est quem natura sua protulit
infinita competitotum certandi libertas, quae eos tantum superstites
relinquit qui plurimum valeant, quod saepe idem est ac dicere, qui
omnium violentissime dimicant, qui minime animi conscientiam
curant”. DP, Op. Cit.

159






Reflexion final (1984)

Al terminar de escribir estas paginas, no podemos evitar pre-
guntarnos qué significan ellas en el momento cultural en el que han
sido pensadas. ;Por qué han surgido estas reflexiones, como muchas
otras sobre el mismo tema -como por ejemplo, las de mi amigo Alejan-
dro Chafuen- un afio antes de iniciarse los ultimos 15 afios del siglo? Y
hemos nombrado la palabra sigh. Los siglos son como un cierto simbo-
lo de la sabidurfa contenida en el esperar. Cuantas veces, a quienes nos
dedicamos a la ciencia del dltimo por qué (la filosoffa), nos gustarfa
contestar, cada vez que se nos hace una pregunta: “dentro de unos
siglos te contesto”.

Estamos razonablemente convencidos de que los frutos del
didlogo entre Catolicismo y lo que se llama mundo moderno estin
recién asomando, en una especie de parto doloroso que esté tal vez
en sus momentos definitorios. Estamos viviendo todavia los efectos
de ciertos dramas culturales que tienen en el Renacimiento su mas
clara explicacién!l. Lo que se llama Renacimiento, que la visién ilumi-
nista de la historia ha querido muchas veces contraponer al Catoli-
cismo, fue en cambio muy probablemente un renovado impulso por
la vivencia, tanto en lo individual como en lo social, del equilibrio
tipicamente catdlico entre lo natural y lo Sobrenatural. Y el drama
cultural que se produce es que determinadas concepciones necesaria-
mente resultantes de la vivencia de ese equilibrio -como por ejemplo,
una mas clara distincioén pero no contradiccion entre los campos de las
ciencias positivas, la metafisica y la Fe, una mayor conciencia de las
exigencias del Derecho Natural, un estudio mas detenido del proceso
de divisién del trabajo, la propiedad y los intercambios- son tomadas
luego y deformadas al contraponerlas dialécticamente a lo Sobrenatu-
ral y a la Trascendencia. Y llevamos en ello muchos siglos de idas y
vueltas. Estamos en una circunstancia cultural donde mas que nunca
urge clarificar esta cuestién. La razén y la Fe, la libertad y la Gracia, la
ciencia y la moral, la autonomia legitima de lo temporal y las exigen-
cias de lo Sobrenatural pueden convivir, porque entre lo natural y lo
Sobrenatural existe distincion, pero no contradiccion. La contradic-

I Agradecemos al P. Francisco Leocata su sugerencia sobre la importancia del tema
del Renacimiento para la relacion entre Iglesia y Modernidad.

161



Gabriel |. Zanotti

cion entre esos dos campos conduce a la ruina del hombre. Conduce
a la ruina de ese hombre que debe salvar su alma, y al mismo tiempo,
sin contradiccion, vivir dignamente el caricter peregrinatorio de su
vida temporal, respetando la dignidad del préjimo y de si mismo,
gozando de la justicia en el marco social, lo cual incluye el respeto a
los derechos, la propiedad y la limitacion al poder publico.

Nosotros anhelamos que en este ultimos afios del siglo re-
troceda el totalitarismo y avance el respeto a la dignidad del hombre™.
Todos nuestros esfuerzos de conciliacién entre lo aparentemente
contradictorio van dirigidos hacia ese objetivo. Sabemos que hemos
quedado colocados entre dos fuegos. Pero asi lo hemos preferido,
antes que quedar descolocados ante nuestra conciencia.

* 2004, 13. Es dificil, ahora, en el 2004, evaluar nuestras esperanzas. Pero por lo que
seguimos diciendo, no cejaremos en el empefio de aclarar esta no-contradiccion.

162



