




  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Economía de Mercado 

y  
Doctrina Social de la Iglesia 

 
 
 

- Segunda Edición -



  



  

Gabriel J. Zanotti 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Economía de Mercado 
y  

Doctrina Social de la Iglesia 
 
 
 

- Segunda Edición - 
 
 
 
 
 
 
 



 

Ediciones Cooperativas es un emprendimiento 
cooperativo de docentes de la Facultad de Ciencias  

Económicas de la Universidad de Buenos Aires para  
difundir sus trabajos e investigaciones 

Zanotti, Gabriel J. 
    Economía de mercado y doctrina social de la Iglesia - 1a ed. -  
Buenos Aires: Ediciones Cooperativas, 2005. 
    190 p. ; 21x14 cm.  
 
    ISBN 987-1246-06-4 
 
    1. Economía Social. 2.  Doctrina Social de la Iglesia. I. Título 
    CDD 330 : 230 

 2005 Ediciones Cooperativas 
Tucumán 3227 (1189) 
Buenos Aires – Argentina 
�  (54 011) 4864 5520 / (15) 4198 5667 
� http://www.edcooperativas.com.ar 

 info@edcooperativas.com.ar 

 2005 Zanotti, Gabriel J. 
Derechos exclusivos 

Impreso y encuadernado por:  
Imprenta Dorrego. Dorrego 1102, Cap. Fed. 
1ª. ed. Tirada: 100 ejemplares. Se terminó de imprimir en Octubre de 2005. 

Hecho el depósito que establece la ley 11.723 

 
1º edición, Octubre 2005 

 

EEddii ttoorr iiaa ll aassoocciiaaddaa aa::

IMPRESO EN ARGENTINA – PRINTED IN ARGENTINE 

Ninguna parte de esta publicación, incluido el diseño de 
cubierta puede ser reproducida, almacenada o transmitida en 
manera alguna ni por ningún medio, ya sea electrónico, 
mecánico, óptico de grabación o de fotocopia sin permiso 
previo del Editor. Su infracción está penada por las leyes 11723 

2 446



  

ÍNDICE GENERAL 
 
Nota para esta segunda edición (2004).............................................. ix 
 
Índice analítico.......................................................................................xvii 
 
Abreviaturas utilizadas........................................................................ xxi 
 
Prefacio (1984)............................................................................................ 1 
 
Capítulo 1: La primacía del bien común..................................... 5 
1. Qué es el bien común........................................................................... 5 
2. El bien común debido.......................................................................... 7 
3.  Bien común y derechos de la persona. De la primacía  

del bien común contra del antipersonalismo.................................. 10 
4. Bien común  y ley humana positiva................................................. 11 
 
Capítulo 2: El principio de la subsidiariedad............................ 13 
1. Planteo del problema......................................................................... 13 
2. El principio en cuanto tal.................................................................. 14 
3. La delimitación de las competencias específicas............................ 16 
4. El principio de la subsidiariedad y el respeto a la  

dignidad de la persona humana........................................................ 19 
 
Capítulo 3: La función social de la propiedad........................... 23 
1. Planteo del problema......................................................................... 23 
2. El principio en sí mismo. Su fundamento...................................... 24 
3. La libre iniciativa privada y el bien común......................................27 
4. Justicia, Caridad y Propiedad............................................................ 35 
5.  Propiedad y demás derechos personales......................................... 42 
 
Capítulo 4: La justicia en las retribuciones laborales................ 43 
1. Planteo del problema......................................................................... 43 
2. Doctrina marxista y doctrina católica.............................................. 43 
3. El salario justo..................................................................................... 46 
 



  

Anexo 1: La "Laborem Exercens".............................................59 
 
Anexo 2: Las relaciones internacionales  

y la "Populorum Progressio"..................................... 71 
 
Anexo 3: Los "derechos sociales"............................................. 73 
 
Anexo 4: El problema de la Revolución Industrial....................79 
 
Anexo 5: La economía de mercado y la  

concentración de capitales......................................... 85 
 
Anexo 6: Ensayos posteriores a 1984 que actualizan  

el contenido de este libro........................................... 89 
 
Apéndice: Versión latina oficial de las citas  

de los documentos del Magisterio utilizados........ 151 
 
Reflexión Final (1984)............................................................... 161 



 ix 

NOTA PARA ESTA SEGUNDA EDICIÓN 
 
Este libro fue escrito en 1984 y publicado en Buenos Aires 

en 1985. Han pasado ya varios años, y su contenido expresa una parte 
fundamental de mi existencia, aunque aparentemente dormida ante 
otros temas que han ocupado posteriormente mi vocación: la filosofía 
de las ciencias, ciertos estudios de fenomenología y hermenéutica, la 
filosofía, en suma.  

Pero una parte fundamental de la existencia no significa 
necesariamente la vocación primordial.  El libro no fue resultado de 
un tema que me resultara entretenido o agradable, ni tampoco lo es 
ahora. El libro fue y sigue siendo una ineludible exigencia ética de 
coherencia. 

Mi primera experiencia intelectual profunda fue con el 
pensamiento de Mises y Hayek. Fue después que fui formado en el 
más estricto tomismo dominico, entre los años 79 y 83, y  junto con 
ello se afianzó mi fe católica, mi fe en la Iglesia como Cuerpo Místico 
de Cristo. La doctrina social “de la Iglesia” ya no podía ser, por ende, 
extraña a mi propio horizonte personal. Se exigía, por ende, una obvia 
aclaración sobre la no contradicción entre ambas perspectivas. En 
principio, la no contradicción parecía simple, pues una de ellas –el libre 
mercado- se refería al bien común temporal, mientras que la otra –la 
Iglesia- se refiere a la redención Sobrenatural, pero la doctrina social de 
la Iglesia presenta un peculiar punto de intersección donde había 
conflictos que tenían que ser resueltos. 

En su momento, el libro tuvo una pequeña difusión en 
ambientes muy especializados en Doctrina Social de la Iglesia. Hubo en 
su momento una sola objeción importante, al menos para mí. Dicha 
objeción me fue formulada oralmente por el Dr. Carmelo Palumbo, y 
era muy clara. Yo afirmaba la no contradicción de la economía de 
mercado con la Doctrina Social de la Iglesia. Pero los autores desde los 
cuales afirmaba la economía de mercado –Mises y Hayek- tenían ellos 
mismos ciertos elementos filosóficos contrarios al derecho natural 
desde la cual la doctrina social de la Iglesia es afirmada. ¿Entonces? 

He comenzado desde allí un programa de investigación que 
tiene mucho que ver con los mis estudios posteriores de filosofía de 
las ciencias sociales, donde gran parte de temas y aspectos de la 
epistemología de Mises y Hayek han sido colocados dentro del 



 x 

contexto de la filosofía de Santo Tomás de Aquino1. En cierto 
sentido, mi tesis de 1990 –donde demostraba que la praxeología de 
Mises tiene su mejor fundamento en la antropología filosófica de 
Santo Tomás-2 era la contestación a esa objeción, pero hay que 
agregar allí los otros ensayos citados en la nota 1, que  confluyen en 
un núcleo central que aún sigo investigando. El eje central del 
nacimiento de la Escuela Austríaca (en el cual Menger afirma “la 
esencia” de las interacciones económicas3) tiene su fundamento 
último en la noción de persona como ser inteligente y libre en la que 
se inscribe toda acción humana en un contexto de causa final de la 
acción. Ese es el fundamento último de la praxeología de Mises, de la 
fenomenología del mundo social de Schutz4, de la fenomenología del 

                                                           
1  Me refiero a nuestros libros El humanismo del futuro (Editorial de Belgrano, 
Buenos Aires, 1989); Epistemología da economia (Pontificia Universidade Católica 
do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 1997); Introducción filosófica a Hayek 
(Universidad Francisco Marroquín, Unión Editorial, Guatemala/Madrid, 2003), y los 
ensayos “El libre albedrío y sus implicancias lógicas”, Libertas, Eseade, 1985; “La 
filosofía cristiana y el pensamiento de Ludwig von Mises”, en Libertas, Eseade, Nro. 
5, 1986; “Persona humana y libertad”, en Cristianismo, Sociedad Libre y Opción por 
los Pobres, VVAA, Centro de Estudios Públicos, Santiago de Chile, 1988;“Hayek y la 
filosofía cristiana”, en Estudios Públicos, Nro. 50, 1993.; “Caminos abiertos, un 
análisis filosófico de la epistemología de la economía”, primera parte, [1996], en 
Libertas; Nro. 25, Octubre de 1996; “Misesian Praxeology and Christian 
Philosophy”, en The Journal of Market & Morality, Vol. 1, Number 1, 1998, pp. 60-
66; “Hacia una fenomenologia de las ciencias sociales”, en la rev. Derecho y Opinion, 
Universidad de Cordoba, Espana, 1997, Nro. 5, pp. 611-622. Reimpreso en Sensus 
Communis, (2001), vol. 2, nro. 4, pp.419-435;  “La ética católica y el capitalismo”, en 
Capitalismo y cultura cristiana, VVAA, Eunsa, Navarra, 1999.; “La ciencia como 
orden espontáneo”, en Libertas (30), 1999, pp. 231-263.; “La importancia 
epistemológica de las pattern predictions de Hayek, en Actas de las V Jornadas de 
Epistemología de las Ciencias Económicas, Uba, Buenos Aires, 2000; “The Finn-
Gronbacher Debate”, en The Journal of Markets and Morality (2001), Vol. 4, 
Number 2, pp. 194-198; “Nota sobre el libro La economía como ciencia moral de Ricardo 
F Crespo”, en Sapientia, Vol. LIII, 1998, Fasc. 203, pp. 216-219; Prólogo al libro 
Teoría e Historia, de L. von Mises, Unión Editorial, Madrid, 2003. A esto hay agregar 
las tres conferencias dadas en la Universidad Francisco Marroquín en 1999, reprodu-
cidas en el anexo 6. Me disculpo por las “autocitas”, pero dado que debo explicar al 
lector por dónde ha seguido mi pensamiento, creo que están justificadas. 
2  “Fundamentos filosóficos y epistemológicos de la praxeología”, en Libertas (13), 
1990. 
3  Ver Menger, C.: Principios de economía [1871], Unión Editorial, Madrid, 1983. 
4  Schutz, A.: On Phenomenology and Social Relations, University of Chicaco Press, 
1970. 



 xi 

mundo espiritual de Husserl5, de las ciencias sociales que estudian 
“ideas e intenciones” en Hayek6. Y esto es así “aunque” casi todos 
esos enfoques (dejando de lado el caso tan especial de Husserl, que 
ahora no podemos tratar7) hayan sido desarrollados desde el hori-
zonte post-kantiano y neo-kantiano del s. XIX, donde la metafísica y 
antropología de Santo Tomás de Aquino se había convertido en una 
respetable pieza de museo... Y sigue siendo así. 

Eso explica, además, otra objeción “potencial”. Lo que esta-
mos intentando nada tiene que ver con lo que se podría llamar “una 
teología de la liberación del otro lado”. No, porque nosotros no es-
tamos colocando en un mismo nivel elementos de la filosofía y epis-
temología de Mises y Hayek para insertarlos, sin distinción entre lo 
natural y lo sobrenatural, dentro de un contexto cristiano. Lo que 
hacemos es, a) depurar los elementos filosóficos y epistemológicos de 
Mises y Hayek de elementos contradictorios con la filosofía de Santo 
Tomás de Aquino, b) explicar, desde allí, la teoría del proceso de 
mercado en una visión de la acción humana intencional sin contra-
dicción con la antropología y metafísica de Santo Tomás de Aquino, 
c) afirmar, consecuentemente, que si la teoría del market process es 
correcta, entonces se presenta como uno de los elementos del bien 
común temporal, bien común que facilita el desarrollo y perfecciona-
miento de la persona pero que no se confunde con el Reino de Dios. 

Una teología de la liberación “del otro lado” no haría tantas 
distinciones. Afirmaría que la economía de mercado es salvífica, 
fusionaría la historia humana con la historia de la salvación8. Lo que 
sostenemos en cambio es una humilde no contradicción entre economía 
de mercado y doctrina Social de la Iglesia. Esto merece explicarse una 
vez más. La doctrina social de la Iglesia se concentra, en su parte más 
universal, en principios de derecho natural primarios y secundarios. 
Pretender deducir, sólo desde allí, sistemas políticos y económicos con-
cretos, sería otra forma de clericalismo, esto es, la pretensión de 
                                                           
5  Husserl, E.: Ideas II, Kluwer Academic Publishers, 1989. 
6 Hayek, F.A. von: “Scientism and the Study of Society”, en The Counter-Revolution 
of Science. 
7  Nos estamos refiriendo a nuestros ensayos sobre hermenéutica realista, publicados 
en Sapientia, 2001, 2002, 56 y 57 respectivamente. 
8 Ver Instrucción de la Sagrada Congregación para la Doctrina de la Fe sobre algunos 
aspectos de la “teología de la liberación”, del 3-9-1984, en L´Osservatore Romano, 
Edición semanal en lengua española, 9-9-1984, nro. 819. 



 xii 

deducir un único sistema social posible a partir del depósito de la Fe 
Católica. Ese clericalismo se produce por un error “hermenéutico”, 
esto es, por no advertir el horizonte de premisas adicionales desde las 
cuales hacemos propuestas políticas concretas. Ellas son: a) la evolu-
ción de ciertas ciencias sociales en determina situación histórica; b) 
desde allí, la interpretación de una situación histórica concreta; b) la 
aplicación prudencial y concreta de principios universales de teoría 
social a casos concretos. Aunque no nos demos cuenta, estas tres 
premisas adicionales “median” casi siempre en nuestras propuestas 
sociales, pero ninguna de las tres se puede deducir directamente del 
depósito de la Fe Católica. Esto produce la mayor parte de malenten-
didos y discusiones entre católicos que piensan diferente en materia 
temporal y se acusan mutuamente de malos católicos. No advierten 
que la conjunción de esas tres premisas implica un ámbito importante 
de temas opinables en relación al depósito de la Fe y en relación a la 
misma doctrina social de la Iglesia9. 

Este es el motivo por el cual de ningún modo afirmamos que 
la economía de mercado “se desprende de” la doctrina social de la 
Iglesia, sino que el mercado libre, entendido como teoría del market 
process (Mises, Hayek, Kirzner) no se contradice con los preceptos de de-
recho natural primarios y secundarios de la doctrina social de la Iglesia, 
lo cual obviamente no es lo mismo. Ello es así aún en el caso de toda 
una tradición –que nosotros hemos afirmado en el libro- de afirma-
ciones magisteriales sobre la iniciativa privada –sobre todo en textos de 
Pío XII y Juan Pablo II, dentro del contexto de subsidieriedad 
afirmado por Pío XI e importancia de la propiedad afirmada por León 
XIII-. Porque en ese caso hay que distinguir entre: a) la afirmación de la 
iniciativa privada como una exigencia concomitante del derecho a la 
propiedad privada como derecho natural secundario, b) la teoría 
austríaca del market process. El punto b no está implicado de manera 
deductiva en el punto a. Las dos cosas no se confunden. Lo importante 
es que el católico puede libremente “opinar”, sin contradicción con la 
doctrina social de la Iglesia, el punto b. Ese es la cuestión. 

Pero hay otra cuestión, no menos importante, y que también 
constituye parte de lo que estamos estudiando últimamente. Si toda 

                                                           
9 Hemos tocado esta cuestión en nuestro ensayo “La temporalización de la Fe. Un 
estudio sobre el neosaduceísmo conteporáneo”, en Cristianismo, Sociedad Libre y 
Opción por los Pobres, op.cit. 



 xiii 

acción humana es libre, y por ende buena o mala moralmente, ¿cómo 
se puede afirmar un ámbito de análisis de la acción humana en el 
mercado que no caiga “dentro” de la que la doctrina Social de la 
Iglesia puede legítimamente analizar? Es más, ¿cómo se puede hablar 
de una legítima autonomía de lo temporal y de las ciencias sociales si 
toda acción humana es pasible de ser juzgada desde un horizonte 
cristiano? 

La clave de la cuestión es que el market process es un proceso 
“espontáneo” de coordinación de expectativas entre oferentes y 
demandantes con conocimiento disperso. El análisis de ese proceso 
de coordinación tiene una “autonomía relativa” respecto del objeto 
formal de la ética no porque las acciones humanas, en ese proceso de 
coordinación, no sean buenas ni malas, sino porque, desde el punto 
de vista de la justicia, se llevan a cabo en una serie de instituciones 
donde los intercambios (en tanto justicia conmutativa) son “habitual-
mente” justos.  Cuando aparentemente no lo son, es que debe hacerse el 
análisis de la no contradicción de ese proceso de coordinación con los 
principios de la doctrina social de la Iglesia: bien común, subsi-
diariedad, función social de la propiedad y justicia en las retribuciones 
laborales. Por eso el análisis de lo que he llamado “mundo vital 
espontáneo”10, eje central de las ciencias sociales, es la clave para 
entender la “autonomía relativa” de las ciencias sociales respecto de 
los principios universales de la doctrina social de la Iglesia.  De lo 
contrario, aunque se pronuncie la expresión “materia técnica” desde ese 
ámbito, sin embargo no se entiende qué puede ello significar. Las 
materias técnicas en economía no son cuestiones de contabilidad o 
presupuestos, –para los austríacos, eso no es economía- sino sobre 
todo el análisis del proceso de coordinación de conocimiento 
disperso en el mercado. Lo cual, volvemos a decir, ni se deduce de, ni 
se contradice con, la cosmovisión católica del mundo. 

Pero todas las aclaraciones que estamos efectuando tienen 
mucho que ver con lo que se me puede preguntar desde ciertos 
ámbitos proclives a la doctrina social de la Iglesia. Pero en 
Latinoamérica hace falta una aclaración “eclesiológica” más importan-
te. La Iglesia ha aparecido allí confundida con tendencias de pensa-
miento que han pretendido unir Marx con el cristianismo y han llega-
do incluso a la violencia. Entonces debemos decir: la Iglesia no es 

                                                           
10  Ver nuestro Prólogo a Teoría e Historia de L. von Mises, op.cit.,  p. 49 y ss. 



 xiv 

eso. La Iglesia es el cuerpo místico de Cristo. La cabeza es Cristo, la 
savia de la Iglesia es la Gracia de Cristo, aunque a veces los errores 
intelectuales y los pecados personales de sus miembros sean, paradóji-
camente, más “visibles”. Pero la Iglesia es esencialmente sobrenatural, 
y las puertas del infierno no prevalecerán sobre ella. Tengan todos fe 
en que todo párrafo moral, afirmado por un pontífice, tiene un signi-
ficado eclesial que supera infinitamente el significado que tal o cual lec-
tura haya querido darle. 

Lo anterior no implica, sin embargo, que muchas cuestiones 
de la doctrina social de la Iglesia no estén influenciadas por los 
horizontes históricos. En ese sentido, cuestiones tales como que el 
mercado falla en bienes públicos, externalidades y distribución de 
ingresos, el deterioro en los términos de intercambio, etc., son 
paradigmas dominantes en la formación universitaria en economía y 
por ende van a seguir influyendo, durante un tiempo no previsible     
–tal vez mucho- en aquellos que asesoran a obispos y pontífices. Por 
eso es necesario no esperar cambios rápidos en el estado de esta 
cuestión, pero, haciendo uso de la libertad de opinión en estos temas, 
tratar siempre de aclarar estos temas sobre todo a la jerarquía eclesiástica. 
En este sentido, es mi esperanza que los obispos reciban esta nueva 
edición como un intento de diálogo, que con filial respeto estoy 
intentando. Que no vean este libro como un debate, porque no lo es. 
La misma doctrina social por ellos conocida, está aquí afirmada. Hay 
algo, sí, que les llamará la atención: la no contradicción con el libre 
mercado. Vean eso como una conversación. Un obispo es un padre. 
Reciban este libro como el de un hijo. 

Pero, ¿por qué está conversación puede ser tan importante? 
Porque no sólo ese hijo comparte la misma doctrina social, sino las 
mismas preocupaciones. ¿Cuántos seres humanos más se seguirán 
muriendo cruelmente por el subdesarrollo y la miseria? ¿Cuántos 
niños más morirán por desnutrición? ¿Cuántas familias más seguirán 
sufriendo el desempleo, el analfabetismo, la más indigna pobreza? 
¿Cuántos emigrantes seguirán muriendo en sus intentos de fuga de 
diversos infiernos? ¿Cuántos? ¿Cuántos más? Si ante tamaño sufri-
miento, hay algunos que “insistimos” con el mercado libre. ¿será 
acaso por perversión y malicia? Y si no, ¿no podríamos al menos ser 
escuchados?  

Por último, aclaraciones metodológicas. Dado que el libro 
fue publicado en 1985, sólo alcancé a comentar la primera encíclica 
social de Juan Pablo II, Laborem exercens. La “Solicitudo rei socialis” está 



 xv 

comentada en un artículo que se reproduce en el anexo 6, y parte de 
la Centesimus annus está analizada en otros dos ensayos que se repro-
ducen en el mismo apéndice. Hemos reproducido en ese anexo 
algunas cosas más. Un artículo donde insistíamos en el tema de lo 
“opinable” citando textos de la misma doctrina social de la Iglesia en 
torno a esa cuestión –una respuesta algo enérgica a algunos ambientes 
argentinos que me acusaban de “herejía”- y tres conferencias que di 
en la Universidad Francisco Marroquín en 1999, donde el lector po-
drá ver parte de las preocupaciones adelantadas al principio, sobre la 
fundamentación de la filosofía y epistemología de Mises y Hayek en 
Santo Tomás. 

El texto del libro, por lo demás, se mantiene tal cual fue 
publicado en la primera edición, no porque no haya nada que 
corregir, sino porque no conviene mezclar horizontes vitales diferen-
tes. Sin embargo, he agregado notas a pie de página adicionales, que 
el lector encontrará señaladas con el número “2004”. 

Por último, agradezco a las autoridades de la Universidad 
Francisco Marroquín la oportunidad brindada por el curso que pude 
ofrecer en Febrero-Marzo del 2004 sobre estos temas. La carga de 
responsabilidad que siento sobre mis hombros es tanta, que creo no 
será inapropiado terminar con una oración. Mi padre, Luis Jorge, 
siempre decía que los libros son como botellas echadas al mar: Dios 
velará por ellas. Quiera Dios, en ese caso, velar espacialmente por 
este peculiar “arrojamiento” al mar de una providencia en la cual, sin 
paradojas11, el clamor de nuestros ruegos flota cual humanidades 
dispersas mirado hacia el infinito. 

 
Gabriel J. Zanotti 

Buenos Aires, Abril de 2004. 
 

                                                           
11 Ver Santo Tomás de Aquino, Suma Contra Gentiles (BAC, Madrid, 1963), libro 
III, 95 y 96. 



  



 xvii 

ÍNDICE ANALÍTICO 
 

Capítulo 1: La primacía del bien común 
 

1. Qué es el bien común. 
Fundamentos metafísicos. La esencia de la sociedad humana. Los 
entes de orden. El fin común y el bien común. Diferencia esencial 
entre bien común y bien particular. 
2. El bien común debido. 
La sociabilidad natural del hombre. El bien común político. El fin de 
la vida social. El finis operis y el finis operantis de la sociedad. Bien 
común y dignidad de la persona. 
3. Bien común y derechos de la persona. De la primacía del bien 
común contra el antipersonalismo. 
La primacía del bien común y el planteo personalista. 
4. Bien común y ley humana positiva.  
El radio de la acción de la ley positiva humana. Le explicación de 
Santo Tomás. 
 
Capítulo 2: El principio de subsidiariedad. 
 
1. Planteo del problema. 
Subsidiariedad y economía libre. Afinidad y contraposición. 
2. El principio en cuanto tal. 
El enunciado del principio en Pío XI. Las deducciones consecuentes. 
El principio que rige lo que la comunidad inferior puede o no puede 
hacer. La universalidad del principio. 
3. La delimitación de las competencias específicas. 
La misión esencial del estado. Su naturaleza subsidiaria. Los casos de 
aplicación del principio. Las actividades estatales. 
4. El principio de subsidiariedad como forma de respeto a la perso-
na humana. 
La dignidad de la persona. Subsidiariedad e iniciativa privada. 
 



 xviii 

Capítulo 3: La función social de la propiedad. 
 
1. Planteo del problema. 
La concepción del derecho de propiedad. Liberalismo y cristianismo. 
La contraposición habitual. 
2. El principio en sí mismo. Su fundamento. 
Qué significa la función social. La propiedad como derecho natural 
secundario. El destino universal de los bienes. El Magisterio y la 
propiedad. 
3. La libre iniciativa privada y el bien común. 
La afirmación de la libre iniciativa privada en el Magisterio. Su 
relación con el bien común. La regulación de la libre iniciativa. La esencia 
del derecho de propiedad y la regulación. El tercer camino. La 
legislación y el mercado. El beneficio empresario. 
4. La justicia, la Caridad y la propiedad. 
Los deberes de justicia y los deberes de caridad en la propiedad. 
La virtud teologal de la Caridad y la ley humana positiva. Su relación 
con el beneficio empresario. El caso de extrema necesidad. La justicia 
en los precios. La desigualdad de rentas y patrimonios. 
5. Propiedad y demás derechos personales. 
La propiedad como garantía de la propiedad. El Magisterio. 
 
Capítulo 4: La justicia en las retribuciones laborales. 
 
1. Planteo del problema. 
La contraposición habitual. 
2. Doctrina marxista y doctrina católica. 
La doctrina marxista. Su incompatibilidad con la doctrina católica. 
 Las condiciones de justicia en el contrato laboral. 
3. El salario justo. 
La dignidad de la persona. Su fundamento metafísico. Las 
circunstancias históricas. Las condiciones de la empresa. El límite 
máximo cataláctico de fijación de salarios. La productividad. El bien 
común. La justicia legal. 
Salario justo y salario mínimo. La libre concurrencia. Lo justo ideal y 
lo justo prudencial. La justicia distributiva y la justicia social. El 
trabajo como “mercancía”. 
 



 xix 

Anexo 1: La “Laborem Exercens”. 
 
La cogestión. El problema del magisterio anterior. La doctrina de Pío 
XI. Contrato de trabajo y contrato de sociedad. Las advertencias de 
Pío XII. El alcance de la sugerencia de Pío XI. La sugerencia de Juan 
XXIII. Su base en León XIII. El énfasis puesto por Juan Pablo II. La 
cogestión y la economía de mercado. Análisis de un detalle 
importante: el “orden corporativo profesional”. Su distinción con el 
corporativismo fascista. La libre asociación en el Magisterio. El 
fundamento para la valoración del trabajo en la “Laborem Exercens”. 
La dignidad de la persona. La planificación. 
 
Anexo 2: Las relaciones internacionales y la “Populorum Progressio”. 
 
El principio de ética social  que está en juego. Su extensión a nivel 
internacional. La economía de mercado y el desarrollo. El planteo 
marxista. 
 
Anexo 3: Los “derechos sociales”. 
 
Los derechos sociales. Su conceptualización. Las dificultades. La 
escasez de los recursos. El bien común. El estatismo. El principio de 
ética social que está detrás. El bien común. El carácter indirecto y 
analógico de los llamados derechos sociales. Su relación con la 
propiedad y la extrema necesidad. 
  
Anexo 4: El problema de la Revolución Industrial. 
 
La versión habitual de la Revolución Industrial. El revisionismo sobre 
dicho período. La contingencia de los datos historiográficos. Las 
causas de los datos registrados. El grado de aplicación de la economía 
de mercado. Capital y cuantía de salarios. Los tres aspectos a 
considerar. Los dos aspectos de industrialización. Lo esencial y lo 
accidental. Los beneficios de la industrialización. Una solicitud a la 
ética social. 
 



 xx 

Anexo 5: La economía de mercado y la concentración de capitales. 
 
Dos párrafos de la QA. La función social de la propiedad. Lo ya visto 
en los capítulos 3 y 4.  El año de la encíclica QA. Los privilegios 
especiales. Factores que impiden la concentración en situaciones de 
igualdad ante la ley. Concentración y medidas protectoras. El planteo 
marxista. 
 
 
Anexo 6: (2004) 
 
1. Reflexiones sobre cuestiones obvias (1993) 
2. Reflexiones sobre la Sollicitudo rei socialis (1988) 
3. Economía y cultura en el pensamiento de Juan Pablo II (1996) 
4. Magisterio de Juan Pablo II y Economía de mercado (1999) 
5. Hayek y el Cristianismo (1999) 
6. La ley natural, la cooperación social y el orden espontáneo (1999) 
7. Mises y el Cristianismo (1999). 
  
 
 



 xxi 

ABREVIATURAS UTILIZADAS 
 
“DP”: Doctrina Pontificia (Op. Cit.) 
 
“DR”: Divini Redemptoris. 
 
“DSI”: Doctrina Social de la Iglesia. 
 
“LE”: Laborem Exercens. 
 
“MM”: Mater et Magistra. 
 
“PS”: Principio de subsidiariedad. 
 
“QA”: Quadragesimo Anno. 
 
“RN”: Rerum Novarum. 
 
 
 
 



  

 



 1

Prefacio (1984) 
 

En mi pequeño ensayo titulado Liberalismo y Religión Católica 
Apostólica Romana1, cuando comenzaba a analizar el tema de la pro-
piedad, aclaraba que “…no pretenderemos en plantea el tema de la 
economía de mercado y la doctrina de la Iglesia en cuestiones socio- 
las reflexiones que siguen solucionar todos los problemas -muy deli-
cados, por cierto- queeconómicas”. Y entonces agregaba en una nota 
a pie de página: “…Estamos trabajando en un análisis sistemático de 
todas las cuestiones de dicho problema”. 

El presente trabajo se presenta pues como un primer intento 
de dar cumplimiento, en sus lineamientos generales, a lo anunciado 
en dicha aclaración. No se excluye por ende que investigaciones futu-
ras completen, corrijan y/o perfeccionen la sistematización temática 
aquí presentada. Pero creo haber encontrado un primer cuerpo de 
doctrina que al menos pueda ayudar y estimular los futuros estudios 
que sobre este tema se realicen. 

Ante todo, y como primer punto fundamental, vamos a de-
limitar el problema que trataremos de resolver. Gran parte de los 
inconvenientes que giran en torno a esta temática se produce porque 
se intenta solucionar un problema cuyo planteo es a veces incorrecto. 

En el subtítulo hemos preanunciado cuál es a nuestro juicio 
el planteo del problema que nos permitirá esbozar al menos algunas 
soluciones. Por el lado de la Doctrina Social de la Iglesia (DSI), estu-
diaremos los principios de ética social que la componen, como parte fun-
damental y básica. En efecto, la ética social es el ámbito específico de 
la DSI, así lo afirmó explícitamente Pío XI en el Quadragesimmo 
anno, cuando explica que la Iglesia: “…no puede renunciar en modo 
alguno al cometido, a ella confiado por Dios, de interponer su autori-
dad, ni ciertamente en materias técnicas, para las cuales no cuenta con 
los medios adecuados ni es su cometido, sino en todas aquellas que se 
refieren a la moral”2. Por el lado de la economía de mercado, es impor-
                                                           
1 En el libro Cristianismo y Libertad, FAE, Bs. As., 1984. (Por Banegas Lynch (h), 
Loncán, Zanotti y Chafuen). (2004: ahora se encuentra publicado también on line en 
la Universidad Francisco Marroquín, Facultad de Economía). 
2 En Doctrina Pontificia, vol. II y vol. III; BAC, Madrid, 1958 y 1964 respectivamente. 
Punto 41 de esta edición bilingüe y autorizada de la BAC, que será citada en adelante 
con la abrev. “DP”. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 2

tante también delimitar estrictamente aquello a lo que nos estamos 
refiriendo. Nos referimos al sistema social de división del trabajo en 
presencia de propiedad privada de los medios de producción, fundamen-
tado científicamente en los principios de la Escuela Austríaca de Economía (EAE). 
Incluso, cuando exponemos a dichos principios científicos, estamos 
incluyendo la fundamentación filosófica y epistemológica de los mis-
mos que a nuestro juicio sea la correcta3. 

Por lo tanto, por un lado tenemos principios de ética social 
de la DSI, y por otros principios científicos de economía sobre la 
base de la EAE. Y entonces nuestro trabajo de lógica formal: debe-
mos probar que ambos planos, si bien distintos, no son contradictorios. Y 
esa ausencia de contradicción puede ser demostrada independientemente 
de que se esté de acuerdo o no con la DSI y/o EAE. 

El ubicar el tema de la economía de mercado en el plano es-
trictamente científico con respecto a economía política nos permite 
evitar de entrada uno de los principales escollos que impiden avanzar 
en esta temática. Esto es: no se intenta en este trabajo conciliar la 
ética social de la DSI con la ética social que los economistas de la 
EAE puedan manifestar. Pues es evidente que, por ejemplo, si de-
seamos demostrar ausencia de contradicción entre la DSI y todo el 
cuerpo de doctrina de un autor X de la referida escuela, en la cual 
doctrina filosófica haya negación de derecho natural (al mismo tiem-
po y bajo el mismo respecto) es algo intrínsecamente contradictorio. 
El problema cambia totalmente, por el contrario, si se intenta demos-
trar la ausencia de contradicción entre el Derecho Natural (parte 
fundamental de la DSI) y la teoría de la productividad marginal de la 
EAE –por ejemplo- que puede haber sido expuesta brillantemente 
por el mismo autor X. Pues en ese caso ya no estamos trabajando 

                                                           
3 Nos estamos refiriendo a nuestro trabajo “Fundamentos filosóficos y epistemológi-
cos de la Escuela Austriaca de Economía”, cuya primera versión mecanografiada fue 
presentada al Departamento de Investigaciones de Eseade en Agosto de 1983. En 
este trabajo fundamentamos en el neotomismo a la metafísica y la antropología 
anuestro juicio necesarias para la Esc. Austríaca. Nos remitiremos constantemente a 
este trabajo a lo largo de nuestro análisis. (2004: este trabajo fue el que dio origen a 
nuestra tesis “Fundamentos filosóficos y epistemológicos de la praxeología”, op.cit., 
1990. La versión que citábamos aquí en el 85 no fue publicada, si bien se encuentra 
una versión fotocopiada en la biblioteca L. von Mises de la Universidad Francisco 
Marroquín. Ahora estamos intentando re-escribir este trabajo, conforme a los nuevos 
estudios epistemológicos que realicé posteriormente a 1985). 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 3

con planos iguales (ética social por un lado y ética social por el otro) 
sino con planos distintos (ética social por un lado y ciencia económica 
por el otro) cuya ausencia de contradicción se pretende demostrar. 

Vamos a explicar un poco más a qué nos referimos con “au-
sencia de contradicción”. En efecto, una perspectiva de la cuestión 
podría ser la siguiente: en qué medida los principios de la economía 
de mercado “se desprenden de” la ética social de la DSI. Pero el caso 
es que “no contradecirse con” no es igual a “desprenderse de”. En 
algunos casos, como en el que ahora ejemplificaremos, podría llegar a 
decirse que, aclarados todos los matices conceptuales, el principio de 
la propiedad privada “se desprende de” la ética social de la DSI. Pero 
de la DSI no se desprende todo el corpus científico de la EAE, justamente 
porque la DSI no juzga en materia técnica, sino que su campo, como 
ya lo dijimos, es la ética social. Pero sí, en cambio, podemos decir que 
dicho corpus científico no se contradice con la DSI, lo cual es totalmente 
distinto. Daré un ejemplo: sea la proposición A “la dignidad humana 
debe respetarse”, y la proposición B “el ahorro es condición necesaria 
para la formación de nuevo capital”. La proposición B no se des-
prende de la proposición A, y al mismo tiempo la proposición B no 
se contradice con la proposición A. Ahora bien, debemos aclarar que, 
desde el punto de vista lógico formal, el “no contradecirse con” puede 
incluir al “desprenderse de”; esto es, “A” puede no contradecirse con 
“B” y al mismo tiempo desprenderse de “B”. A pesar de ello, hemos 
preferido expresar siempre la expresión “no contradecirse con”, aun-
que sepamos que estemos en un caso que incluya el “desprenderse de”; 
caso cuya aclaración efectuaremos si lo consideramos útil para la clari-
dad de nuestro análisis. Y advirtamos por último que “desprenderse 
de” está utilizado en el sentido de “inferirse deductivamente de”. 

Aclaradas estas cuestiones metodológicas, debemos también 
establecer que cuando nos referimos a la ética social de la DSI, nos 
basamos en el análisis directo de los documentos del magisterio ordi-
nario pontificio. Surge entonces el problema acerca de cuál es nuestro 
criterio interpretativo de dichos documentos. Al respecto debemos 
responder que nuestras fuentes interpretativas son sobre todo cuatro: 1) 
la filosofía y la teología de Santo Tomás de Aquino; 2) la lógica; 3) el 
latín, que constituye la versión oficial de los documentos4; y 4) el no 
                                                           
4 Hemos puesto en un apéndice la versión latina de los textos pontificios y del Vati-
cano II utilizados. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 4

considerar a cada documento como aislado y separado conceptualmen-
te uno del otro*. 

Reiteramos además la aclaración efectuada en nuestro trabajo 
sobre los fundamentos filosóficos y epistemológicos sobre la escuela 
austríaca: no trabajamos con el tema de los fundamentos escolásticos 
de la economía de mercado, aunque indirectamente debamos tocar el 
tema para referirnos a las fuentes que pueda tener tal o cual principio 
asentado en el magisterio pontificio o relacionado con éste5. 

Por último, reitero también mi deseo de un mundo donde 
universalmente se respeten los derechos del hombre, la propiedad 
privada de los medios de producción y el gobierno con poderes limi-
tados, junto con la vivencia cada vez más profunda del eje central del 
Catolicismo: el amor a Dios y al prójimo por el amor a Dios. De allí mi 
convencimiento profundo de no presentar como contradictorios los 
principios de la libertad, por un lado, y los principios del Amor, por 
el otro. 

Porque, en última instancia, y más allá de los problemas so-
ciales, sólo es gozosamente Libre quien vive en el Amor. 

 
 

                                                           
* 2004, 1. Se podría considerar que otro criterio –y fundamental- es la aludida distin-
ción entre los ppios. de derecho natural primario y secundario y las cuestiones opina-
bles del orden temporal. 
5 Un excelente, extenso y detallado estudio sobre los fundamentos escolásticos de la 
economía de mercado se encuentra en la tesis doctoral de Alejandro A. Chafuen: 
Catholics for Freedom: Late-scholastics Economics; Grove City: International College, 1984. 



 5

Capítulo 1 
LA PRIMACÍA DEL BIEN COMÚN 

 
1. Qué es el bien común 
 
Para comenzar ordenadamente nuestro estudio, debemos 

analizar primero el principio de ética social que a nuestro juicio es el 
eje central de la DSI, pues engloba y permite entender a los restantes. 
Nos estamos refiriendo al famoso bien común. 

Los fundamentos metafísicos del concepto del bien común 
demostrarán que son vanas las pretensiones del totalitarismo de utili-
zar este concepto para su propio provecho. 

El bien común es un concepto implicado necesariamente en 
el análisis de la esencia de la sociedad humana. Santo Tomás definió 
así a la sociedad: “…adunatio hominum ad unum aliquid comuniter 
agendum”6, esto es, la unión de los hombres para hacer algo uno 
conjuntamente, o, también la unión de los hombres para algo uno 
que debe ser hecho conjuntamente. Analicemos la gran cantidad de 
principios metafísicos que fundamentan la definición de Santo To-
más. 

Ante todo, la sociedad se nos presenta como un ente de orden, 
esto es, un conjunto de sustancias unidas en torno a un fin. Las má-
quinas que el hombre construye, por ejemplo, no están constituidas 
por sólo una sustancia, sino que varios elementos son ensamblados y 
relacionados entre sí de tal modo que puedan cumplir una determi-
nada finalidad o función. Por eso estos entes se denominan entes de 
orden, porque el orden es precisamente la adecuada disposición de una 
serie de elementos con respecto a un fin o principio de ordenación. 
La noción de finalidad es esencial a la noción de orden; todos los 
órdenes, sean espontáneos o no*, tienen ínsita una finalidad, que es 
justamente aquello por lo cual y en torno a lo cual los elementos del 
orden son colocados y dispuestos, y en función del logro de la aludi-

                                                           
6 Opúsculo Contra Impugnantes Dei cultum et religionem; Cap. 3, c. En: Opuscula Omnia, 
Tomas quartus. París, P. Letheielleux, editoris, 1927. 
* 2004, 2: sobre la no contradicción entre esta noción de orden y la noción de orden 
espontáneo, ver el ensayo agregado en el anexo 6, sobre Hayek y el cristianismo. Ver 
también nuestra Introducción filosófica a Hayek, op.cit. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 6

da finalidad se puede decir si la disposición de los elementos efectua-
da es correcta o no. 

Y la sociedad humana es ente de orden, justamente, porque 
no es una sola sustancia (si lo fuera, estaríamos en una concepción 
sustancialista de la sociedad), ni tampoco la mera suma cuantitativa de 
los seres humanos que la integran. Es un conjunto de elementos, los 
seres humanos (cada uno de los cuales es una persona –sustancia 
individual de naturaleza racional, según la clásica definición–) unidos 
en torno a un fin (el “unum aliquid”). Esa unión está dada por la 
mutua relación que hay entre los elementos del conjunto, relación que 
es algo más que la mera suma de los elementos. Necesariamente hay un 
fin, pues todo agente obra por un fin, y por ende todo hombre obra 
por un fin, y por ende los hombres, al unirse en sociedad, obran tam-
bién por un fin. Pero en este caso se trata de un fin que es común a 
varios: los hombres que integran el grupo social. Y como todo agente 
obra por un fin, que es un bien para el agente, se deduce que el fin 
común a los integrantes del grupo social es para ellos un bien común. 
El bien común de un grupo social es pues el fin común por el cual los 
integrantes de una sociedad se han constituido y relacionado en ella. 
Ese bien común tiene como característica distintiva el hecho de que 
por su propia naturaleza es esencialmente participable y comunicable a los 
integrantes del grupo social. Pues es justamente el bien que es común a 
los integrantes del grupo, que éstos se han unido y relacionado en 
torno a ese fin, y por ende en torno es ese bien común. 

Supongamos que cuatro personas, A, B, C, y D forman un 
club para estudiar el pensamiento de Platón. Los cuatro forman un 
grupo social específico, unidos en torno a un fin, el cual es el estudio 
del pensamiento de Platón. Ese fin común, ese bien común, que es el 
estudio de Platón, puede ser gozado por todos los integrantes de 
dicho grupo social, y así ese bien común es participado por A, B, C y 
D, quienes a su vez encuentran a ese bien común como un bien per-
sonal. Bien común no se opone a bien personal: pues es el bien que 
es común a cada una de las personas que integran el grupo social. Sí, en 
cambio, el bien común se distingue –no necesariamente se contradi-
ce- del bien particular, que es aquel bien que al ser poseído y gozado 
por una persona no puede ser participado por todos los miembros 
del grupo social en cuestión: esto es, el bien particular carece de la 
característica definitoria de todo bien común: como su nombre lo 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 7

indica, ser comunicable, participable. Quiere decir que un bien personal 
puede ser el bien común o un bien particular. En nuestro ejemplo, A 
puede poseer el ejemplar X de los diálogos platónicos, que no necesa-
riamente será utilizado en común por B, C y D; X será en ese caso un 
bien particular de A. 

 
2. El bien común debido 
 
El siguiente paso es dilucidar cuál debe ser el bien común. En 

efecto, nos encontraremos con el siguiente problema: en la sociedad 
humana, las personas que la integran pueden tener fines y bienes 
personales muy diversos. Los seres humanos no desean todos lo 
mismo; su intrínseca racionalidad y libertad produce una diversidad 
de fines en el seno de una misma sociedad. Entonces: ¿cómo hablar 
de un bien común a varios? 

Para contestar este interrogante, recordemos la relación que 
existe entre sociabilidad natural del hombre, la división del trabajo y 
la escasez natural de recursos, cosa que, como ya hemos explicado en 
otra oportunidad7, fue explícitamente analizada por Santo Tomás, 
quien afirmó: “El hombre es por naturaleza un animal político o 
social; cosa que ciertamente se pone de manifiesto en que un solo 
hombre no se bastaría a sí mismo, si viviese solo, en razón de que la 
naturaleza en muy pocas cosas ha provisto al hombre suficientemen-
te, dándole una razón por la cual pueda procurarse las cosas necesa-
rias para la vida, como ser el alimento, el vestido y otras semejantes, 
para obrar todas las cuales no basta un solo hombre viva en socie-
dad”8. 

Hemos citado este texto pues es clave para comprender el 
tema de la sociabilidad natural del hombre, lo cual a su vez es necesa-
rio para dilucidar que es el bien común debido. El hombre es, como 
concluye Santo Tomás, naturalmente social, porque necesita de la socie-
dad para su desarrollo. Y entonces es cuando nos hacemos la pregunta 
ética clave para este punto: ¿cuál debe ser el desarrollo del hombre? 
La respuesta, dependiente de toda la ética iusnaturalista de origen 

                                                           
7 En nuestros “Fundamentos…”; Op. Cit. Cap.3, punto 3. 
8 Suma Contra Gentiles; Ed. Club de Lectores, Buenos Aires, 1951; traducción de María 
Mercedes Bergada. Puede verse el original latino en la edición BAC, Madrid, 1967. 
Libro III, cap. 85. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 8

tomista que está en la base de las encíclicas pontificias, es la siguiente: 
el desarrollo del hombre, desde el punto de vista ético, implica la 
actualización plena de sus potencialidades específicas (fin último sub-
jetivo del hombre), lo cual implica llegar a su fin último, que es Dios 
(fin último objetivo del hombre)9. Y por ende se concluye que, si el 
hombre necesita de la sociedad para su desarrollo, deben darse a ésta 
una serie de condiciones que permitan el aludido perfeccionamiento 
de las potencialidades específicamente humanas, y tal será el bien 
común debido. Tal es el bien común político, que a su vez es para el 
Fin y Bien Común Trascendente de la persona humana, que es Dios. 
Esta es la noción clave del pensamiento pontificio: la sociedad es para 
el hombre. “…Origen y Fin de la vida social ha de ser la conserva-
ción, el desarrollo y perfeccionamiento de la persona humana”, dice 
Pío XII en “Con Sempre”10. Y dice más abajo Pío XII en el mismo 
mensaje: “… la razón, iluminada por la fe, asigna a cada persona y a 
cada sociedad particular en la organización social un puesto determi-
nado y digno, y sabe, para hablar sólo del más importante, que toda 
actividad del Estado, política y económica, está sometida a la realiza-
ción permanente del bien común; es decir, de aquellas condiciones 
externas que son necesarias al conjunto de los ciudadanos para el 
desarrollo de sus cualidades y de sus oficios, de su vida material, inte-
lectual y religiosa…”. Y Juan XXIII recoge estas enseñanzas en una 
definición de bien común que las resume: “…el bien común consiste y 
tiende a concretarse en el conjunto de aquellas condiciones sociales que consienten y 
favorezcan en los seres humanos el desarrollo integral de su propia persona”11. 

Sólo éste, pues, puede ser un bien común a los integrantes del 
grupo social, en cuanto que éstos necesitan de la sociedad en que 
encuentran para desarrollar sus capacidades personales. Esto nos 
permite entender, a su vez, por qué el bien común no contradice en 
absoluto el hecho de que los fines de cada persona sean diversos en el 
marco social. Porque, para lograr esos fines personales, todos necesi-
tan del bien común, que es ese conjunto de condiciones sociales que 
permiten el alcance de dichos fines. Debe distinguirse en este punto, 

                                                           
9 Ver Derisi, O. N.: Los fundamentos metafísicos del orden moral; UCA, Bs. As., ed. de 
1980, cap. III 
10 DP, Op. Cit.; Radiomensaje del 24/12/42. 
11 Enc. Pacem In Terris. Ed. Paulinas, V edición. Texto latino de las Actas Apostolicae 
Sedis en el apéndice. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 9

por tanto, para una mayor claridad y distinción, entre el finis operis y el 
finis operantis de la sociedad humana. Finis operis alude al fin de una 
determinada acción u operación; finis operantis alude al fin del agente 
que está realizando la acción. Esto es: “fin de la obra” y “fin del ope-
rante”. Estos dos fines pueden coincidir en los hechos o no. Por 
ejemplo: supongamos que un arquitecto (el operante) está diseñando 
una casa. El fin de la obra, en cuanto tal (esto es, el fin de lo que se 
está haciendo) es el diseño de la casa; ahora bien, el fin del arquitecto, 
o sea, aquello por lo cual el arquitecto diseña la casa (el finis operantis 
del arquitecto) puede ser pura y simplemente diseñar una casa, por el 
mero gusto de hacerlo (en este caso el fin de la obra y el fin operante 
coinciden), o bien (con disyunción inclusiva) obtener una determina-
da suma de dinero por el diseño de la casa (la cual suma de dinero 
puede desearse a su vez para otra cosa). Y ese será el fin del operante (el 
arquitecto) que se distingue del fin de la obra, pues la suma de dinero 
obtenida no es igual a la casa diseñada. 

Pues bien: en el marco social, todos sus integrantes coincidi-
rán en el finis operis de la sociedad (el fin de la sociedad en cuanto tal, 
el bien común), pero tendrán diversos finis operantis, esto es, diversos 
modos de desarrollar sus capacidades dentro del marco social. Es 
más, se desea el bien común (finis operis) para alcanzar el finis operan-
tis personal. Supongamos que un grupo social está formado por tres 
personas: Juan, Pedro y Pablo. Juan quiere ser médico, Pedro comer-
ciante y Pablo quiere dedicarse a la ingeniería. Pero los tres necesitan 
de determinadas condiciones de vida social (bien común) que permi-
tan que desarrollen sus vocaciones específicas (finis operantis de cada 
uno). El bien común será pues un bien personal común a los integran-
tes del grupo; el finis operantis de cada miembro del grupo será en 
cambio un bien personal específico de cada persona. Y a su vez cada 
persona, a través del desarrollo de su vocación, tiene la posibilidad de 
perfeccionarse como ser humano y alcanzar así su Fin Ultimo perso-
nal, que es Dios Bien Común Trascendente de todo el Universo. 
Pero supongamos que un cuarto integrante del grupo, X, no coincide 
con los otros tres en que a través del desarrollo de su vocación llega-
rán a Dios y actualizarán de ese modo sus potencialidades específicas. 
En ese caso, lo que pertenece al bien común es que X no impida a los 
otros tres cumplir sus fines, pero a su vez éstos no pueden obligar 
coactivamente a X a aceptar su planteo ético trascendente. El bien 



Gabriel J. Zanotti 
 

 10

común permite, facilita el cumplimiento del Fin Ultimo del hombre, 
pero no lo obliga necesariamente. 

Todo esto nos hace entender con claridad este principio bá-
sico de ética social: la primacía del bien común sobre el bien particu-
lar. Este principio, que ha sido utilizado impíamente por los totalita-
rismos para avasallar la dignidad de la persona humana, implica preci-
samente todo lo contrario: significa que deben ser respetadas en el 
marco social las condiciones de vida que permitan el desarrollo de la 
persona. La persona no está para el bien común político, sino que el 
bien común político está para la persona humana. Por eso decía Pío 
XII que el fin de la vida social es el desarrollo de la persona humana, 
lo cual se explícita en las definiciones vistas de bien común; y por eso 
Pío XI había dicho claramente, en contra del totalitarismo marxista, 
que la sociedad es para el hombre y no el hombre para la sociedad12. 
Y de allí, por ende, que todo bien particular que atente contra el bien 
común es un atentado contra la persona humana, pues ésta necesita 
del bien común para su desarrollo. 

 
3. Bien Común y Derechos de la Persona. De la pri-

macía del bien común contra el antipersonalismo 
 
Todo lo anterior es clave para entender lo siguiente: si por 

personalismo entendemos la doctrina por la cual la sociedad humana 
está al servicio de la persona humana, entonces la primacía del bien 
común es un principio esencialmente personalista. Por eso es sencilla-
mente absurda la polémica que se ha dado en el pensamiento católico 
entre quienes enfatizan el bien común y quienes enfatizan la dignidad 
de la persona humana y sus derechos fundamentales. Tiene razón C. 
De Koninck en criticar algunos puntos no muy felices sobre la distin-
ción individuo-persona y el bien común en Maritain, pero es el título 
de su obra (“De la primacía del bien común contra los personalis-
tas”)13 y su posterior utilización por corrientes totalitarias lo que care-
ce totalmente de sentido. Más absurdo aún es oponer el bien común 
a los derechos del hombre, cuando el contenido básico y específico 

                                                           
12 DP, Op. Cit.; tomo II: enc. Divini Redemptoris (1937). Punto 29 de esta edición. 
13 Ed. Cultura Hispánica, Madrid, 1952. Título original en francés: De la Primauté du 
Bien Commun Contre Les Personnalistes; Le Principe De L’Ordre Nouveau. Quebec, Canadá, 
1943. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 11

del bien común político, esto es, la justicia –virtud social por excelen-
cia-, implica necesariamente el respeto a la dignidad humana y los 
derechos que de ésta se derivan. Por otra parte, esta relación entre 
bien común y derechos personales ha sido explícitamente afirmada 
por el Magisterio. Dice Juan XXIII en la Pacem In Terris (Op. Cit.): 
“En la época moderna se considera realizado el bien común cuando 
se han salvado los derechos y los deberes de la persona humana”. 
Afirma el Vaticano II al respecto: “…Puesto que el bien común de la 
sociedad, que es la suma de condiciones de la vida social mediante las 
cuales los hombres pueden conseguir con mayor plenitud y facilidad 
su propia perfección, se asienta sobre todo en la observancia de los 
derechos y deberes de la persona humana…”14. Y dice Juan Pablo II 
sobre este mismo tema: “…El bien común al que la autoridad sirve 
en el Estado se realiza plenamente sólo cuando todos los ciudadanos 
están seguros de sus derechos”15. Esto hace aún más explícito el ab-
surdo de querer utilizar la noción de bien común con fines totalita-
rios: pues es precisamente cuando la justicia no se respeta y por ende 
los derechos de la persona son violados, que se produce el atentado 
directo al bien común. Bien común y totalitarismo son, por ende, 
intrínsecamente incompatibles y contradictorios. 

 
4. Bien común y ley humana positiva 
 
Toda acción humana mala moralmente afecta al bien común; 

pues la sociedad se perjudica en la medida del mal moral en el que 
incurran sus miembros. Pero eso no implica que todas las acciones 
humanas moralmente malas caigan bajo la vigilancia del estado, cuya 
función es custodiar y promover el bien común. Pues la ley humana 
positiva, que es la que queda bajo custodia del estado, abarca, cuando 
es justa, un radio más pequeño, aunque concéntrico, del abarcado por 
la ley natural: abarca sólo aquellas normas fundamentales sin las cua-
les la sociedad humana no puede perdurar, como explícitamente lo 
explica Santo Tomás: “…la ley humana se establece para una multi-
tud de hombres, en la cual la mayor parte no son hombres perfectos 

                                                           
14 Declaración Dignitatis Humanae (7/12/65). Ed. Paulinas, 1981. Texto latino en el 
apéndica. El subrayado es nuestro. Punto 6 de la edición citada. 
15 Enc. Redemptor Hominis (4/3/79); Ed. Paulinas, 1971. Punto 17 de esta edición. 
Texto oficial latino de las Actas, en el apéndice. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 12

en la virtud. Y así la ley humana no prohibe todos los vicios, de los 
que se abstiene un hombre virtuoso; sino sólo se prohiben los más 
graves, de los cuales es más posible abstenerse a la mayor parte de los 
hombres, especialmente aquellas cosas que son para el perjuicio de 
los demás, sin cuya prohibición la sociedad no se podría conservar, 
como son los homicidios, hurtos, y otros vicios semejantes”16. Como 
vemos, dentro de este ámbito se encuentra el respeto al derecho aje-
no, lo cual implica el respeto a los derechos y deberes del hombre. 

                                                           
16 Suma Teológica; I-II, Q. 96, a. 2c. La versión castellana utilizada pertenece al Tratado 
de la ley – tratado de justicia – opúsculo sobre el gobierno de los príncipes, de Ed. Porrúa, Méxi-
co, 1975. Puede verse el texto latino original en la edición Marietti, Torino, 1963. 



 13

Capítulo 2 
EL PRINCIPIO DE SUBSIDIARIEDAD 

 
1. Planteo del problema 
 
Habiendo analizado el eje central de la DSI, nos introduci-

mos ahora en uno de sus principios más importantes con relación al 
tema de la economía de mercado. Pues, en efecto, el principio de 
subsidiariedad es el habitualmente utilizado para delimitar responsabi-
lidades y competencias del estado en la vida social, y por ende tam-
bién en la economía. Debemos analizar entonces si este principio se 
contradice o no con los principios científicos de la economía de mer-
cado sobre la base de la escuela austríaca. 

Antes de la indispensable depuración conceptual sobre el te-
ma de la subsidiariedad, debemos destacar que el problema habitual 
es la contraposición que se realiza entre dicho principio y la economía 
libre. Si bien es cierto que muchas veces se ha presentado a este prin-
cipio como uno de los puntos de contacto más sencillos entre la DSI 
y la economía libre, no es menos cierto que desde la DSI se define al 
“liberalismo económico” como lo que se opone a la subsidiariedad, y 
desde el lado de la economía libre, muchos de sus defensores han 
visto en el concepto de subsidiariedad un peligroso aliciente para que 
el estado realice funciones que irían más allá de su misión específica. 
Pero existe allí una falsa contraposición, y eso es lo que intentaremos 
demostrar. 

Ante todo, no debemos olvidar el problema terminológico 
con respecto al vocablo “liberalismo”, problema al que ya hicimos 
referencia en nuestro ensayo sobre el liberalismo y la religión Católi-
ca. Así como desde el punto de vista político se designa, en la DSI, 
bajo el término “liberalismo” al racionalismo iluminista (de 1ro. , 2do. 
y 3er. grado); al laicismo anticatólico y a las democracias ilimitadas de 
tipo rousseauniano, así también, en la DSI, el término “liberalismo 
económico” –por una extensión del problema político a la parte so-
cioeconómica- es utilizado para designar lo que expresamente se opone 
al bien común (esto lo habíamos visto también en nuestro referido 
ensayo), a la subsidiariedad, a la función social de la propiedad, a la 
justicia en las retribuciones laborales. Nuestra metodología en este 
caso será la misma: mostrar la equivocidad del término “liberal” y 



Gabriel J. Zanotti 
 

 14

demostrar que bajo una genuina economía de mercado no hay oposi-
ción a los aludidos principios de ética social. 

Pero no dejemos de observar explícitamente el problema 
terminológico aludido con respecto al principio de subsidiariedad 
(que abreviaremos “PS”). Por ejemplo, en su discurso “Crisis de po-
der y crisis de civismo”, del 14/7/54, Pío XII 17, después de una 
enérgica condena al estatismo (que después veremos), dice lo siguien-
te: “…Ahora bien, si es cierto que no se puede negar al Estado un 
derecho que le rehusaba el liberalismo, no es menos cierto que su 
misión no es, en principio, la de asumir directamente las funciones 
económicas, culturales y sociales que pertenecen a otras competen-
cias”. Como vemos, a la vez que se defiende a la iniciativa privada en 
todos los campos de la vida social, “liberalismo” aparece como lo 
niega el PS. Es pues este un ejemplo claro del problema terminológi-
co aludido. 

 
2. El principio en cuanto tal  
 
Comencemos entonces con la parte clave de la depuración 

conceptual que debemos realizar. O  sea: qué es  el PS, qué es lo que 
verdaderamente expresa. Para ello, nada mejor que citar a uno  de sus 
mejores expositores: Pío XI, quien , en la Quadragesimo anno  (QA) 
dice así: “…como no se puede quitar a los individuos y darlo a la 
comunidad lo que ellos pueden realizar con su propio esfuerzo e 
industria, así tampoco es justo, constituyendo un grave perjuicio y 
perturbación del recto orden, quitar a las comunidades menores infe-
riores lo que ellas pueden hacer y proporcionar y dárselo a una socie-
dad mayor y más elevada, ya que toda acción de la sociedad, por su 
propia fuerza y naturaleza, debe prestar ayuda a los miembros del 
cuerpo social, pero no destruirlos y absorberlos”18. Bien, este es el 
famoso principio de subsidiariedad. Obsérvese que es un principio 
que rige para toda organización social, y no sólo para el estado. Y 
obsérvese además que está expresado en una forma negativa: las co-
munidades superiores no deben hacer lo que las comunidades inferio-
res y los individuos puedan ( y por ende deban) hacer por sí mismos. 
Efectuemos pues importantes deducciones. Las comunidades supe-
                                                           
17DP, Op. Cit. 
18 DP, Op. Cit.: punto 79 de esa edición 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 15

riores no deben hacer lo que las inferiores pueden. Eso implica que 
estas últimas deben hacer lo que las primeras  no  deben, pues de lo 
contrario forzarían a éstas a hacer lo que no deben. Segundo, si las 
comunidades superiores no deben hacer lo que las inferiores pueden, 
eso implica que las superiores deben hacer lo que por naturaleza las 
inferiores no pueden. El principio de lo que la comunidad inferior 
puede o no puede hacer es la naturaleza de dicha comunidad, pues el 
operar sigue al ser 19 . Y, por ende, la comunidad superior no debe 
hacer lo que por naturaleza  la inferior puede. Por ejemplo, el  Episco-
pado no debe hacer lo que por naturaleza la Parroquia puede hacer. 

Como vemos, estamos ante un principio universal, son su 
propia lógica interna, y que  puede aplicarse a todos los casos particu-
lares, según la naturaleza de las comunidades en cuestión. Aplicado 
entonces el principio al caso del estado y la sociedad en general, ex-
presará que el estado no debe hacer  lo que los particulares (solos o 
en asociación libre) pueden hacer por sí mismos. Como vemos, no se 
afirma, en primera instancia, que el estado debe hacer lo que los par-
ticulares no pueden, sino que eso es una deducción posterior. Ahora 
bien, surge entonces el problema acerca de qué es  lo que los particula-
res pueden o no hacer. Es aquí cuando se objeta que el PS da lugar a 
confusiones, pues no especifica cuáles son las competencias esencia-
les del estado y los particulares. Pero hemos visto que el principio es 
universal, y por ende se aplicará en cada caso según la naturaleza de 
las sociedades en cuestión, naturaleza que delimitará la función espe-
cífica de cada una. También el principio “el bien debe hacerse y el 
mal evitarse” es universal y no especifica en primera instancia qué es 
el bien y qué es el mal, pero no por ello el principio es falso. Por 
supuesto que, en una segunda instancia, habrá que especificar qué es 
el bien y qué es el mal. En el caso del PS, se nos presenta pues el 
mismo problema, que es el que pasaremos a analizar. 

 
 
 
 

                                                           
19 Ver Santo Tomás de Aquino: Suma Contra Gentiles (OP. Cit.); Libro III, cap.97. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 16

 
3. La delimitación de las competencias específicas  
 
Según las deducciones efectuadas, en el caso del estado debe-

rá decirse que a éste compete todo aquello que por naturaleza no 
pueden hacer los particulares. Y los particulares, por naturaleza, no 
deben hacer lo que por naturaleza compete al estado. Quiere decir 
esto que cuando el estado cumple las funciones que por naturaleza le 
competen, está respetando el PS, pues en este caso los particulares 
hacen todo aquello que por naturaleza (o esencia) el estado no debe, 
mientras que reciben del estado la ayuda (subsidium) que específica-
mente éste debe prestar. Debemos entonces ver cuál es, en el Magis-
terio, la función esencial del estado. Habíamos visto en el capítulo 
anterior que el estado se constituye par velar por el bien común. Y 
habíamos visto que el elemento fundante del bien común es la justi-
cia, y el respeto a los derechos y deberes de la persona, derivado de la 
justicia. Hay pues una relación esencial entre bien común y derechos 
personales. Y tal cosa es afirmada claramente por Pío XII – y reitera-
do, como vimos, por Juan XXIII, Juan Pablo II y el Vaticano II- en 
su discurso del 1/6/41, para conmemorar el 50 aniversario de la Re-
rum Novarum. Dice así Pío XII: “Tutelar el campo intangible de los 
derechos de la persona humana y hacerle llevadero el cumplimiento 
de sus deberes, debe ser  oficio esencial de todo poder público. ¿Acaso 
no lleva esto consigo el significado genuino del bien común, que el 
Estado está llamado a promover? ”20 . El texto es lo suficientemente 
claro: el cuidado de los derechos y deberes de la persona humana es 
misión esencial de los poderes públicos; es más, es lo que por naturaleza 
le compete al estado, dado que el contenido esencial del bien común 
es la justicia. Tal cosa es por ende la que esencialmente está reservada 
al estado y no a los particulares. Por eso Pío XII, con toda coheren-
cia, afirmaba lo visto en el texto citado al principio de este capítulo, a 
saber, que la misión del estado no es, en principio, “… la de asumir 
directamente las funciones económicas, culturales y sociales que per-
tenecen a otras competencias”. Por lo tanto, el “subsidium” o ayuda 
específica (o misión específica) que el estado debe brindar, que le 
compete por su propia naturaleza, es la protección de los derechos 
del hombre. Su misión es pues específicamente subsidiaria, esto es, 
                                                           
20 DP, Op. Cit.: El subrayado es nuestro. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 17

hacer sólo aquello que los particulares no pueden, lo cual es la pro-
tección de las normas básicas de justicia (derechos y  deberes de la 
persona) según las cuales los particulares deben realizar sus propias 
actividades. 

Como vemos, no hay ningún tipo de contradicción con una 
de las exigencias centrales de los partidarios de la economía de mer-
cado, esto es el respeto a la libre iniciativa privada. Cuando veamos el 
tema de la propiedad volveremos sobre este punto. Por ahora, debe-
mos señalar que, desde el punto de vista de la EAE, lo que actúa 
“fuera del mercado” (ver nuestros “Fundamentos…”; Op. Cit.; cap. 
5, t. 59) provoca “deseconomización de recursos”, esto es, el hecho 
de que determinados recursos son utilizados en actividades que los 
consumidores habían señalado como no prioritarias. Pero esto no 
presenta contradicción con el principio de ética social que estamos 
analizando, por dos razones. Primero, porque es obvio que toda acti-
vidad estatal, por su propia naturaleza, utiliza recursos que hubieran 
sido utilizados por los consumidores en otras actividades (considera-
das por ellos prioritarias), para volcarlos a sus funciones específicas. 
Lo cual implica deseconomización. Esa deseconomización, sin em-
bargo, está éticamente justificada pues el costo que el conjunto de 
ciudadanos debe pagar para mantener las actividades del estado son 
necesarias para la protección del bien común, bien común sin el cual 
la iniciativa privada no puede funcionar. Segundo, porque, según las 
premisas que venimos estableciendo, esto no implica que el estado 
dará un privilegio (un “subsidium” indebido) a tal o cual empresa privada 
para que ésta funcione independientemente de su eficiencia en satis-
facer a los consumidores, lo cual es atentatorio contra el bien común. 
Si eso sucede, estamos ante un caso de una errónea aplicación con-
creta del PS. Allí el estado se ha atribuido una función que por natu-
raleza no le compete. Por ende, si no se razona correctamente, las aplicacio-
nes concretas del PS serán erróneas. Pero eso no invalida al principio en 
cuanto tal. 

Por supuesto, siempre habrá discusiones sobre qué es lo que 
compete por esencia del estado, aunque se haya establecido, como el 
mismo Magisterio lo hace, que el bien común consiste sobre todo en 
la protección de los derechos y deberes del hombre. Pues el punto a 
determinar en ese caso es cuáles son las actividades relacionadas con 
dicha protección. Solamente no se presenta esta discusión en el caso 



Gabriel J. Zanotti 
 

 18

del anarquismo, pero ese no es nuestro caso. En nuestra opinión, y 
coincidiendo con F. A. von Hayek, en el cap. XIV de su obra Derecho, 
Legislación y Libertad21, creemos que, en principio, hay actividades in-
trínsecamente relacionadas con la protección de los derechos del 
hombre que no necesariamente serán brindadas por la iniciativa privada 
(obsérvese que no digo que sea imposible que ésta las brinde), las 
cuales deben ser brindadas por ende por el estado. La protección de 
la seguridad e higiene públicas, sobre todo en caso de catástrofes 
naturales o emergencias sanitarias; el cuidado de las vías de comuni-
cación; la fijación de unidades de peso y medida; el suministro de 
diversas clases de informaciones estadísticas sobre actividades estata-
les; el control de sanidad e higiene en el suministro de ciertos servi-
cios; los registros de propiedad; el registro no obligatorio de ciertas 
profesiones, por razones de seguridad pública; la restricción del con-
sumo de ciertos artículos; la protección de la intimidad personal; el 
establecimiento de normas de seguridad sobre condiciones mínimas 
de ecología y protección del equilibrio del medio ambiente*. 

Ya nos podemos imaginar lo poco que parecerá ésto a algu-
nos; lo mucho que parecerá a otros. Reconocemos la coherencia de 

                                                           
21 Unión Editorial, Madrid, 1979. 
* 2004, 4. Ahora yo no diría que esas actividades “deben” ser proporcionadas por el 
estado, pues en todo caso se trata de bienes públicos eventualmente privatizables. La 
premisa intermedia, opinable en relación a ppios. primarios del derecho natural, que 
está aquí en juego, es el tema de los bienes públicos. Si alguien está formado en la 
teoría habitual de que los bienes públicos, junto con las externalidades negativas, son 
un ejemplo de “fallas del mercado”, entonces esa premisa adicional implicará la con-
clusión de que el estado debe ocuparse de aquellas actividades que se consideran 
políticamente indispensables y que el mercado no puede, “intrínsecamente” propor-
cionar. En cambio, si la premisa adicional parte de la EAE, todo bien público (escaso) 
que sea gubernamental es potencialmente privatizable, y en ese caso la acción del 
mercado, partiendo de la misma premisa (el ppio. de subsidiariedad) será mayor. Esto 
explica que partiendo de un mismo ppio (el de subsidiariedad) como premisa mayor, 
según sea la premisa menor (la teoría de los bienes públicos que se maneje), intrínse-
camente opinable en relación a la Fe, la conclusión será diferente. El ppio. de subsi-
diariedad no resuelve por ende por sí sólo el radio de acción del gobierno. Es necesa-
ria una premisa adicional: la teoría de los bienes públicos. Pero esta premisa adicional 
es opinable. Dado todo lo que hemos explicado sobre la opinabilidad de las cuestio-
nes temporales, esta opinabilidad no es un defecto. En todo caso, es algo a lo cual, 
dado cierto clericalismo mental imperante, muchos católicos no están acostumbrados. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 19

quien evita totalmente esta discusión una vez admitido que el estado 
no debe existir. Pero, reiteramos, no es nuestro caso*. 

 
4. El principio de subsidiariedad y el respeto a la dig-

nidad de la persona humana 
 
Respetar a la persona humana es respetar su dignidad natural; 

respetar su dignidad natural es respetar su capacidad de decisión –
derivada de su racionalidad y libre albedrío- en la elaboración de su 
propio proyecto vital, con el solo límite de no atentar contra las nor-
mas de justicia que deban ser  garantizadas por la ley humana positi-
va. Por lo tanto, si la persona humana es sometida a la dependencia 
del estado con respecto a sus actividades y proyectos, de manera que 
la consecución, éxito y/o fracaso de los mismos dependa de la volun-
tad de los gobernantes, ya no se está respetando a la persona en cuan-
to tal. En ese caso, se la está tratando totalitariamente como un au-
tómata, sin capacidad de decisión propia, y se atenta contra sus dere-
chos fundamentales. 

Dice Juan XXIII: “La dignidad de la persona humana requie-
re además que el hombre, en el obrar, proceda consciente y libremen-
te. Por lo cual, en la convivencia con sus conciudadanos, tiene que 
respetar los derechos, cumplir las obligaciones, actuar en las mil for-
mas posibles de colaboración en virtud de decisiones personales, es 
decir, tomadas por convicción, por propia iniciativa, en actitud de 
responsabilidad, y no en fuerza de imposiciones o presiones prove-
nientes las más de las veces de fuera. Convivencia fundada exclusi-
vamente sobre la fuerza, no es humana. En ella, efectivamente, las 
personas se ven privadas de libertad, en vez de ser estimuladas a des-
envolverse y perfeccionarse a sí mismas”22. 

Lo que acabamos de citar es importantísimo, pues nos dice 
claramente que la convivencia basada solamente en la fuerza no es 
humana –esto es, adecuado a la naturaleza humana-. Y cuando el 
estado toma aquellas actividades que por naturaleza competen a los 

                                                           
* 2004, 5. No “era” nuestro caso. Ahora estamos abiertos a un programa de investiga-
ción donde pueda concebirse una sociedad sin el estado-nación tal como se concibe a 
este último en la modernidad. Lo cual no es incompatible con la noción tradicional de 
“auctoritas”. 
22 Enc. Pacem in Terris (Op. Cit.); punto 34. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 20

particulares –las cuales, en las palabras de Juan XXIII, deben ser “… 
tomadas por convicción, por propia iniciativa, en actitud de responsabi-
lidad…”23- no se está respetando por ende la dignidad de la persona. 
Luego, el hecho de que el estado no interfiera en aquellas actividades 
que pertenecen por naturaleza a la actividad privada, es respetar a la 
persona humana en cuanto tal. Cuando lleguemos a la parte de la 
propiedad privada –relacionada íntimamente con el PS: “La economía 
–por lo demás, como las restantes ramas de la actividad humana- no 
es por naturaleza una institución del Estado; por el contrario, es el 
producto viviente de la libre iniciativa de los individuos y de sus 
agrupaciones libremente constituidas”24. Como vemos, el texto se 
refiere a la libre iniciativa privada en el campo económico, pero en 
este momento destacaremos lo que Pío XII aclaró entre guiones: “-
por lo demás, como las restantes ramas de la actividad humana- “ 
(esto es, las actividades culturales y sociales a las que se refería el pontífi-
ce en la cita del punto 1 de este capítulo). Como se puede observar, 
las restantes ramas de la actividad humana pertenecen  por naturaleza a 
la iniciativa privada, excepto lo que el mismo Pío XII aclaró que per-
tenece por naturaleza al estado. Demos vuelta la frase, y nos queda lo 
siguiente: las actividades sociales y culturales –por lo demás, como la 
actividad económica- no son por naturaleza una institución del esta-
do; por el contrario, son el producto viviente de la libre iniciativa de 
los individuos y de sus agrupaciones libremente constituidas. El PS, 
por ende, implica respetar la iniciativa privada en todos los ámbitos de 
la vida social (y por lo tanto, también en lo económico); y esa es la ma-
nera de respetar a la persona humana en cuanto tal. Esta relación 
entre el PS, la iniciativa privada y el respeto a la persona, está clara-
mente expresada por A. F. Utz. En su libro Etica Social 25, cuando 
expresa que “…Es manifiestamente imposible entender el principio 
de subsidiariedad como norma fundamental de la mera ayuda y de la 
máxima abstención posible de la sociedad frente al individuo, si no se 
presupone el reconocimiento de alguna categoría que sirva como 
fundamento a esta exigencia. Mas ¿cuál es este fundamento? Al de-
fender el principio de subsidiariedad se ha alegado que el hombre, 

                                                           
23 El subrayado es nuestro. 
24 DP, Op. Cit.; discurso “Avecc Une Egalle Sollicitude”, del 7/5/49, a los delegados 
de la Unión Internacional de las Asociaciones Patronales Católicas”. 
25 Harder, Barcelona, 1964. Cap. 9, V, 2. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 21

como persona, existe antes que la sociedad, y sobre todo con anterio-
ridad al estado, y que como persona tiene su propio fin, que, por 
tanto, la sociedad no es más que un medio que coopera a alcanzar 
este fin de manera más fácil y más segura”. 

No hay contradicción, por ende, entre el PS y la aplicación de 
una genuina economía de mercado, basada en el respeto a la dignidad 
de la persona y la iniciativa privada que surge del respeto a dicha dig-
nidad. Los problemas surgen por erróneas aplicaciones concretas del referido 
principio, que creen ver una aplicación del mismo cuando no hay más que un 
privilegio sectorial (un “subsidium” indebido, como dijimos) que atenta contra 
el bien común, pues en ese caso se privilegia al bien particular por sobre el bien 
común. Pero eso no afecta al principio en cuanto tal26. 

                                                           
26 Por otra parte,  si se encuentra un término más claro y distinto para designar al PS, 
mejor. Lo importante es el concepto que está detrás. 



 

 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 23

Capítulo 3 
LA FUNCIÓN SOCIAL DE LA PROPIEDAD 

 
1. Planteo del problema 
 
Pasamos ahora a analizar el tercer gran principio de la DSI y 

su relación con la economía de mercado. Contrariamente al PS, este 
principio es bien visto con menos simpatía por los partidarios de la 
economía de mercado, pues no es poco frecuente que sea utilizado 
como justificación del estatismo en la vida económica. Pero no es 
éste el mayor problema, pues ya hemos visto que el estatismo es in-
compatible con el mismo PS. El Problema central consiste a nuestro 
juicio en la concepción del derecho de propiedad. Y es en este punto 
donde la DSI designa bajo el término “liberalismo económico” (co-
mo vemos, el siempre presente problema terminológico) a una con-
cepción de la propiedad que se opone a la concepción cristiana de la 
propiedad. Nuestro trabajo, pues, será el mismo: dilucidar el signifi-
cado de los términos; explicar los conceptos a los cuales se refieren 
los términos; enumerar las posibilidades lógicas de división temática y 
efectuar las deducciones correspondientes, mediante el encadena-
miento lógico de las proposiciones, para terminar concluyendo la 
ausencia de contradicción entre una genuina economía de mercado y 
la concepción cristiana de la propiedad. 

De igual modo que hicimos con el PS, veamos un ejemplo 
donde en el Magisterio se contrapone una concepción “liberal” de la 
propiedad con la cristiana. El ejemplo lo encontramos en la encíclica 
“Laborem exercens” de Juan Pablo II. Está hablando el Papa acerca 
del principio de la Iglesia sobre la propiedad, y afirma: “… Tal prin-
cipio se diferencia al mismo tiempo, del programa del capitalismo, 
practicado por el liberalismo y por los sistemas políticos, que se refie-
ren a él. En este segundo caso, la diferencia consiste en el modo de 
entender el derecho mismo de propiedad. La tradición cristiana no ha 
entendido nunca este derecho como absoluto e intocable. Al contra-
rio, siempre lo ha entendido en el contexto más amplio del derecho 
común de todos de usar los bienes de la entera creación: el derecho de 



Gabriel J. Zanotti 
 

 24

propiedad privada como subordinado al derecho al uso común, al destino uni-
versal de los bienes”27. 

El párrafo es muy significativo en cuanto a la diferencia con-
ceptual. El problema por ende es el siguiente: la economía de merca-
do, fundamentada en la escuela austríaca, ¿es contradictoria con el 
“destino universal de los bienes”? ¿Qué quiere decir tal cosa? ¿Y qué 
relación tiene ello con la función social? 

Comencemos pues a desentrañar los principios de solución. 
 
2. El principio en sí mismo. Su fundamento 
 
El principio de la función social de la propiedad afirma que 

ésta debe cumplir una “función social”. ¿Qué significa tal cosa? Signi-
fica que pueda adecuarse al bien común. Esto es, el sistema de propie-
dad no debe ser contradictorio con el bien común del marco social. Y 
eso, a su vez, ¿por qué? Porque, según la concepción cristiana, Dios 
ha dado los bienes de la Creación en común al género humano para 
que éste los utilice para beneficio de todos los hombres. Tal cosa es 
lo que en terminología neotomista se denomina derecho natural pri-
mario. Y es después, en una deducción posterior, cuando se razona de 
este modo: ¿cuál es la manera en la cual más eficientemente se cum-
ple el precepto del destino común de los bienes? ¿de qué modo orga-
nizar la propiedad de los mismos para que ésta beneficie máxima-
mente a todos los hombres? Y es entonces cuando se responde28: con 
el régimen de propiedad privada de los bienes de consumo y de pro-
ducción; y así la propiedad aparece como un derecho natural secunda-
rio (significando “secundario” que se ha llegado a él en una deducción 
posterior; no significa “sin importancia”)29. Allí está justamente su 
“función social”30. El Vaticano II afirma claramente esta relación 
conceptual entre la función social y la fundamentación y caracteriza-

                                                           
27 En L ‘Osservatore Romano, Año XIII, Nro 664, 20/9/81. Punto 14. 
28 Santo Tomás de Aquino: Summa Theologiae, II-II, Q. 66, a. 2, c. Marietti, Torino, 
1963. 
29 Recuérdese que en nuestro ensayo acerca del Liberalismo y la religión Católica (Op. 
Cit.), fundamentábamos el derecho natural de propiedad precisamente en su utilidad 
social, demostrando que es necesario para economizar recursos y elevar el nivel de 
vida.  
30 Ver Höffner, Joseph: Manual de Doctrina Social Cristiana; Rialp, Madrid, 1974. Se-
gunda parte, sección 3ra., punto 4. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 25

ción del derecho de propiedad como secundario: “… La propiedad 
privada comporta, por su misma naturaleza, una función social que 
corresponde a la ley del destino común de los bienes”31. 

Por eso en la DSI la propiedad aparece como un derecho na-
tural: por su utilidad social; por ser el medio para cumplir con el pre-
cepto del destino común y universal de los bienes*. Es interesante, al 
respecto, observar que esta concepción es muy cercana a muchos de 
los acérrimos defensores del derecho de propiedad. Veamos por 
ejemplo el siguiente párrafo: “…Lo mismo si nos atenemos a la razón 
natural, que nos enseña que los hombres, una vez nacidos, tienen el 
derecho de salvaguardar su existencia, y por consiguiente, el de comer 
y beber y el de disponer de otras cosas que la Naturaleza otorga para 
su subsistencia, que si nos atenemos a la Revelación, que nos propor-
ciona un relato de cómo Dios otorgó el mundo a Adán, y a Noé y sus 
hijos, resulta completamente claro que Dios, como dice el rey David 
(Salmo CXV, 16), ‘Entregó la tierra a los hijos de los hombres’, se la 
dio en común al género humano. Pero, después de dar eso por su-
puesto, paréceles a algunos grandísima dificultad explicar cómo pue-
de nadie conseguir la propiedad de una cosa cualquiera… Sin embar-
go, trataré de demostrar de qué manera pueden los hombres tener 
acceso a la propiedad en varias parcelas de lo que Dios entregó en 
común al género humano, y eso sin necesidad de que exista un acuer-
                                                           
31 Gaudim et Spes, punto 71, Op. Cit. 
* 2004, 6. Cabe hacer algunas importantes aclaraciones adicionales. Uno, que hablar 
de “destino universal de los bienes” es una expresión intrínsecamente religiosa, rela-
cionada al contexto de la creación divina, donde todo lo creado, no racional, es “pa-
ra” el ser humano, y éste, para Dios. Quien a partir de esta expresión crea que no hay 
escasez natural de recursos incurre en un non sequitur y mezcla los planos. Por su-
puesto, dado que el cristiano vive en la “abundancia de la Gracia de Dios”, cabe 
reconocer que la escasez de bienes y servicios no le es a veces un tema fácil o agrada-
ble, pero ello no implica que lo que la EAE estudia sobre la escasez no pueda ser 
considerada como una opinable premisa adicional (de razón) a partir de la cual inferir 
nuevas razones para la propiedad como derecho natural secundario. En segundo 
lugar hay que agregar que los textos de Santo Tomás sobre la propiedad, en sus 
aspectos ius-naturalistas más fundamentales, admiten ser compatibilizados con lo que 
hoy, en una economía de acumulación de capital, llamamos propiedad privada de los 
medios de producción. Pero Santo Tomás escribe en un contexto feudal que no hay 
que olvidar, y ello se nota palmariamente en sus textos. Cualquier intento de hacer de 
esos textos una lectura literal, no histórica, de la cual inferir directamente, ya el socia-
lismo, ya el capitalismo, como en el siglo XX se los entiende, incurre en un mismo 
error hermenéutico. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 26

do expreso de todos cuantos concurren a esa posesión común”. Lo 
que acabamos de citar corresponde al cap. V del Ensayo sobre el Gobier-
no Civil de J. Locke; capítulo en el que trata acerca de la propie-
dad32.Como vemos, Locke, habiendo explicado el destino universal 
de los bienes, tratará de explicar cómo pueden organizarse los hom-
bres con el régimen de propiedad privada precisamente a causa de ese 
destino universal*. 

El Magisterio Pontificio, basándose en las doctrinas sobre es-
te tema que ya se expresaban claramente desde Santo Tomás33 , afir-
mó enfáticamente el derecho natural de propiedad, especialmente 
desde León XIII. Nos remitimos en este caso a nuestro artículo Pro-
piedad Privada, en el cual exponemos una larga serie de citas pontificias 
sobre la materia34, de documentos tales como Quod apostolici muneris, 
de León XIII (1878); Rerum Novarum, de León XIII (1891); Fin dalla 
prima nostra Enciclica de Pío X (1903); Quadragesimo anno, de Pío XI 
(1931); el discurso sobre el cincuentenario de la Rerum Novarum, de 
Pío XII, La Solemnitá (1941); Radiomensaje Oggi, de Pío XII (1944); 
mensaje Col cuore aperto, de Pío XII (1955); Mater et magistra, de Juan 
XXIII (1961). Quisiera destacar en este caso lo afirmado por Juan 
XXIII en Mater et magistra sobre este tema, porque enmarca el dere-
cho natural de propiedad en el personalismo cristiano al cual nos 
hemos referido en los dos capítulos anteriores: “… El derecho de 
propiedad privada, extendido incluso a bienes productivos, tiene 
validez en todo tiempo, en cuanto que se funda en la naturaleza mis-
ma de las cosas, que nos enseña que los individuos son anteriores a la 
sociedad civil y que, por ello, la sociedad civil se ordena al hombre 
como finalidad suya”35. 

                                                           
32 Ed. Aguilar, Madrid, 1969. 
* 2004, 7. Hoy no hubiéramos citado este texto de J. Locke. La argumentación del 
trabajo y la adquisión original son extrañas a lo que consideramos una fundamenta-
ción sanamente utilitaria (anexo 6) de la propiedad, en sí compatible con Santo To-
más. 
33 Ver Höffner, Op. Cit., y Chafuen, Alejandro A., Op. Cit., cap. III. 
34 En Rev. “Ideas sobre la Libertad”; Centro de Estudios sobre la Libertad, Bs. As. 
Nro 42, año XXV, diciembre de 1983. 
35 DP, Op. Cit. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 27

3.  La libre iniciativa privada y el bien común 
 
Hasta ahora hemos visto que la DSI afirma el derecho natu-

ral de propiedad. Ahora bien: de la afirmación del derecho a la pro-
piedad privada de los medios de producción se desprende como co-
rolario el respeto a la libre iniciativa que surge como resultado del 
ejercicio del derecho de propiedad. En este punto no hay tampoco 
contradicción con el Magisterio Pontificio. Para demostrarlo será 
necesario reiterar las citas que habíamos utilizado en nuestro artículo 
Propiedad Privada (Op. Cit.). En primer lugar, tenemos el texto que ya 
citamos al hablar del PS: “La economía –por lo demás, como las 
restantes ramas de la actividad humana- no es por naturaleza una 
institución del Estado; por el contrario, es el producto viviente de la 
libre iniciativa de los individuos y de sus agrupaciones libremente 
constituidas” (Pío XII, 7/5/49). También afirma Pío XII, el 14/7/54, 
en una carta dirigida al profesor Charles Flory, con motivo de la XLI 
Semana Social de Francia: “… La fidelidad de los gobernantes a este 
ideal será su mejor salvaguarda contra la doble tentación que le ace-
cha ante la amplitud creciente de su tarea: tentación de debilidad, que 
les haría abdicar bajo la presión conjugada de los hombres y los acon-
tecimientos; tentación inversa de estatismo, por la que los poderes 
públicos llegarían a sustituirse indebidamente a la libre iniciativa pri-
vada para regir de forma inmediata la economía social y los otros 
campos de la actividad humana”36. Y Juan XXIII, en la Mater et magis-
tra, afirma: “...Hay que establecer ante todo que, en el orden econó-
mico, la parte principal corresponde a la iniciativa privada de los indi-
viduos, ya trabajen solos, ya asociados con otros para el logro de 
intereses comunes” 37. Incluso, debemos destacar un texto importan-
tísimo, donde Pío XII explica cómo colabora la iniciativa privada con el bien 
común, destacando su función social: “Este vuestro trabajo –dice en su 
discurso del 13/4/56 a los pequeños  empresarios 38- demuestra, una 
vez más, lo que puede, en el campo de la producción, la actividad 
privada bien entendida y convenientemente libre. Ella contribuye a 
acrecentar la riqueza común y, además, a aligerar la fatiga del hombre, 
a elevar el rendimiento del trabajo, a disminuir el costo de producción 
y a acelerar la formación del ahorro”. La iniciativa privada, por tanto:  

                                                           
36 DP, Op. Cit., tomo II, p. 1022. 
37 DP, Op. Cit., t. III, p. 1161. 
38 DP, Op. Cit., t. III, p. 988. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 28

1) acrecienta la riqueza común (destáquese “común” y relacióneselo 
con el “destino común de los bienes”); 2) aligera la fatiga del hombre; 
3) eleva el rendimiento del trabajo; 4) disminuye el costo de produc-
ción; 5) acelera la formación del ahorro. ¿No está bien clara y distinta, 
allí, la “función social” de la propiedad y la libre iniciativa? 

Pero aquí no termina el problema. Al contrario, comienza lo 
más arduo. Porque hasta ahora hemos visto que la DSI afirma el 
derecho natural de propiedad y la libre iniciativa privada, relacionada 
ambas cosas con la función social de la propiedad y el bien común. 
Ninguna contradicción hasta aquí con la EAE, cuya afirmación cien-
tífica sobre el tema de la propiedad es que es necesaria para economi-
zar recursos, esto es, permitir el cálculo económico, lo cual, ya desde 
el punto de vista de la ética social, de ningún modo es contradictorio 
con el bien común. 

La dificultad consiste en lo siguiente: no habría inconvenien-
te, por parte de la DSI, en admitir la libre iniciativa privada, pero no 
“regulada por el mercado”, como diría la escuela austríaca, sino “re-
gulada por el estado en función del bien común”. Pues dijo Pío XI, 
en la QA39, que “… la libre concurrencia no puede regir en modo 
alguno la economía”, y que es necesario recurrir a un nuevo principio 
rector. 

Como vemos, la dificultad que ahora se plantea es grave, y 
ahora debemos por ende maximizar nuestra delimitación conceptual. 

 Ante todo: ¿qué significa libre iniciativa privada? Pues es en 
la delimitación del calificativo “libre” donde está el nudo de la cues-
tión. ¿Significa acaso “libre para cualquier cosa”? Pues en ese caso 
implicaría libre iniciativa privada para, por ejemplo, tomar el té, matar 
a mi vecino, tocar el piano, leer un libro, robar un banco, etcétera. O 
sea, libre para cualquier cosa, buena o mala. 

Descartando, desde luego, este primer significado, es obvio 
que la libre iniciativa privada debe transitar por determinados “cáno-
nes”, esto es, descartando que signifique un libertinaje total, se dedu-
ce que la libre iniciativa debe ser “regulada”, lo cual implica: sometida 
a determinadas reglas o normas por las cuales debe circular. 

Una vez establecido este punto, debemos entonces analizar 
qué significa, a su vez, que la libre iniciativa esté sometida a normas. 
¿De qué normas se trata ¿ Para responder a la cuestión, recordemos 
                                                           
39 DP, Op. Cit., punto 88. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 29

que la normatividad a la cual la iniciativa privada debe someterse está 
regulando el movimiento que surge del ejercicio al derecho de propiedad. 
Por ende, la clave de la cuestión es que dicha normatividad no anule el 
derecho de propiedad. Para lo cual, a su vez, debe dilucidarse cuál es 
la esencia del derecho de propiedad. 

Llegando este momento del análisis, debemos introducirnos 
por un momento en un punto específico de economía política, para 
analizar qué significa economizar recursos en el mercado. Economi-
zar recursos en el mercado significa satisfacer las necesidades priori-
tarias de los consumidores (las personas humanas en su función de 
demandantes) con el método menos costoso posible. Este es casi el 
ABC de la economía política, que incluso es aceptado por economis-
tas no pertenecientes a la escuela austríaca. Esto es, dada la escasez de 
recursos, éstos deben ser economizados, o sea, utilizados en las nece-
sidades prioritarias, con el menor costo posible. 

En el marco social, como dijimos, eso implica que deben sa-
tisfacerse las necesidades prioritarias de los consumidores con el 
menor costo. El proceso entonces se divide en dos partes. En primer 
lugar, la determinación de las necesidades prioritarias. En segundo 
lugar, que las mismas sean satisfechas del modo menos costoso posi-
ble. En el mercado, donde, por definición (ver nuestros “Fundamen-
tos…”Op. Cit, cap. 3, punto 5), estamos en presencia de propiedad 
privada, dicho proceso se cumple de la siguiente manera. En primer 
lugar, los consumidores, mediante sus compras y/o abstenciones de 
comprar, van dirigiendo sus recursos hacia aquellas necesidades que 
ellos consideran prioritarias. Dado que, por definición, nadie puede 
en el mercado vender lo que no es comprado, la oferta se va dirigien-
do hacia aquello que en el mercado es demandado. De ese modo se 
evita que se gasten recursos en lo no prioritario. En segundo lugar, 
los oferentes, para minimizar costos, tratan de realizar la combinación 
de recursos (que son sus factores de producción) menos costosa 
posible. Dado que quien incurre en costos que sobrepasen su precio 
de venta no puede mantenerse en el mercado, el proceso tiende a que 
permanezcan en el mercado quienes son más eficientes para reducir 
costos. Como vemos, debido a este proceso, en el mercado (donde 
hay propiedad privada y libre intercambio de bienes y servicios) se 
tiende a la economización de recursos. Por otra parte, no se parte en 
este análisis de que el mercado es perfecto, sino que muy por el con-



Gabriel J. Zanotti 
 

 30

trario, se parte de que es por naturaleza imperfecto (esto es, los re-
cursos nunca son economizados de manera perfecta) y que su movi-
miento tiende asintóticamente a reducir las imperfecciones (ver nues-
tros “Fundamentos…” Op. Cit., cap. 5, punto 1, 1.). 

Esto es lo que un autor de ética social católica como J. Mess-
ner describe del siguiente modo, en su libro Etica social y aplicada40; en 
el punto 104: “El mercado… pone en interacción oferta y demanda y 
tiende a equilibrarlas… dirige la producción: a través de la demanda 
lleva al productor los pedidos de los consumidores”. Y agrega: “En la 
economía social de la libertad ordenada, el mercado hace que se in-
tente satisfacer lo mejor posible las necesidades vitales y culturales de 
todos los bienes naturales y las fuerzas laborales disponibles. En efec-
to, los productores se esfuerzan, naturalmente, por conseguir el mayor 
cambio posible, o sea, la mayor ganancia, por los bienes ofrecidos. Esto 
lo consiguen si producen bienes de la misma calidad a menor costo, 
bienes de calidad superior a igual costo, que el valor medio de cambio”.  

Con respecto a ambas fases del proceso, se plantean dos po-
sibilidades, excluyentes entre sí. Con respecto a la primer parte del 
proceso, o los consumidores deciden lo prioritario mediante sus 
compras, o no. En este caso, lo decide otro, otro que desde luego debe 
disponer de la fuerza necesaria para impedir que los consumidores 
decidan. Y, en la segunda parte, o es el oferente quien decide de qué 
modo combinará sus recursos, o no.  

En este caso, esto es, si no lo decide, lo decide otro, y ese 
otro, a su vez, o no tenía el derecho positivo de hacerlo (un particular 
que hace violencia al oferente), o sí lo tenía, en cuyo caso estará el 
estado como agente final último que está decidiendo de qué nodo se 
combinarán los recursos. 

En realidad, las dos posibilidades excluyentes pueden ser re-
ducidas a la segunda, por cuanto si el oferente (o empresario, o pro-
motor) no decide de qué modo combinará sus recursos, sino que es 
el estado (descartamos la posibilidad de un particular que ejerce vio-
lencia, pues en ese caso es un delito penado por la ley) quien decide el 
modo de combinar los recursos, entonces el estado tiene la capacidad 
de decidir qué, cómo y cuánto se fabrica, combinando los factores de 
producción a su voluntad. 

                                                           
40 Rialp, Madrid, 1967. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 31

Y en este punto debemos analizar consiguientemente cuál de 
las dos posibilidades excluyentes es la compatible con la esencia del 
derecho de propiedad. Si estamos afirmando el derecho a la propie-
dad privada de los medios de producción (además de los de consumo), se 
desprende no sólo la libre iniciativa privada, sino que además existe la 
capacidad de uso y disposición, por parte del propietario, de sus me-
dios de producción41 ; lo cual implica por ende la capacidad de decidir 
cuál es su combinación menos costosa. Como vemos, esto se des-
prende de la esencia del derecho de propiedad. Y esta implicancia del 
derecho de propiedad fue claramente afirmada pro Pío XII, cuando, 
en su ya citado discurso del 7/5/49, expresó: “… El propietario de 
los medios de producción, quienquiera que sea, -propietario particu-
lar, asociación de obreros o fundación-, debe, siempre dentro de los 
límites del derecho público de la economía, permanecer dueño de sus 
decisiones económicas” (el subrayado es nuestro). Como vemos, si el es-
tado decide qué, cómo y cuánto se fabrica, el propietario de los me-
dios de producción ya no es dueño de sus decisiones económicas, y 
por ende, por definición, deja de ser propietario: se ha eliminado (no “re-
gulado”) a la propiedad privada de los medios de producción y se ha 
pasado a la propiedad estatal. 

Estamos, sencillamente, en un punto crucial. Justamente, 
cuando muchos autores católicos afirman que hay un “tercer camino” 
y critican a los economistas de la escuela austríaca, pues éstos afirman 
que o se respeta el mercado o hay colectivismo, estamos en presencia 
de dos grupos que no se entienden por su lenguaje distinto. Si el “ter-
cer camino” implica distinguir conceptualmente entre “derecho abso-
luto o ilimitado de propiedad”, propiedad privada como derecho 
natural secundario. Y anulación de la propiedad (colectivismo), sien-
do lo segundo el camino intermedio, entonces es obvio que en ese 
caso no hay contradicción con una economía de mercado genuina, la 
cual, como estamos viendo, en modo alguno, es contradictoria con la 
fundamentación ética del derecho de propiedad como derecho natu-
ral secundario. El problema es que el derecho natural de propiedad, 
aunque fundamentado como derecho natural secundario, implica que 
el propietario es dueño de sus decisiones económicas, como dijo Pío 
XII, y, por lo tanto, o sea capacidad de decisión se respeta, o no, y en 
                                                           
41 Esta disposición es relativa en el caso del factor de producción trabajo, que no es 
“comprado”, sino más bien “alquilado”, según lo establecido en el contrato laboral. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 32

ese último caso se anula el derecho de propiedad, y es el estado quien 
pasa a decidir qué, cómo, dónde y cuánto se produce. En ese sentido, 
y sólo en ese, es que no hay más que dos posibilidades: o respetar la 
esencia del derecho de propiedad, o no respetarla, esto es, violar el 
derecho de propiedad. Y es por este motivo que A. F. Utz, otro des-
tacado autor de ética social católica, afirma: “… La economía planifi-
cada se caracteriza por la planificación central, es decir, estatal, del 
proceso de trabajo dividido. Aquí no puede existir la propiedad pri-
vada de los medios de producción, en la medida en que se tome con serie-
dad el principio según el cual la propiedad productiva incluye también el poder 
disponer de ella. El mercado es por lo tanto imposible”42. Y agrega más 
abajo: “Con respecto a la economía humana, y no solamente con 
respecto a la técnica, hay sólo dos opciones: economía de mercado 
individualizada (con propiedad [privada) y economía planificada, de 
cualquier modo que se considere”. 

Por otra parte, es obvio que el hecho de que el estado decida 
qué, cómo, y cuánto se produce, es manifiestamente contradictorio 
con las palabras de Pío XII que claramente afirmaban que “…La 
economía –por lo demás, como las restantes ramas de la actividad 
humana– no es por naturaleza una institución del Estado…”43 y manifies-
tamente contradictorio con el PS analizado en el cap. 2: “… Las fun-
ciones del Estado –dice J. Messner en su libro Etica Social, Política y 
Económica a la luz del Derecho Natural44– tienen una base iusnaturalista y 
están limitadas por el principio del bien común y el de subsidiariedad. 
Según este último, la economía cae, en primer lugar, dentro del ámbi-
to de la autorresponsabilidad y de la actividad del individuo, o sea, de 
la iniciativa privada; éste es un principio ordenador que, especialmen-
te en unión con el de la propiedad privada, determina el ordenamien-
to básico de la economía social en su ámbito de tráfico o de compe-
tencia”. 

Pero entonces, llega el momento de preguntarnos: ¿qué su-
cede con el párrafo de Pío XI citado al principio, donde afirmaba que 
la libre concurrencia no puede regir “en modo alguno” a la econo-
mía? Pues bien, estamos aquí ante uno de los habituales problemas de 
traducción. Sencillamente, Pío XI no dice eso. Lo que dice, según la 

                                                           
42 Entre neoliberalismo y neomarxismo; Herder, Barcelona, 1977. Cap. X. 
43 El subrayado es nuestro. 
44 Rialp, Madrid, 1967, Pág. 1427. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 33

versión oficial del documento, es lo siguiente: “At liberum certa-
men… rem oeconomicam dirigere plane nequit”, lo cual significa, 
literalmente traducido, lo siguiente: “Pero la libre concurrencia… a la 
cosa económica regir totalmente no puede”. El adverbio latino “pla-
ne” no significa “en modo alguno”, como se tradujo, sino que signifi-
ca “absolutamente”, “enteramente”, “totalmente”, “del todo”. Lo 
cual implica, por decirlo amablemente, un matiz conceptual que cambia 
totalmente la cuestión. Y aquí retornamos a que la libre iniciativa privada 
no puede ser regulada. Pues es absolutamente cierto que la libre inicia-
tiva privada no puede regir “totalmente” o “enteramente” a la eco-
nomía, sino que está limitada y subordinada a las reglas por las cuales 
debe transitar –excepto que en el concepto de libre iniciativa privada 
ya se incluyan tales reglas-. Y habiendo excluido que dicha regulación 
sea una planificación central que anule el derecho de propiedad- en lo 
cual se incluye una planificación indirecta que lo anule de hecho-, se 
desprende que dichas reglas se refieren a normas legales de derecho 
positivo (recordar punto 4 del cap. 1) a las cuales deben ajustarse los 
propietarios en su libre iniciativa. Lo cual en modo alguno es contra-
dictorio con la EAE, del cual jamás ha negado que, desde un punto 
de vista científico, la propiedad necesita de un marco legal adecuado 
por donde transitar. Y es uno de sus más importantes representantes, 
F. A. von Hayek, quien dice en su libro Camino de Servidumbre: “La 
argumentación liberal…no niega, antes bien, afirma que, si la compe-
tencia ha de actuar con ventaja, requiere una estructura legal cuidado-
samente pensada…”. Y más adelante agrega: “Se ha desatendido, por 
desgracia, el estudio sistemático de las instituciones legales que permi-
tirían actuar eficientemente al sistema de la competencia; y pueden 
aportarse fuertes argumentos para demostrar que las serias deficen-
cias en este campo, especialmente con respecto a las leyes sobre aso-
ciaciones anónimas y patentes, no sólo han restado eficacia a la com-
petencia, sino que incluso han llevado a su destrucción en muchas 
esferas”45. 

Pero, podría decirse en contra de lo anterior: lo que Ud. está 
diciendo parece estar pensado desde la “economía social de merca-
do”, pero no desde su tan apreciada escuela austríaca. ¿Está Ud. pro-
poniendo las famosas “intervenciones conformes”? 

                                                           
45 Alianza Editorial, Madrid, 1976, Cap. III. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 34

Respondo: de ningún modo estoy utilizando la falsa dialécti-
ca entre intervenciones conformes o no conformes, ni estoy partien-
do de la teoría neoliberal alemana sobre los monopolios (ver nuestros 
“Fundamentos…”, cap. 5, 1.1). La escuela austríaca parte de que el 
mercado es imperfecto y de que precisamente por tal cosa debe res-
petarse la propiedad privada, para que el proceso que hemos descrip-
to acerque al mercado a la economización óptima de recursos. Si la 
estructura legal que custodia el proceso está bien pensada, como dice 
Hayek, esta misma estructura legal asegurará la tendencia a la elimina-
ción de los monopolios paralelamente a la optimización de la econo-
mización de recursos. El planteo es totalmente distinto. No se trata 
de una legislación “correctiva” sino “preventiva”. El propio J. Mess-
ner expresa esto cuando afirma46: “… El estado debe crear los presu-
puestos necesarios para que se produzca un control eficaz que emane 
de las propias fuerzas de la competencia”. Y agrega posteriormente, 
ejemplificando cuáles pueden ser esos presupuestos: “… eliminación 
de barreras que se oponen a la industria grande y pequeña, el aban-
dono de las protecciones impositivas y la supresión de las subvencio-
nes. Irían acompañadas de política comercial, tales como la reducción 
de aranceles y la supresión de las limitaciones a la importación… 
Según esto, en relación con el mercado interno y con el comercio 
exterior, se requeriría la implantación de medidas de ‘liberaliza-
ción’”47. Después agrega Messner otras medidas que ya no compar-
timos. 

Vemos ahora claramente esta ley fundamental: cuando una empresa ob-
tiene sus beneficios debido a protecciones y privilegios especiales (medidas pregona-
das por el intervencionismo) y no por su eficiencia en servir a los consumidores (lo 
que propone la economía de mercado) entonces se está atentando contra la prima-
cía del bien común, y prevalece un determinado interés particular o sectorial. 48. Y 
hemos nombrado al bien común. Ese es el nuevo principio rector (en 
relación a la justicia distributiva, a la cual después nos referiremos) al 
cual debe subordinarse la iniciativa privada. Y esa subordinación se 
produce cuando ésta opera con igualdad ante la ley y ausencia de 
privilegios, cosa constantemente pregonada por la economía de mer-
cado sobre la base de la escuela austríaca. 

                                                           
46 Op. Cit., p. 1312. 
47 Pág. 1380. 
48 Ver Chaufen, A.; Op. Cit. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 35

Llegamos pues a esta conclusión general: la libre iniciativa 
privada, fundamentada en la EAE, no es contradictoria con los principios 
de ética social de la DSI con respecto a la propiedad privada*. 

 
4. Justicia, Caridad y Propiedad 
 
El análisis del punto anterior quedaría incompleto si no lo 

ampliamos con el estudio del tema de hasta dónde debe alcanzar la 
ley humana positiva en cuanto a los límites del derecho de propiedad. 
Para ello, nada mejor que recurrir, en este contexto, al mismo magis-
terio pontificio. León XIII toca este punto en su famosa encíclica 
Rerum Novarum (en el punto 16 de la ed. BAC). El párrafo es largo, y a 
la vez muy sustancioso e importante. “Poseer bienes en privado –dice 
el Papa–, según hemos dicho poco antes, es derecho natural del 
hombre; y usar de este derecho sobre todo en la sociedad de la vida, 
no sólo es lícito, sino incluso necesario en absoluto. ‘Es lícito que el 
hombre posea cosas propias. Y es necesario también para la vida 
                                                           
* 2004, 8. Lo que hemos explicado sobre el funcionamiento del mercado corresponde 
a la teoría del proceso de mercado, característica de la EAE, como paradigma alterna-
tivo a los modelos neoclásicos de equilibrio. Las fuentes de la teoría del proceso de 
mercado son Mises y Hayek, y ha sido sistematizada sobre todo por I. Kirzner (de 
este último, ver sobre todo The Meaning of Market Process, Routledge, 1992). Esto 
es importantísimo. De igual modo que en el caso de los bienes públicos, la teoría del 
mercado que se maneje es una premisa adicional (adicional a las premisas morales 
básicas), “de razón”, opinable en relación a la fe, pero indispensable a la hora de sacar 
conclusiones generales sobre la intervención o no del gobierno en el proceso de 
mercado. No todos los economistas no austríacos tienen una tendencia estatista, pero 
se podría decir que los modelos tradicionales de competencia perfecta y sus modelos 
ad hoc (contrarios a la EAE) generan una “tentación intelectual” de sacar conclusio-
nes más estatistas. Esto es porque como se supone que obviamente el mercado “real” 
no es perfecto, el gobierno debe cubrir, mediante su intervención, la brecha entre el 
mercado real y el perfecto, sobre todo en temas como bienes públicos, externalidades 
negativas y distribución de la riqueza. En cambio, con la teoría del proceso de merca-
do como premisa (de razón) las conclusiones son distintas: el mercado es un proceso 
de descubrimiento mediante el cual los bienes públicos son potencialmente privatiza-
bles, y las externalidades negativas, en potencia de ser internalizadas (mediante el 
descubrimiento de nuevos derechos de propiedad). Veremos qué importante es 
también este tema en la cuestión de la distribución del ingreso. Por ahora baste sub-
rayar que la clave de la no contradicción que señalamos pasa por la afirmación (opi-
nable en relación a la fe) de la teoría del proceso de mercado como modo de explicar 
la armonía entre el libre mercado, la propiedad como derecho natural secundario y el 
bien común. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 36

humana’ (II-II, Q. 66, a. 2). Y si se pregunta cuál es necesario que sea 
el uso de los bienes, la Iglesia responderá sin vacilación alguna: ‘En 
cuanto a esto, el hombre no debe considerar las cosas externas como 
propias, sino como comunes, es decir, de modo que las comparta con 
otros fácilmente en sus necesidades. De donde el Apóstol dice: 
‘Manda a los ricos de este siglo… que den, que compartan con facili-
dad’ (II-II, Q. 65, a. 2). A nadie se manda socorrer a los demás con lo 
necesario para sus usos personales o de los suyos; ni siquiera a dar a 
otros lo que él mismo necesita para conservar lo que convenga a su 
persona, a su decoro: ‘Nadie debe vivir de una manera inconveniente’ 
(II-II, Q. 32, a. 6). Pero cuando se ha atendido suficientemente a la 
necesidad y al decoro, es un deber socorrer a los indigentes con lo 
que sobra. ‘Lo que sobra, dadlo en limosna’ (Lc., II, 41)”49. 

Aquí hagamos un alto. Observemos que el Papa está recor-
dando los deberes de Caridad, tan caros a la conciencia cristiana (la 
Caridad es el mandamiento principal de la Ley –Romanos, 13, 8/10–). 
Pero León XIII no confunde la justicia Divina con la justicia humana. 
Y después de recordar esos fundamentales deberes de Caridad, agre-
ga: “No son éstos, sin embargo, deberes de justicia, salvo en los casos 
de necesidad extrema, sino de caridad cristiana, la cual ciertamente no hay 
derecho de exigirla por ley. Pero antes que la ley y el juicio de los hombres 
están la ley y el juicio de Cristo Dios...”50. Como se infiere del último 
párrafo, León XIII afirma claramente que los deberes de caridad no 
pueden estar sometidos a la ley humana (aunque sí lo están, por su-
puesto, a la ley Divina). Lo cual no es enseñanza aislada de León 
XIII. Es enfáticamente reiterada por Pío XI en Quadragesimo anno: 
“...Y, para poner límites precisos a las controversias que han comen-
zado a suscitarse en torno a la propiedad y a los deberes a ella in-
herentes, hay que establecer previamente como fundamento lo que ya 
sentó León XIII, esto es, que el derecho de propiedad se distingue de su 
ejercicio. La justicia llamada conmutativa manda, es verdad, respetar 
santamente la división de a propiedad y no invadir el derecho ajeno 
excediendo los límites del propio dominio, pero los dueños no hagan 
uso de lo propio si no es honestamente, esto no atañe ya a dicha 
justicia, sino a otras virtudes, el cumplimiento de las cuales ‘no hay 
derecho de exigirlo por la ley’ (encíclica Rerum Novarum, n. 19). 
                                                           
49 DP, Op. Cit. 
50 El subrayado es nuestro. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 37

Afirman sin razón, por consiguiente, algunos que tanto vale propie-
dad como uso honesto de la misma, distando todavía mucho más de 
ser verdadero que el derecho de propiedad perezca o se pierda por el 
abuso o por el simple no uso”51. 

Las enseñanzas de todo esto son por ende claras y distintas: 
alguien puede no ser caritativo con sus bienes, pero, si ello sucede, 
eso compete a la Justicia Divina, y no a la ley positiva humana (recor-
dar nuevamente al punto 4 del Cáp. 1). 

Desde el punto de vista de la ética cristiana, esto tiene sus 
importantes implicancias. Pues nunca debemos olvidar que la Caridad 
es el eje central de nuestra vida moral. Es la virtud teologal por la cual 
amamos a Dios y al prójimo por el amor a Dios. Parte de ese amor 
será, por ende, compartir nuestros bienes, pero la Caridad, no es sólo 
eso. La Caridad es universalmente aplicable a toda nuestra vida, en 
todos sus actos virtuosos, y por eso la Caridad, como dijo San Pablo, 
es la Ley en su plenitud. Si tenemos Caridad, desearemos cumplir los 
mandamientos. Y, en el caso de las riquezas, si por medio de ellas no 
amamos al prójimo no cumplimos con el amor a Dios. Pero si el fin 
del deseo de riquezas es, además de otros fines, ayudar al prójimo, 
entonces estamos en camino hacia Dios. De lo contrario, no. Y des-
taquemos además la importancia acerca de cómo conseguimos los 
bienes, esto es, con nuestro trabajo, comercio e industria, no atentan-
do contra la propiedad de otros. Pero sólo este aspecto esta bajo la ley 
humana. El ser caritativo con las riquezas, con toda importancia que le 
hemos asignado, no está, sin embargo, sometido a la ley humana. De 
lo contrario daríamos al estado un control sobre las conciencias y 
sobre la propiedad que terminaría con ésta totalmente, produciendo 
ello un herida mortal al bien común político. Por lo tanto, si una 
persona gana una fortuna honestamente, pero no es caritativo con 
ella, la justicia humana nada tiene que hacer. Solamente cuidar que la 
fortuna haya sido ganada sin atentar contra la propiedad de otros. Y 
es precisamente la ESCUELA AUSTRÍACA DE ECONOMÍA la 
que nos enseña que en una economía de mercado genuina, con igual-
dad ante la ley y ausencia de privilegios, sólo obtienen ganancias 
quienes son más eficientes en satisfacer las necesidades de los con-
sumidores. Y, desde el punto de vista d el ética social, ése es justa-
                                                           
51 DSO, Op. Cit., Punto 47 de esta edición. Agradezco a Alejandro Chafuen por 
haberme advertido de la importancia de este texto. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 38

mente el criterio que justifica la ganancia: su función social. Nueva-
mente, escuchemos al Magisterio: “...No se prohíbe en efecto –dice 
Pío XI en QA-, aumentar adecuada y justamente su fortuna a quien 
quiera que trabaja para producir bienes, sino que aún es justo que 
quien sirve a la comunidad y la enriquece, con los bienes aumentados 
de la sociedad se haga él mismo más rico, siempre que todo esto se 
persiga con el debido respeto para con las leyes de Dios y sin menos-
cabo de los derechos ajenos y se empleen según el orden de la fe y de 
la recta razón”52. Este es un criterio ético que ya habían señalado 
escolásticos católicos como Antonio de Florencia, Domingo de Soto 
y Luis de Molina, como enseñan expertos en el tema como Alejandro 
Chafuen53 y J. Messner. Debe pues tenerse en cuenta que, aunque 
alguien no cumpla con el deber de ser caritativo, el sólo hecho de 
haber adquirido sus bienes honestamente, en una economía de mer-
cado, ya significa un beneficio para toda la comunidad (excepto que 
seamos marxistas y pensemos que la ganancia de unos deriva necesa-
riamente de la pobreza de otros, cosa vasta y ampliamente refutada 
tanto por la escuela austríaca como por la DSI). Por supuesto, no 
puede dejar de ser una gran satisfacción para toda conciencia cristiana 
contemplar a aquellos empresarios que, además de realizar buenas 
inversiones, son caritativos (además de ser también de por sí, un acto de 
caridad realizar una buena inversión)54.  

Pero no debemos terminar este tema sin antes aclarar un 
punto que seguramente habrá preocupado a más de un partidario de 
la economía de mercado. ¿Qué significa el “caso de necesidad extre-
ma”, que León XIII pone como excepción? (esto es, que ese caso es 
legislable por la ley positiva humana). ¿Significa acaso que en una 
situación de gravedad extrema –como catástrofes naturales- debemos 
anular el marcado y socializar todo? Nada de eso. No es más que el 
ejemplo que nos muestra que el derecho de propiedad está siempre 
subordinado al destino universal de los bienes, y que por ende, cuan-
do peligra el derecho a la vida, cede el de la propiedad. Ejemplifique-
mos esto para que no queden dudas. Supongamos que soy médico de 
guardia en un hospital. Llega un apersona en peligro de muerte. Para 

                                                           
52 DP, Op. Cit. 
53 Ver Op. Cit. También Messner, J.; Op. Cit. 
54 Ver Romero Carranza, Ambrosio: Enrique Shaw y sus circunstancias; Ed. Fund. Ale-
jandro Shaw, Buenos Aiers, 1984. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 39

salvarle la vida, necesito recurrir al remedio X. Pero el remedio o la 
droga X se encuentra en el despacho privado del director del hospital, 
siendo además, dicha droga, propiedad legítimamente adquirida, del 
director. Pero éste no está. Tampoco puedo comunicarme con él. 
Entonces fuerzo la puerta de su despacho, rompo el armario privado 
, cerrado con llave, donde se encuentra la droga X, me apropio de ella 
y se la doy a mi paciente, con lo cual éste salva su vida. ¿Acaso soy un 
ladrón? 

Por supuesto que el tema es delicado y no debe dar lugar a 
abusos. Por eso, en el libro Teología Moral para Seglares, de A. Royo 
Marín55, encontramos las siguientes aclaraciones: “...no es lícito ir más 
lejos de los que sea suficiente para liberarse a sí mismo o a otros de 
esa extrema necesidad”. Y agrega: “En necesidad común y aún en la 
simplemente grave no es lícito tomar nada de los bienes ajenos”. Y lo 
fundamenta de este modo: “1. Porque la naturaleza no confiere al 
hombre el derecho absoluto más que sobre cosas necesarias para 
conservar la vida, que no peligra en grave o común necesidad. 2. Por-
que, de lo contrario, peligraría no solo la propiedad privada, sino el 
bien común, ya que quedaría abierta una ancha puerta para innume-
rables robos. Por lo que Inocencio XI condenó la siguiente proposición 
laxista: ‘Es permitido robar no solo en caso de necesidad extrema, 
sino también de necesidad grave’ (D. 1186)”.  

Todo lo anterior tiene sus implicancias, también, en el tema 
de la justicia en los precios. No trataremos in extenso esta cuestión, y 
nos remitimos a la s excelentes investigaciones realizadas por J. 
Messner (en sus dos libros que hemos citado), M. Rosthbard (quien 
compendia las investigaciones de J. A. Schumpeter, Majorie Grice-
Hutchinson, De Roover, D. Herlihy y E. Kauder)56, y en nuestro país 
Manuel Río57 y Alejandro Chafuen58, en referencia a las doctrinas de 
la escolástica católica sobre la justicia en los precios cuyo eje central 
es el concepto de “communis aestimatio”. O sea que es justo el pre-
                                                           
55 BAC, Madrid, 1973, Libro III, cáp. 3. Los subrayados son nuestros. 
56 Ver Rothbard, M. N.: New Light on the Prehistory of the Austrian School, en el libro 
“The foundations of Modern Austrian Economics”, Sheed and Ward, Kansas City, 
1976, hay traducción castellana: Las raíces escolásticas de la economía liberal; ed. Esedec, 
Bs. As., 1978.  
57 Río, M.: El precio justo: una coincidencia del liberalismo y del tomismo, en el diario “La 
Prensa” (Bs. As.), del 28/10/1974. 
58 Op. Cit. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 40

cio que se forma en el mercado reflejando la “estimación común” 
sobre determinado bien, de acuerdo a las valuaciones de oferente y 
demandante. Por supuesto, como dijimos, el mercado aludido en esta 
doctrina moral es un mercado en el cual rijan las máximas condicio-
nes de igualdad ante la ley y ausencia de privilegios especiales que 
distorsionen al libre intercambio. Es aquí donde la escuela austriaca 
sostiene la importancia de asegurar las condiciones de máxima segu-
ridad jurídica para lograr tal cosa, como legislación preventiva. Volve-
mos a reiterar: no se parte en este planteo de que, para funcionar con justicia, el 
mercado debe ser “perfecto”. Pues si partimos de ese supuesto, cuando 
descubramos que nos es perfecto llamaremos entonces al estado para 
corregir sus imperfecciones. El planteo es inverso. El mercado es un 
proceso que tiende hacia la economización de recursos perfecta, sin llegar 
nunca plenamente a alcanzarla, pero acercándose asintóticamente a 
ella si no hay intervenciones indebidas que provoquen que el éxito de la 
empresa dependa de la protección especial del estado y no de las eficiencia en satis-
facer a los consumidores: lo cual atenta contra le bien común y crea una 
estructura económica oligopólica y corporativa intrínsecamente inefi-
ciente. Este es el planteo de la EAE, que de ningún modo está en 
contradicción con la doctrina moral de la “communis aestimatio” en 
los precios.  

Debe tenerse en cuenta, además, que dado que la capacidad 
de intercambiar a un determinado precio es parte del ejercicio de la 
propiedad, las normas éticas que regulen ese acto de intercambio 
derivarán de las mismas normas que rigen el derecho de propiedad, 
las cuales hemos analizado en todo este capítulo. 

Por último, no dejemos de acre alusión a un tema que ha es-
tado tácito en el desarrollo de esta temática. Se trata de la desigualdad 
de rentas y patrimonios. Es obvio que de un orden de vigencia de la 
propiedad como hemos descripto, se desprende una natural desigual-
dad en las escalas patrimoniales, de ningún modo contradictoria con 
la igualdad de los hombres en derechos y deberes, y teniendo en 
cuenta, además, todo lo dicho sobre la justicia y la Caridad. Es famo-
so ya el pasaje de la Rerum Novarum (RN) donde León XIII se refiere 
a este tema: “Establézcase, por tanto, en primer lugar, que debe ser 
respetada la condición humana, que no se puede igualar en la socie-
dad civil lo alto con lo bajo. Los socialistas lo pretenden, es verdad, 
pero todo es vana tentativa contra la naturaleza de las cosas. Y hay 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 41

por naturaleza entre los hombres muchas y grandes diferencias; no 
son iguales los talentos de todos, ni la habilidad, ni la salud, ni lo son 
las fuerzas; y de la inevitable diferencia de estas cosas brota espontá-
neamente la diferencia de fortuna. Todo esto en correlación perfecta 
con los usos y necesidades de los particulares, cuanto de la comuni-
dad, pues, que la vida en común precisa de aptitudes varias, de oficios 
diversos, al desempeño de los cuales se sienten impedidos los hom-
bres, mas que nada, por la diferente posición social de cada uno”59. 
Por supuesto, el reconocer la justicia de la desigualdad natural de 
fortunas no obsta ni de se contradice de ningún modo con el nobilí-
simo deseo de que cada vez sea mayor la cantidad de personas que 
puedan ir aumentando su patrimonio para la satisfacción de lo que 
para su juicio juzguen necesario, y tal cosa es justamente lo que se 
logra cuando aumenta progresivamente la cuantía de  capital en el 
marco social, único medio para el aumento de los salarios reales: lo 
cual sólo se logra en una economía de mercado no interferida. Por 
supuesto que “clama al cielo” que todavía en vastas regiones del pla-
neta muchos carezcan de los más indispensable, y eso se produce 
precisamente en regiones done políticos estatistas han  trabado y 
frenado la acumulación del capital, indispensable para la elevación del 
nivel de vida. Esa es la causa de la pobreza de los pueblos y no la ri-
queza ajena, como sostienen el planteo marxista. Paradójicamente, para el 
socialismo, en las sociedades donde la propiedad privada se ha respe-
tado se ha logrado una progresiva igualación general de los niveles 
patrimoniales (es el fenómeno del aumento de la extensión de la lla-
madas “clases medias” –nosotros no utilizamos el término “clase”), y 
allí donde la “revolución socialista” ha intentado aplicar sus políticas, 
sólo se ha logrado una gran masa de seres humanos sumidos en una 
indignante miseria, al lado de unos pocos privilegiados que viven en 
la opulencia de la burocracia del estado totalitario en que se encuen-
tran. 

Obviamente, muy poca autoridad moral tienen para hablar de 
“justicia” quienes tales situaciones provocan. 

                                                           
59 DP, Oip. Cit.; Punto 13, ed. BAC. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 42

 
4. Propiedad y demás derechos personales 
 
Finalmente, queremos brevemente referirnos a un tema que 

es tradicional en la escuela austriaca: la propiedad privada como ga-
rantía de los demás derechos personales. Estamos haciendo una ex-
cepción, pues siempre que nos referimos a la escuela austriaca nos 
referimos a su “corpus” en economía política, y este es un tema de 
filosofía política, lo curioso es que es un tema común a las disímiles 
filosofías políticas que habitualmente acompañan a los autores de esta 
escuela. No nos introduciremos tampoco en los diversos tipos de 
fundamentación que este ideal ha tenido. Solamente queremos seña-
lar que tampoco hay contradicción en este punto con el magisterio 
pontificio: “...La historia y la experiencia, por otra parte, atestiguan 
que, donde los regímenes de los pueblos no reconocen a los particu-
lares}rea la propiedad de los bienes, incluidos los productivos, o se 
viola o se impide en absoluto el ejercicio de la libertad humana en 
cosas fundamentales de done se sigue claramente que el uso de la 
libertad humana encuentra tutela y estímulo en el derecho de propie-
dad” (Juan XXIII, en Mater et magistra)60. 

                                                           
60 DP, Op. Cit. 



 

 43

Capítulo 4 
LA JUSTICIA EN LAS RETRIBUCIONES LABORALES 

 
1. Planteo del problema 
 
Si hasta ahora nuestro trabajo de delimitación ha sido arduo, 

nada es en comparación con le tema que trataremos en este capítulo. 
En efecto, en este punto, más que en ningún otro, es donde la posi-
ción “liberal” –creemos que ya no tenemos necesidad de advertir que 
se recuerde el problema terminológico- aparece como la que se opo-
ne o deja de lado el tema de la justicia en las retribuciones laborales. 
Lo que nosotros debemos analizar, en este caso, es si los principios 
científicos de la EAE sobre el tema de trabajo y salarios están o no en 
contradicción con los principios de ética social católica sobre el mis-
mo tema. Estamos sencillamente en un punto crucial que de no re-
solverse, dejaría incompletos los análisis anteriores. Sobre todo, tén-
gase en cuenta que el planteo marxista ha intentado apropiarse del 
planteo católico y presentarlo como si fuese marxista, con las graví-
simas consecuencias morales y sociales que ello implica. Desde este 
aspecto comenzaremos directamente nuestro análisis. 

 
2.  Doctrina marxista y doctrina católica  
 
Tanto en nuestra pequeña ‘Introducción a la Escuela Austríaca de 

Economía”, como en nuestros “Fundamentos...” –en este caso más 
detalladamente–, hemos expuesto y refutado la doctrina marxista 
sobre las relaciones laborales a la vez que remitíamos a la bibliografía 
correspondiente. En este caso nos limitaremos a recordarla sintéti-
camente, pero de manera de mostrar después su incompatibilidad 
absoluta con la ética social católica, mediante los textos pontificios 
correspondientes. Como sabemos, el planteo marxista sostiene que el 
sistema capitalista de producción, con la propiedad privada y el sis-
tema de contrato de trabajo, es intrínsecamente explotador, pues el 
sector empresarial obtendría necesariamente sus ganancias de una 
“plus-valía” obtenida del trabajador, que rápidamente puede definirse 
como “trabajo hecho y no remunerado”. Desde el punto de vista 
científico, ha sido reiteradamente demostrado que Marx, para demos-
trar para demostrar esta tesis parte de la teoría falsa del “valor-



Gabriel J. Zanotti 
 

 44

trabajo”, que sostiene que es el trabajo única fuente de valor de las 
mercancías61, llegando pues a la errónea conclusión de que la ganan-
cia del sector empresarial sólo puede ser obtenida de la única fuente 
de valor, el trabajo. Ignoraba por supuesto Marx todo el planteo mar-
ginalista del valor, que con la teoría de la utilidad marginal –y la pro-
ductividad marginal en el caso de los factores de producción- permi-
tió refutar la teoría valor-trabajo a la vez que la teoría de la explota-
ción de aquella derivada. Adviértanse además dos cosas: primero, que 
Marx deriva de su teoría de la explotación su lógica consecuencia, a 
saber, la teoría de la pauperización creciente –esto es, que a medida 
que se desarrolla el capitalismo de las masas aumentaría, debido al 
aumento del número de “explotados”-, y, segundo, obsérvese la ínti-
ma relación de esto último –más la teoría de la explotación- con el 
planteo filosófico marxista, donde la lucha de clases juega un papel 
primordial en el proceso de dialéctica social. 

Por supuesto, dado que la teoría e la explotación marxista 
forma parte esencial de la filosofía marxista, dada la obvia incompatibi-
lidad de ésta con la religión católica, no habría necesidad de explicitar 
la incompatibilidad entre el planteo marxista sobre las relaciones 
laborales y la ética social católica mediante textos pontificios, de no 
ser por la aludida utilización que el marxismo ha pretendido hacer del 
catolicismo. Es en la QA donde encontramos los siguientes textos, en 
lo que Pío XI, siguiendo a León XIII, afirma: “...quienes sostienen 
que el contrato de arriendo y alquiler de trabajo es de por sí injusto y 
que, por tanto, debe ser sustituido por el contrato de sociedad, afir-
man indudablemente una exactitud y calumnian gravemente a nuestro 
predecesor, cuya encíclica no sólo admite el “salariado”, sino que 
incluso se detiene largamente a explicarlo según las normas de justicia 
que han de regirlos”62. Más abajo, en le punto 68 de la ed. Citada, dice 
Pío XI claramente, con respecto al tema de la plus-valía: “...Se equi-
vocan medio a medio, efectivamente, quienes no vacilan en divulgar 
el principio según el cual el valor del trabajo y su renumeración deben 
                                                           
61 Es clásica la refutación de E. von Bohm Bawerk a la teoría marxista d eña explota-
ción en la partye XII del vol. I de su famosa obra Capital e Interés, que se ha editado en 
castellano por separado bajo el título La teoría de la explotación (Unión Editorial, Ma-
drid, 1976). Nosotros hemos tratado de sintetizar la refutación de Bohm-Bawerk en 
nuestro artículo Marx se equivocó, en la revista “Prensa Libre”, de la Juv. UCD dist. 
Rosario, N° 10.  
62 DP, Op. Cit.; punto 64 de esta edición. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 45

fijarse en los que se tase valor del fruto por él producido y que , por 
lo mismo, asiste al trabajador el derecho de reclamar todo aquello que 
ha sido producido por su trabajo, error que queda evidenciado sólo 
con lo que antes dijimos acerca del capital y del trabajo”63. Y con 
referencia a la organización capitalista de la vida económica, donde 
existe el contrato de trabajo, se afirma más abajo, en el punto 101 (ed. 
BAC): “León XII puso todo su empeño en ajustar este tipo de eco-
nomía a las normas del recto orden, de lo que se deduce que tal eco-
nomía no es condenable por sí misma”. Estamos citando estos tex-
tos, además, porque nos introducen al tema de las “condiciones de 
justicia” del contrato laboral, cuestión a la cual pronto llegaremos. 
Por ahora, y para evidenciar una vez más la incompatibilidad entre el 
planteo marxista y la doctrina católica, citemos por ultimo de este 
párrafo de la Laborem exercens64 de Juan Pablo II: “La antinomia entre 
trabajo y capital no tiene su origen en la estructura del mismo proce-
so de producción, y ni siquiera en la del proceso económico en gene-
ral. Tal proceso demuestra en efecto la compenetración recíproca 
entre el trabajo y lo que estamos acostumbrados a llamar el capital; 
demuestra su vinculación indisoluble”. Obsérvese: vinculación indiso-
luble, mientras un marxista coherente y sincero diría conflicto indisolu-
ble. 

Pero con todo lo anterior, recién nos estamos introduciendo 
al problema, si bien hemos solucionado gran parte del mismo al evi-
denciar la incompatibilidad entre el planteo marxista y la doctrina 
católica. Pues hemos visto que los texto citados hablan de las “condi-
ciones de justicia” o “normas del recto orden” que deben regular un 
contrato laboral. O sea que a diferencia del marxismo, que sostiene 
que necesariamente hay conflicto –léase explotación, “plus-valía”- en 
el contrato de trabajo, la doctrina católica establece que dicho contra-
to no es intrínsecamente explotador y debe regularse por determina-
das normas de justicia, sin las cuales puede haber conflicto. Esto a 
nadie debe asombrar. Recuérdese que la ética social católica, depende 
de la ética católica, en la cual todo acto humano –donde entra en juego el 
libre albedrío- es justo o injusto, incluso los actos que pertenecen 
propiamente a otras virtudes, en cuanto que si son buenos no son 
injustos (en cuanto no se oponen a la justicia) y si son malos no son 
                                                           
63 DP, Op. Cit. 
64 Op. Cit. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 46

justos (en cuanto nada moralmente malo puede ser conforme con la 
justicia como virtud). Ahora bien: todo contrato, es un acto humano; 
luego, todo contrato es justo o no; según precisamente, su adecua-
ción a determinadas normas, como ser ausencia de dolo, fraude o 
violencia. El contrato laboral también, como todo contrato, debe ser 
justo. Como vemos no está en discusión que el contrato laboral y el 
salario pactado deben ser justos, pues en los actos humanos todo 
debe ser justo; el problema se centra en lo siguiente: ¿en qué consiste 
el salario justo? Y tal cosa es lo que comenzaremos a analizar en rela-
ción a los principios científicos de la escuela austriaca.  

 
3.  El salario justo 
 
Teniendo en cuenta lo anterior, se manejan habitualmente en 

la ética social católica –sin descartar su evolución posterior- un aserie 
de principios normativos con respecto a las condiciones de justicia en 
los salarios. Estos principios han sido sistematizados sobre todo por 
Pío XI en su encíclica QA, siguiendo a León XIII. Ellos son: la dig-
nidad de la persona humana (nro. 71 y 101, ed. BAC); la situación de 
la empresa (nro. 72), y el bien común (nro. 73). Recordemos que son 
principios de ética social; los analizaremos en relación a principios de 
economía política de escuela austriaca. 

Comencemos pues con el tema de la dignidad de la persona. 
Este tema es sencillamente básico y fundamental, pues es la clave de 
una filosofía política “humanista teocéntrica”, en la cual los derechos 
del hombre se derivan del reconocimiento de su dignidad natural, la 
cual se deriva de la naturaleza humana creada por Dios. En este 
humanismo no hay dialéctica (oposición) entre la dignidad natural del 
hombre y su dependencia respecto a Dios. Hemos explicado en otra 
oportunidad las bases antropológicas y metafísicas de esta posición, 
cuando hemos defendido el Concilio Vaticano II contra infundados 
ataques65. No estará de más, sin embargo, reiterar, aunque brevemen-
te, las bases metafísicas de este ideal. En la metafísica de Santo To-
más de Aquino, todo ente, por ser tal, tiene determinadas “conse-
cuencias que se siguen en su generalidad a todo ente”66, llamadas por 

                                                           
65 En nuestro artículo En defensa de la Dignidad Humana y del Concilio Vaticano II en la 
revista “El Derecho”, UCA, Bs. As., N° 5913, del 27/1/84.  
66 Santo Tomás de Aquino: De Veritate; Marietti, Roma, 1949, Q. 4, art. 1, c.  



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 47

el neotomismo “trascendentales” (hemos tratado también esto en el 
anexo 1 del teorema 5 de praxeología en nuestros “Fundamentos...” 
Op. Cit.). O sea que todo ente por ser tal, es uno, algo, verdadero, 
bueno. La verdad y el bien al que se refiere esta tesis tomista consti-
tuyen una verdad y bien “ontológicas” (bases, a su vez, de la verdad 
gnoseológica): o sea que todo ente, en cuanto capaz de ser conocido, es 
verdadero; y en cuanto capaz de ser apetecido, es bueno. Como vemos, este 
“bien ontológico” no le viene dado al ente por su relación en acto 
con un ente finito (esto es, no infinito) que lo esté deseando, sino que 
pertenece al ente en cuanto tal, por lo cual no es “subjetivo” sino 
“objetivo”. De la cuantía de ser un ente dependerá pues su capacidad 
de satisfacer la indigencia de un ente finito apetente, y por ende la 
cuantía de ser del ente determinará su grado de bondad ontológica, la cual 
será el fundamento, a su vez, del valor objetivo del ente, desde el 
punto de vista metafísico (debemos aclarar que en el anexo del teo-
rema 5 de la parte de praxeología de nuestros “Fundamentos...” 
hemos explicado largamente la ausencia de contradicción de esta tesis metafí-
sica tomista con la teoría subjetiva del valor de la escuela austriaca). Este grado 
de bien o valor objetivo (valor ontológico), en cada ente, funda la 
“dignidad” ontológica en cada ente. Y, en el caso de la persona 
humana, de su cuantía de ser –determinada a su vez por su esencia, 
principio limitante del ente finito- dependerá su bondad o valor onto-
lógico, el cual funda a su vez su dignidad natural, lo cual, en le ser 
humano, tiene implicancias éticas importantísimas (sobre todo para el 
tema del derecho natural). 

Santo Tomás, en un importante pasaje de In Decem Libros Et-
hicorum Aristóteles Nicomacun Expositio67, distingue perfectamente os 
dos tipos de valoración: la subjetiva, que adquiere un ente por estar 
en relación (no potencial, sino actual) con un sujeto finito apetente, y 
la objetiva, la bondad ontológica que Santo Tomás llama precisamen-
te “dignidad de su propia naturaleza”. Veamos el párrafo: “Esto uno, que 
todas las cosas mide verdaderamente, es la indigencia, que se contiene 
en todas las cosas que se intercambian, en cuanto que todas las cosas 
se refieren a la humana indigencia, las cuales cosas no se aprecian 
según la dignidad de su propia naturaleza68; de otro modo un ratón, que 
es animal sensible, tendría mayor precio que una perla, que es algo 
                                                           
67 Marietti ed., Torino, 1963, Libro V, Lección IX, N° 981. 
68 El subrayado es nuestro. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 48

inanimado; pero el pecio de las cosas se impone según que los hom-
bres las necesiten para su uso”. Como vemos, Santo Tomás afirma 
claramente que el precio de las cosas se establece según la necesidad 
que los hombres tengan de ellas. Este elemento, relacionado, como 
puede verse, intrínsecamente con la demanda de los bienes en el mer-
cado, entrará –como veremos después- en el precio de los servicios 
laborales; pero, desde el punto de vista ético, no exclusivamente: pues en 
el caso del trabajo también debe entrar en consideración la dignidad 
la persona que presta los servicios laborales (justamente, esa “digni-
dad de su propia naturaleza” que no entra en consideración en los 
demás intercambios). El principio de ética social que se desprende de 
esto es que la cuantía de salario debe no contradecirse con la dignidad 
de la persona. Aquí entra un elemento objetivo y otro subjetivo o 
relativo. El primero nos dice en abstracto qué significa que la cuantía 
de ingreso respete la dignidad de la persona. Fracasaríamos por com-
pleto si quisiéramos establecer un parámetro cuantitativo fijo, dadas 
las diversas circunstancias históricas, de lugares y tiempos. Creemos 
que en este punto debemos manejarnos, para evitar confusiones, con 
las normas generales establecidas en el cap. 1. La dignidad de la per-
sona se respeta cuando se respeta el bien común. Y cuando el bien co-
mún es respetado, entonces se establecen las condiciones sociales y 
jurídicas necesarias para que cada persona pueda, con su trabajo y 
con su esfuerzo, obtener los bienes que considere necesarios para su 
desarrollo personal. Cuando el estado, custodio del bien común, ge-
nera políticas que no respetan estas condiciones (como la inflación) 
entonces está atentando contra este principio de ética social. Pero, 
como dijimos, el elemento subjetivo es el relativo a las diversas cir-
cunstancias históricas y socioeconómicas de cada región. Este ele-
mento está explícitamente afirmado por el Magisterio, como vemos 
en este texto –que más adelante será citado nuevamente-: “Las nor-
mas que exponemos ahora valen, claro está, para todo tiempo y lugar 
–dice Juan XXIII en Mater et magistra (MM);69-, la medida en que 
hayan de aplicarse a los casos concretos, en cambio, no puede deter-
minarse sin contar convenientemente con la riqueza disponible; ri-
queza que puede variar, y de hecho varía, en cantidad y naturaleza, de 
unos pueblos a otros, e incluso frecuentemente en una misma nación, 
según los diversos tiempos”. Conste que esto lo dice Juan XXIII 
                                                           
69 DP, Op. Cit. Punto 72 de esta edición. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 49

después de referirse a todas las normas de ética social respecto a este 
tema que aún no hemos terminado de analizar. 

Todavía no hemos cotejado este tema con la EAE. En efec-
to, será más clara y distinta la comparación después de analizar el 
segundo punto, que Pío XI llama “las condiciones de la empresa”. 
Dice así: “Para fijar la cuantía del salario, debemos tener en cuenta 
también las condiciones de la empresa y del empresario, pues sería 
injusto exigir unos salarios tan elevados que, sin la ruina propia y la 
consiguiente de todos los obreros, la empresa no pudiera soportar”70. 
Sentado este principio, pasemos a analizar lo que la escuela austriaca 
afirma en relación a este tema. Curiosamente, este principio es la 
traslación ética de lo que desde el punto de vista de la ciencia econó-
mica (austriaca) se denomina límite máximo cataláctico de fijación de sala-
rios, que , junto con el límite mínimo cataláctico, determina que el 
salario tienda a fijarse según la productividad marginal del trabajo. 
Vamos a suponer que, como explicamos en el cap. 3, la rentabilidad 
de la empresa se establece según su eficacia en servir a los consumi-
dores y no de privilegios indebidos. Ahora expliquemos qué significa 
en ese caso el “límite máximo cataláctico” (ver nuestros “Fundamen-
tos...”, cap. 5, punto 1, 5; teoremas 44 y 45). Este límite máximo esta-
rá dado por la cuantía de salario que el demandante (de trabajo) podrá 
ofrecer sin alterar negativamente su posición de oferente, en el mer-
cado, de un determinado bien o servicio. El “alterar negativamente” 
hace referencia a lo que en palabras de Pío XI es la “ruina propia y la 
consiguiente de todos los obreros”. Esto sucede del siguiente modo. 
Supongamos que un salario tiende a fijarse en un determinado mer-
cado laboral en 10 $ (son cifras esquemáticas), y un empresario X 
establece en su empresa (ubicada en dicho mercado laboral) un sala-
rio de 100 $. En ese caso, invariadas restantes circunstancias, la oferta 
laboral en su empresa será tal que sus costos superarán el precio de 
venta, provocando pérdidas71 -el cual precio de venta, a su vez, de-
pende de la demanda de los consumidores del producto de dicha 
empresa-. En ese caso el salario deberá ser menor si se desea evitar 
las perdidas. Y, precisamente, la ciencia económica también nos en-
seña que, cuanto menor sea la cuantía de capital (traducido a lenguaje de 

                                                           
70 DP, Op. Cit. 
71 Ver Mises, L. Von: La Acción Humana (tratado de economía); Sopec, Madrid, 1968, 
Cáp. XXI, punto 3. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 50

Juan XXIII, la “riqueza disponible”) el límite máximo cataláctico 
tenderá a ser menor, pues cuanto más baja es la cuantía de capital, 
mayores son los costos y mayor es la oferta de trabajo en cada em-
presa. Por otra parte, tampoco es posible que los salarios bajen por 
debajo del límite mínimo cataláctico, pues si una empresa ofrece como 
salario 10 $ mientras que el salario medio en ese mercado laboral es 
100 $, sencillamente no obtiene el factor trabajo que necesita, debe 
elevar su renumeración si quiere contratar empleados. Y, en este caso, 
se observa que cuanto mayor sea la cuantía de capital, el límite míni-
mo tenderá a ser mayor. 

Como vemos, no hay contradicción entre lo que la escuela 
austriaca sostiene y el principio sostenido por Pío XI. Por otra parte, 
como cada principio está en relación con el otro, es obvio que, como 
vemos, dado que este principio está en relación a la “riqueza disponi-
ble”, -factor variable según las circunstancias de lugares y tiempos, 
como dice Juan XXIII- entonces este principio entra en considera-
ción como circunstancia que debe tenerse en cuenta para el primer 
principio. Tengamos en cuenta que, además, como tercer principio 
Pío XI establece que la cuantía de salario debe adecuarse al bien co-
mún económico, elemento que, como vimos, ha estado presente en 
los puntos anteriores: pues es bien común es necesario para el respe-
to a la dignidad del hombre, y ese bien común no se respeta cuando la 
empresa obtiene su rentabilidad independientemente de su eficacia en servir a los 
consumidores, y tampoco se respeta cuando, por ejemplo, el estado 
causa inflación que baja los salarios reales. 

Pero, además, no olvidemos que cuando Juan XXIII, en la 
MM, recuerda estos principios de ética social, no solo agrega, sino 
que pone en primer lugar, algo que estaba tácito en el 2ª punto de Pío 
XI: la productividad. En efecto, antes de aclarar el punto respecto a las 
circunstancias de lugares y tiempos, que ya hemos citado, Juan XXIII 
establecía la normas generales, diciendo así: “...Ahora bien, para fijar 
equitativamente el salario el trabajador, debe tenerse en cuenta: pri-
mero, la aportación de casa uno al proceso productivo; segundo, las condi-
ciones económicas de la empresa...”72. Como vemos, de ningún mo-
do hay contradicción con la escuela austríaca en este tema; simple-
mente, la diferencia es que el Santo Padre lo plantea como un princi-
pio ético (la productividad debe entrar en consideración...), en referen-
                                                           
72 DP, Op. Cit.; punto 71 de esta edición, el subrayado es nuestro. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 51

cia, además, a la “riqueza disponible”; la escuela austríaca establece 
esto como un principio de ciencia económica y además con un len-
guaje técnico (que la ética social no tiene por qué utilizar): los salarios 
se establecen en relación a la productividad marginal del trabajo, lo 
cual está en relación a la cuantía disponible. Como vemos, estamos 
aquí ante planos distintos, pero no contradictorios. Esto es, la tesis 
central que venimos estableciendo a través de todo este trabajo.  

Para profundizar aun más la ausencia de contradicción, des-
taquemos que, desde el punto de vista económico, la productividad 
destaca el hecho de que el valor de los factores de producción en el 
mercado es derivado del valor de los bienes de consumo por ellos 
producidos, pues los bienes de producción son demandados en cuan-
to tales debido a su capacidad para producir los bienes de consumo. 
Esto, visto desde le punto de vista de la ética social, nos explica por 
qué este elemento debe entrar en consideración: por el bien común. Por-
que, debido a la justicia legal, esto es, lo que la persona debe al bien 
común, es necesario que el trabajo sea orientado a la satisfacción de 
las necesidades de la población, lo cual se cumple cuando el trabajo 
obtiene su valor del hecho de colaborar en la elaboración de bienes 
de consumo finales, lo cual a su vez se produce cuando la empresa 
obtiene su rentabilidad en ausencia de privilegios (bien común); lo 
cual a su vez está intrínsecamente relacionado con las “condiciones 
de la empresa” señaladas por Pío XI. No podría ser mayor, como 
vemos, la armonía entre las condiciones de la empresa, la productivi-
dad, la justicia legal, el bien común, la propiedad y, finalmente, lo más 
importante: la dignidad de la persona. Porque la persona respeta su 
propia dignidad cuando respeta el bien común y la justicia legal, que 
es justamente lo que la persona debe al bien común. Por supuesto, si 
estas normas se respetan, el aumento de riqueza resultante permitirá 
disponer de recursos que, voluntariamente, se destinen hacia activi-
dades que estén fuera del criterio de rentabilidad, como las fundacio-
nes sin fines de lucro. 

Pero ha llegado el momento de analizar uno de los temas 
clave de toda esta temática: el famoso salario mínimo. Nuevamente, 
hay que clarificar los términos para no confundirse. Creemos que la 
mayoría de los problemas en este punto surgen porque, muchas ve-
ces, desde la ética social se asocia “salario mínimo” a “salario justo”, y 
desde la ciencia económica, con el término “salario mínimo” nos 



Gabriel J. Zanotti 
 

 52

estamos refiriendo a otra cosa. Pues, como hemos visto, la ciencia 
económica en cuanto tal nada tiene objetar al ideal ético de que el 
salario sea justo. El problema está en cómo lograrlo. En el análisis ante-
rior, demostramos que con respecto a este tema, los principios de 
ética social y ciencia económica no se contradicen, si bien son distin-
tos. Ahora deberemos demostrar que el principio del salario justo 
tampoco es contradictorio con el plano de las políticas económicas concre-
tas tendientes a lograr ese ideal. O sea que, una que vez que se asienta 
el principio, se abren múltiples propuestas para lograrlo, que compe-
ten al aspecto técnico de la cuestión. Esa es la armonía entre la ética social 
–que señala los fines- y las diversas propuestas de la ciencia económica –que 
señalan los medios para lograrlos-. Esto es lo que el mismo Juan XXIII 
señala en MM cuando afirma: “...A esta obligación de justicia puede 
darse satisfacción, según enseña la experiencia, de varias manera”73. 
Por ende, entrando en el terreno técnico, que es su ámbito específico, 
la escuela austríaca señala que el único camino para elevar el salario real es el 
aumento de la cuantía de capital, que implica un aumento en la productividad 
marginal. “Salario mínimo”, desde un punto de vista técnico-
económico, dentro de la escuela austríaca significa un salario fijado 
coactivamente por encima de la productividad de marginal del trabajo, lo cual 
genera desocupación. Por lo tanto, cotejando esto con los principios de ética 
social, no creemos que el salario mínimo, definido como lo hemos definido, sea un 
medio apropiado para lograr el salario justo. Pues significa elevar el salario 
nominal por encima de la productividad que permite la cuantía de 
capital disponible. Lo cual genera desocupación, que dista enormemente 
de ser algo “justo”. Por ejemplo, en estas coordenadas de lugar y 
tiempo (Argentina, 1984), podría llegar a parecernos muy bien que 
todos los argentinos ganaran como sueldo no menos de 100.000 dóla-
res mensuales; y entonces el estado establece esa cifra como salario 
mínimo: el resultado inmediato será que casi toda la población argen-
tina se quedará sin trabajo (no hay recursos para abonar tales sala-
rios). Y si muy sensatamente se pregunta si entonces el estado no 
debe acaso fijar el salario mínimo en el nivel de la productividad del 
trabajo, se contesta que en ese caso dicha fijación es superflua, pues 
es en dicho nivel donde los salarios se establecen naturalmente, pues 
hemos visto que el salario no puede (ver en nuestros “Fundamen-
tos...” el significado de este “poder” en la nota a pie de pág. Nº 4 de 
                                                           
73 DP, Op. Cit., Nº 77 de esta edición. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 53

la Introducción) bajar por debajo del límite mínimo cataláctico de 
fijación de salarios, determinado justamente por la productividad que 
depende de la cuantía de capital. Para lograr salarios justos, reitera-
mos, el camino es elevar el salario real mediante el aumento de la 
productividad del trabajo, lo cual a su vez se logra fomentando las 
inversiones y la capitalización consecuente por medio de la iniciativa 
privada (cap. 3); y no generar inflación, que es una del as principales 
injusticias desde el punto de vista social, pues baja el salario real, fe-
nómeno ante el cual inútiles son todos los decretos del gobierno para 
elevar los salario. Lo que debe hacer en ese caso el gobierno es dejar 
de inflar la moneda –para lo cual debe eliminar el curso forzoso- y 
permitir de ese modo el aumento de la capitalización global. 

Pero se nos podrá decir: esa es su opinión; las cosas no suce-
den de ese modo. Pero el caso es que por supuesto que ésta es nues-
tra opinión en materia técnica, en la cual podemos tener nuestra opi-
nión como cualquier católico puede tener la suya, igual o diversa a la 
nuestra. Y ha quedado bien claro que sólo no negamos, sino que 
afirmamos, el principio de ética social que está en juego –la justicia en 
las retribuciones laborales-; y en el terreno científico de la economía 
afirmamos que el modo de lograrlo es la elevación de la cuantía de 
capital , y no las fijaciones coactivas del salario por encima de la pro-
ductividad, al fijarlo por arriba del límite máximo cataláctico. Planos 
distintos, pero no contradictorios: lo esencial de nuestra tesis.  

Y reafirmando este punto, podemos entonces con más clari-
dad analizar lo siguiente: ¿no es acaso el mismo Juan XXIII quien 
dice que el salario no debe quedar librado a la libre concurrencia? 
Nuevamente, téngase en cuenta todas las precisiones que con respec-
to a la “libre concurrencia” hemos hecho en el cap. 3; y, además, 
obsérvese que seguidamente de decir tal cosa Juan XXIII establece 
las ya citadas condiciones de justicia, entre las cuales pone, en primer 
lugar, el aporte de cada uno al proceso productivo. Y entonces, desde 
el punto de vista técnico-económico, debe decirse que, cuando la 
economía funciona del modo descripto en el cap. 3 (igualdad ante la 
ley; ausencia de privilegios protectores) el valor de los factores de 
producción en el mercado tiende a establecerse en el nivel de su pro-
ductividad marginal74, precisamente aquel aporte de cada uno al proceso 
productivo –en lenguaje menos técnico-; y hemos visto también que 
                                                           
74 Ver nuestros “Fundamentos...”, cap. 5, punto 1, 3; teorema 22. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 54

el considerar a la productividad como criterio en la justicia de los 
salarios no es contradictorio con la dignidad de la persona. Recorde-
mos, además, que los escolásticos, en su mayoría, establecían la justi-
cia de lo salarios en relación a la estimación común del mercado de los 
mismos75. Podemos pues llegar a la conclusión de que el salario esta-
blecido naturalmente entre ambos límites catalácticos (máximo y 
mínimo) es justo, siempre que la economía funcione, como dijimos, 
según lo descripto en el cap. 3. Incluso puede ser posible que la tasa 
media así establecida no sea la ideal, pero seguirá siendo lo justo pru-
dencial, en relación a esas circunstancias diversas de tiempos y lugares, 
expresamente afirmadas por el Magisterio; una de las cuales circuns-
tancias es justamente la cantidad de riqueza disponible, como dice 
Juan XXIII; en lenguaje más técnico, la cuantía de capital. Y aquí, 
combinando ética social con economía política, debemos decir lo 
siguiente: cuando el salario real es bajo porque la cuantía de capital es 
baja, y esa escasa cuantía de capital está causada por erróneas políticas 
económicas, que son injustas en sí mismas (como la inflación), en-
tonces es obvio que, por una cierta propiedad ética transitiva, los 
salarios serán injustos; pero cuando la cuantía de capital es baja no a 
causa de la voluntad de los hombres (como por ejemplo una catástro-
fe natural, o porque recién comienza la capitalización) entonces el 
salario estará en el nivel justo prudencial, dadas tales circunstancias*. 
                                                           
75 Ver Chafuen, Op. Cit. 
* 2004, 9. Este es un buen ejemplo de lo que comentábamos en la nota “2004 – 8”. 
¿Qué se entiende por libre concurrencia? Si se entendiera “el mercado real en compa-
ración con la competencia perfecta”; se afirmara luego que el salario se establece 
según la productividad marginal sólo en situación de competencia perfecta, la conclu-
sión (establecida la relación entre justicia y productividad) sería que el gobierno debe 
intervenir (vía un impuesto progresivo a la renta) para acercar los ingresos del merca-
do real a la justicia. Pero, como vemos, si se razona desde la premisa del mercado 
como proceso, la conclusión es diferente. En el mercado como proceso el valor de 
los factores de producción tiende a firjarse alrededor de la productividad marginal, 
porque el mercado es un proceso que tiende al equilibrio sin alcanzarlo nunca. Cuan-
to más intervenga el gobierno en las variables del mercado, más des-coordinación 
entre oferentes y demandantes produce y, por ende, el salario real será más se alejará 
de la productividad marginal. Como dijimos en otra oportunidad, alguien puede decir 
“esa es su opinón”. Pues desde el punto de vista de este trabajo, de eso se trata. De la 
libertad de opinón que el católico tenga en estas cuestiones. De eso hablábamos en la 
nota introductoria, tanto en la de 2004 como en la de 1984. No se trata de que sea 
opinable, precisamente, la justicia, sino los modos de lograrla a nivel de condiciones 
de mercado.  



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 55

Todo lo anterior, además, nos es útil para aclarar una de las 
discusiones más habituales entre los partidarios de la ética social cató-
lica y los partidarios de la economía de mercado que acostumbran 
pelearse entre sí. Se trata de la famosa justicia social. Mucha tinta se 
ha vertido sobre este tema. Tememos cansar al lector si nuevamente 
decimos que todo depende de cómo se defina cada cosa; pero creo 
que nunca serán demasiadas las veces que lo aclaremos. Además, 
sobre este término han existido discusiones en el mismo seno de la 
ética social católica; remitimos al lector al cap. 7 del libro Etica Social 
de A. F. Utz76. Por lo pronto, se ha difundido mucho la opinión, 
entre los partidarios de la economía de mercado, de que en éste no 
hay justicia social, si por ésta se entiende justicia distributiva, pues nadie 
hay quien distribuya en el mercado; y que lo “justo” sólo puede afir-
marse de los procedimientos, mas no de los resultados. 

Ahora bien: por supuesto que si se respeta la propiedad nadie 
distribuye al estilo de un dictador socialista. Pero puede haber distri-
bución en dos sentidos: uno propio y otro analógico. En primer lu-
gar, dado que la justicia distributiva es del bien común a los indivi-
duos, el estado distribuye los recursos que competen a sus áreas es-
pecíficas, según lo establecido en le cap. 2. Este criterio de justicia 
distributiva era el establecido por los escolásticos77. El sentido analó-
gico señala que la “repartición del producto”, se establece según la 
productividad marginal, siendo allí el agente distribuidor no una per-
sona, sino un proceso: el proceso e intercambio de bienes y servicios; 
siempre dentro de las aclaraciones que con respecto al tema de la 
propiedad, la ganancia y la desigualdad de fortunas hemos hecho en 
el cap. 3. Además, si los procedimientos son justos, los resultados 
también lo son*. 
                                                           
76 Op. Cit. 
77 Ver Chafuen, A., Op. Cit. 
* 2004, 10. En trabajos posteriores (como por ejemplo El Humanismo del futuro, 
Editorial de Belgrano, Buenos Aires, 1989) hemos estado de acuerdo con la propues-
ta de Hayek, quien sostiene que los gobiernos municipales pueden distribuir bienes 
públicos con las siguientes restricciones: a) de modo no monopólico, b) financiados 
por impuestos locales, no progresivos a la renta, ni tampoco financiados por políticas 
inflacionarias. Creemos que ello es coherente, en Hayek, con su concepción evolutiva 
de propiedad, que a su vez consideramos compatible con la noción tomista de pro-
piedad. Por ende, tenemos tres tipos de justicia distributiva: a) del gobierno central a 
los bienes públicos federales; b) la justicia distributiva analógica del mercado, con-
forme a la productividad; c) la justicia distributiva de los gobiernos locales respecto 



Gabriel J. Zanotti 
 

 56

Sólo este segundo sentido analógico nos permite entender 
sin confusiones el siguiente testo de Pío XII, que comenta J. Meinvie-
lle78 de este modo: “...como ha observado Pío XII, el fin de la eco-
nomía nacional no consiste específicamente en la abundancia de bie-
nes, medida según un cómputo pura y exclusivamente material de 
valor, sino más bien en que tal abundancia proporcione real y eficaz-
mente la base material suficiente al debido desarrollo personal de sus miem-
bros. ‘Si no se consigue esta justa distribución de los bienes o se con-
siguiese sólo imperfectamente, no se alcanzaría el verdadero fin de la 
economía nacional; ya que, si ocurriese una abundancia afortunada de 
los bienes materiales y el pueblo no fuera llamado a participar de ella, 
no sería económicamente rico, sino pobre. Haced en cambio que esta 
justa distribución sea realmente efectuada y de modo durable, y veréis a un pueblo 
que, disponiendo de menos bienes se siente y es económicamente sano’ (Pío XII, 
Radiomensaje del 1/VI/1941, conmemorativo de la Rerum Novarum)”. 
El único modo de entender que la expresión “...haced en cambio que 
esta justa distribución sea realmente efectuada...” no implica llamar a 
un burócrata socialista que alegremente saque a unos para dar a otros, 
violentando la propiedad y estimulando la descapitalización (con el 
consiguiente perjuicio para el nivel general de vida) es advertir el au-
mento creciente del ingreso global que se logra en la economía de 
mercado necesariamente frente a cualquier aumento de la producción, 
ya que el aumento de capital implica aumento en los salarios reales. 
Prestemos además por un momento atención a estas palabras de Pío 
XII: “...si ocurriese una abundancia afortunada de bienes materiales y 
el pueblo no fuera llamado a participar de ella, no sería económica-
mente rico, sino pobre”. Observemos al respecto dos cosas: 1) si 
ocurriese tal cosa, no estamos por ende en una economía de mercado 
(por lo que acabamos de explicar acerca de la relación necesaria entre 
el aumento del capital y el aumento de los salarios reales); 2) Pío XII, 
en su calidad de pastor, está enfatizando un principio moral: que toda 
                                                                                                                        
de sus propios bienes públicos, siempre que sean no monopólicos. Esto implica 
también una aplicación del ppio. de subsidiariedad, pues en ese caso el gobierno 
central no se ocupa de los bienes públicos que, de modo no monopólico, proveen los 
gobiernos municipales. A su vez todo esto debería estar constitucionalmente estable-
cido. Otra vez, esta es una premisa adicional, de razón, que actualmente confirma la 
llamada “Constitutional Political Economy”. Sobre ese tema, ver la voz correspodien-
te de V.J.Vanberg, en The Handbook of Economic Methodology, Elgar, 1998. 
78 Meinvielle, J.; Conceptos Fundamentales de la Economía; Eudeba, Buenos Aires, 1973. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 57

la población disfrute de la riqueza producida (aunque dentro de la 
natural desigualdad de fortunas). Y, nuevamente: eso es lo que ocurre 
en una economía de mercado; no sólo porque, como explicamos, a 
medida que aumentan los salarios reales de toda la población, sino 
también porque el capital se emplea en aquellas necesidades que son señaladas por 
el conjunto de la población en su carácter de público consumidor a través de la 
demanda (como explicamos en el cap. 3); a diferencia de los países comunistas, 
donde paradójicamente, en nombre de una distribución igualitaria, se gastan 
enormes recursos en armamentos y en el delirio faraónico del poder estatal, mien-
tras la gran masa de la población está sumida en las más indignante de las mise-
rias. El comunismo es una “economía” al servicio del estado: la economía de 
mercado, en cambio, una economía al servicio del hombre. 

Por último, para terminar este capítulo, permítasenos una úl-
tima aclaración terminológica. También es un tradicional punto de 
choque el famoso tema acerca de si el trabajo “es una mercancía” o 
no lo es. Sí lo sería para la posición; no lo sería para la ética social 
católica. Y otra vez los términos. El trabajo, en cuanto factor de pro-
ducción, se intercambia en el mercado (se alquila); en ese sentido es 
“mercancía” (puede ser, claro está, que alguien considere que es una 
herejía decir que el trabajo es un factor de producción; obviamente, 
no es nuestro caso). Ahora bien: si la expresión “el trabajo es una 
mercancía” quiere significar que es sólo eso, y que no debe considerar-
se la dignidad humana de quien trabaja, entonces tal expresión es 
errónea. Y eso es lo que la ética social católica sostiene cuando niega 
que el trabajo sea “una mercancía”. Y nada hay en el corpus científico 
de la escuela austríaca que implique ese significado de la expresión 
rechazada por la ética social católica. 

Terminado este capítulo, iniciamos el análisis de una serie de 
temas que en su conjunto completarán el estudio de ética social y de 
economía que hemos realizado hasta aquí. 



 

 



 

 59

Anexo 1: La “Laborem Exercens” 
 
La encíclica Laborem exercens, de Juan Pablo II, del 

14/7/1981, presenta una serie de interesantes aspectos que servirán 
para completar el análisis precedente en algunos puntos. En efecto, 
esta encíclica ha puesto énfasis en dos temas: primero, la copropiedad 
de los medios de producción o “cogestión”; el segundo, la retribución 
del trabajo. Comencemos con el primer tema. 

Basándose en el argumento personalista que nos dice que es 
muy conveniente que todas las personas tengan la posibilidad de 
trabajar “en algo propio”, Juan Pablo II recomienda enfáticamente el 
tan debatido sistema de “cogestión” económica. El párrafo más signi-
ficativo al respecto es el siguiente: “...Son propuestas que se refieren a 
la copropiedad de los medios de trabajo, a la participación de los trabajado-
res en la gestión y/o en los beneficios de la empresa, al llamado “ac-
cionario” del trabajo y otras semejantes. Independientemente de la 
posibilidad de aplicación concreta de estas diversas propuestas, sigue 
siendo evidente que el reconocimiento de la justa posición del trabajo 
y del hombre del trabajo dentro del proceso productivo exige varias 
adaptaciones en el ámbito del mismo derecho a la propiedad de los 
medios de producción;...”79. 

Esto plantea diversos problemas. En primer lugar, hay que 
dilucidar la compatibilidad o no de la cogestión con la economía de 
mercado. Con respecto a ese problema, daremos respuestas en su 
momento. Pero, en segundo lugar, el párrafo que hemos citado plan-
tea problemas en la misma estructura de la DSI, debido a las fuertes 
restricciones y reservas que Pío XII había efectuado con respecto a la 
cogestión. No es la primera vez que en la ética social católica se pre-
senta esta aparente paradoja en el Magisterio. Lo mismo había suce-
dido, con respecto al mismo tema, con al encíclica Mater et Magistra de 
Juan XXIII. Entre nosotros, J. Meinvielle publicó en ese momento 
un artículo titulado La Mater et Magistra y la propiedad colectiva privada80, 
en el cual trataba de demostrar, exitosamente a nuestro juicio, que no 
había contradicción con el Magisterio anterior de Pío XII. Ahora, con 
la Laborem Exercens (LE), el problema se reitera. Nuestro trabajo en 

                                                           
79 Op. Cit. 
80 Reproducido como apéndice en Op. Cit. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 60

este caso será por ende doble: no sólo deberemos demostrar la au-
sencia de contradicción de la LE con la economía de mercado, sino 
también su ausencia de contradicción con el Magisterio anterior. 

Para ello, nada mejor que comenzar analizando ese mismo 
Magisterio anterior. Sobre todo, además, porque Juan Pablo II, en el 
punto 2 de la LE, afirma expresamente basarse en todo el Magisterio anterior, 
razón por la cual dicho Magisterio es criterio absolutamente legítimo 
y válido de interpretación de la LE. 

Comencemos con la QA, aunque después veremos que de-
bemos remontarnos también a la RN. Recordemos que Pío XI afir-
maba, en un texto que hemos visto en el capitulo 4, que el sistema de 
contrato de trabajo no es injusto de suyo. Por lo tanto queda bien 
claro que nada tiene de contrario al derecho natural que una persona 
sea contratada y reciba un salario, sin participar en la gestión y direc-
ción de la empresa del contratante (lo cual implicaría un “contrato de 
sociedad”. Y a continuación de establecer dicho principio, Pío XI 
afirma que estima conveniente que, de ser posible, el contrato de 
trabajo se “suavizara” con el contrato de sociedad. Como vemos, eso 
no era proclamar una obligación jurídico-positiva de los contratantes 
y/o contratados al respecto, sino una simple recomendación, cuya 
posibilidad de aplicación queda liberada a la prudencia según las di-
versas circunstancias. Ese famoso párrafo de Pío XI es el siguiente: 
“...De todos modos, estimamos que estaría más conforme con las 
actuales condiciones de convivencia humana que, en la medida de lo 
posible, el contrato de trabajo se suavizara algo mediante el contrato 
de sociedad, como ha comenzado a efectuarse ya de diferentes mane-
ras con no poco provecho de patronos y obreros. De este modo, los 
patronos y empleados se hacen socios en el dominio y en la adminis-
tración o participan, en cierta medida, de los beneficios percibidos”.81 

El problema concreto comenzó a surgir cuando ciertos gru-
pos católicos tomaron esto ya no como una recomendación, sino 
como una obligación jurídico-positiva por parte de los grupos empresa-
riales. Es entonces cuando surgen las famosas advertencias de Pío 
XII al respecto. En primer lugar, en el ya conocido discurso del 
7/5/1949, que citamos en el capítulo 3, Pío XII dice lo siguiente: 
“...7. Tampoco se estaría en lo cierto si se quisiera afirmar que la em-
presa particular es por su propia naturaleza una sociedad, de suerte 
                                                           
81 DP, Op. Cit., punto 65 de esta edición. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 61

que las relaciones entre los particulares estén determinadas en ella por 
las normas de la justicia distributiva, de manera que todos in-
distintamente -propietarios o no de los medios de producción- -
tuvieran derecho a su parte en la propiedad o. por lo menos, en los 
beneficios de la empresa. 8. Semejante concepción parte de la hipóte-
sis de que toda empresa entra, por su naturaleza, en la esfera del de-
recho público. Hipótesis inexacta. Tanto si la empresa está constitui-
da bajo la forma de fundación o de asociación de todos los obreros 
como copropietarios, como si es propiedad de un individuo que fir-
ma con todos sus obreros un contrato de trabajo, en un caso y en 
otro entra en el orden jurídico privado de la vida económica. 9. Cuan-
to nos acabamos de decir se aplica a la naturaleza jurídica de la em-
presa como tal; pero la empresa puede ofrecer también otra categoría 
de relaciones personales entre los participantes que han de ser tenidas 
en cuenta; incluso relaciones de común responsabilidad. El propieta-
rio de los medios de producción, quienquiera que sea -propietario 
particular, asociación de obreros o fundación-, debe, siempre dentro 
de los límites del derecho público de la economía, permanecer dueño 
de sus decisiones económicas”. 82 

Hemos citado largamente a Pío XII para que se lo com-
prenda bien. Como vemos, no descarta el Santo Padre que la empresa 
pueda ser administrada con el sistema de cogestión (“... tanto si la 
empresa está constituida bajo la forma de fundación o de asociación 
de todos los obreros como copropietarios”), pero esa es una de las 
tantas formas voluntarias de administración que puede haber, lo cual 
implica que de ese modo no se atente contra la propiedad de otros, y 
por eso Pío XII termina diciendo que el propietario de los medios de 
producción siempre debe permanecer dueño de sus decisiones económicas; 
párrafo que hemos visto, como se recordará, en el capítulo 3, justa-
mente cuando tratábamos de establecer la esencia del derecho de pro-
piedad, que tan sabiamente supo defender Pío XII. 

En su alocución del 3/6/1950, Pío XII vuelve a hacer re-
ferencia a este tema, esta vez todavía más enérgicamente. Dice así: 
“...Un peligro similar se presenta igualmente cuando se exige que los 
asalariados pertenecientes a una empresa tengan en ella el derecho de 
cogestión económica, sobre todo cuando el ejercicio de ese derecho 
supone, en realidad, de modo directo o indirecto, organizaciones 
                                                           
82 DP, Po. Cit. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 62

dirigidas al margen de la empresa. Pero ni la naturaleza del contrato 
de trabajo ni la naturaleza de la empresa implican necesariamente por 
sí mismas un derecho de esta clase. Es incontestable que el trabajador 
asalariado y el empresario son igualmente sujetos, no objetos, de la 
economía de un pueblo. No se trata de negar esta paridad; éste es un 
principio que la política social ha hecho prevalecer ya y que una polí-
tica organizada en un plano profesional todavía haría valer con mayor 
eficacia. Pero nada hay en las relaciones del derecho privado, tal co-
mo las regula el simple contrato de salario, que esté en contradicción 
con aquella paridad fundamental. La prudencia de nuestro predecesor 
Pío XI lo ha mostrado claramente en la encíclica Quadragesimo anno; y, 
en consecuencia, él niega la necesidad intrínseca de modelar el contra-
to de trabajo sobre el contrato de sociedad. No por ello se desconoce 
la utilidad de cuanto se ha realizado hasta el presente en este sentido, 
en diversas formas, para común beneficio de los obreros y los propie-
tarios; pero, en razón de principios y de hechos, el derecho de coges-
tión económica que se reclama está fuera del campo de estas posibles 
realizaciones.”83  

El texto es evidentemente claro y distinto. Pío XII niega que 
el derecho de cogestión sea un derecho natural, como un derecho que 
los intervinientes en el contrato de trabajo puedan reclamar a un ter-
cero. Por supuesto, si por derecho de cogestión se entiende el dere-
cho a realizar dicha forma de administración en forma voluntaria, de 
común y libre acuerdo de obreros y empresarios, es entonces un 
obvio y reconocido derecho implícito en el derecho de asociación. 

Es importante destacar además cómo Pío XII se empeña en 
dar el justa alcance a las palabras de Pío XI en la QA, contra las alu-
didas interpretaciones que habían surgido. Esto lo hace de manera 
muy evidente en su alocución del 31/1/1952, donde encontramos 
estos significativos párrafos: “11. Amados hijos: se habla hoy mucho 
de una reforma en la estructura de la empresa, y aquellos que la pro-
mueven piensan en primer lugar en modificaciones jurídicas entre 
todos los miembros, sean ellos empresarios o dependientes incorpo-
rados a la empresa en virtud del contrato de trabajo. 12. No han po-
dido escapar, sin embargo, a nuestra consideración las tendencias que 
con tales movimientos se infiltran; las cuales no aplican -como agra-
da- las incontestables normas del derecha natural a las mudables con-
                                                           
83 DP, Op. Cit. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 63

diciones del tiempo, sino que simplemente las excluyen. 13. Por esto, 
en nuestros discursos del 7 de mayo de 1949 a la Unión Internacional 
de Asociaciones Patronales Católicas, y del 3 de junio de 1950, al 
Congreso lnternacional de Estudios Sociales, nos hemos opuesto a 
esas tendencias, no ya, verdaderamente, para favorecer los intereses 
materiales de un grupo más que los de otro, sino para asegurar la 
sinceridad y la tranquilidad de conciencia de todos aquellos a los cua-
les estos problemas atañen. 14. Ni podíamos ignorar las alteraciones 
con las cuales se daban de lado las palabras de alta sabiduría de nues-
tro glorioso predecesor Pío Xl, dando el peso y la importancia de un 
programa social de la Iglesia en nuestro tiempo a una observación 
completamente accesoria en torno a las eventuales modificaciones 
jurídicas en las relaciones entre los trabajadores sujetos al contrato de 
trabajo y la otra parte contrayente; y pasando, por el contrario, más o 
menos bajo silencio la parte principal de la encíclica Quadragesimo anno, 
que contiene, en realidad, aquel programa; es decir, la idea del orden 
corporativo profesional de toda la economía...”.84 

Como vemos, poco hay que agregar a la claridad de las pa-
labras de Pío XII. Pero el problema vuelve a surgir con la MM de 
Juan XXIII. Allí, el Papa Juan está recordando que uno de los crite-
rios de justicia en las retribuciones laborales es la consideración acer-
ca de si el salario permite al obrero ir formando un capital propio 
mediante el ahorro, que le permita ir progresando en su nivel de vida. 
Esto ya lo había dicho León XIII: “...Si el obrero percibe un salario lo 
suficientemente amplio para sustentarse a sí mismo, a su mujer y a 
sus hijos, dado que sea prudente, se inclinará fácilmente al ahorro y 
hará lo que parece aconsejar la misma naturaleza: reducir gastos, al 
objeto de que quede algo con que ir constituyendo un pequeño patri-
monio. Pues ya vimos que la cuestión que tratamos no puede tener 
una solución eficaz si no es dando por sentado y aceptado que el 
derecho de propiedad debe considerarse inviolable. Por ello, las leyes 
deben favorecer este derecho y proveer; en la medida de lo posible, a 
que la mayor parte de la masa obrera tenga algo en propiedad”85. 
Obsérvese que el espíritu de este párrafo es justamente que la mayor 
parte de la población pueda ir accediendo a mayores niveles de pro-
piedad, como producto del ahorro previo. Justamente la temática que 
                                                           
84 DP, Op. Cit. 
85 DP, Op. Cit., Enc. RN, Nº 33 de esta esdición. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 64

retoma Juan XXIII en MM. Y después de afirmar lo que ya hemos 
visto, acerca de los diversos modos de dar satisfacción a esa norma 
de ética social, Juan XXIII vuelve a hacer la misma recomendación 
que hiciera Pío XI, acerca de lo conveniente que pueda resultar la 
cogestión precisamente para lograr una mayor difusión de la propie-
dad, sin que ello implique, volvemos a reiterar, una obligación ni 
moral ni jurídico-positiva respecto a la cogestión. Dice así Juan 
XXIII: “A esta obligación de justicia puede darse satisfacción, según 
enseña la experiencia, de varias maneras. Prescindiendo de las demás, 
hoy debe preferirse especialmente qué los obreros, utilizando los 
procedimientos que parezcan más a propósito, vayan entrando poco 
a poco a participar en la propiedad de su empresa...”86. Por supuesto 
que la expresión “...debe preferirse...” puede ocasionar problemas; de 
lo contrario no estaríamos efectuando estas aclaraciones (el original 
latino dice “optandum est”). Y así llegamos a Juan Pablo II, quien, 
basándose en estas recomendaciones, vuelve a poner énfasis en la 
cogestión como un modo de lograr una mayor difusión de la propie-
dad, como un modo, a su vez, de atender a las palabras de León XIII 
acerca de la conveniencia de que los obreros accedan a mayores nive-
les de propiedad. El término “exigir” utilizado en la traducción caste-
llana del párrafo de la LE que hemos visto al principio, corresponde 
al original latino “flagitare” utilizado por Juan Pablo II, que no nece-
sariamente implica una obligación jurídica. Debe recordarse el princi-
pio establecido por Pío XII, según el cual es contraria a1 derecho natural 
la cogestión obligatoria (ya sea moral o legal-positiva). Es significativo al 
respecto el comentario que sobre este tema realiza Mons. Agostino 
Ferrari Toniolo, en un artículo aparecido en “L’Osservatore Roma-
no”, N° 671, del 8/11/1981, titulado Reforma y humanización de las 
estructuras sociales, donde comenta a la LE. Es importante destacar que 
lo que vamos a citar ha aparecido en el órgano periodístico oficial del 
Vaticano. Dice así el P. Ferrari Toniolo: “El texto -refiriéndose a la 
encíclica- procura no formular el objetivo posible como si fuese un 
derecho concreto de cada trabajador respecto a la propiedad de la 
empresa, derivado de su misma condición de trabajador subordinado”. 
Destaquemos, además, que como fundamento del énfasis puesto en 
este tema, Juan Pablo II cita a Santo Tomás, en su famoso artículo 2 de 
la Q. 66 de la II-II de la Suma Teológica; justamente, el artículo en el 
                                                           
86 DP, Op. Cit. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 65

que se ha basado toda la tradición cristiana -después del siglo XIII- y el 
Magisterio para la afirmación del derecho a la propiedad privada. Y 
precisamente porque Santo Tomás dice allí, con el sentido común que 
lo caracteriza, que todos ponen mayor esfuerzo y responsabilidad en las 
cosas propias; argumento que reformula Juan Pablo II destacando lo 
adecuado que para la persona humana es trabajar “en algo propio”, 
cosa para la cual se recomienda la cogestión. 

Ahora bien: ¿y qué ocurre con la cogestión y la economía de 
mercado? Pues creemos que ya lo hemos dicho. Mientras sea volun-
taria, la cogestión es una de las tantas formas de propiedad que puede 
haber en una economía de mercado. La eficiencia económica de di-
cho modo de administración será dictada en cada caso por el éxito 
que los copropietarios hayan tenido en la gestión de la empresa. Por 
otra parte, la difusión de la propiedad por la ampliación del “paquete 
accionario” es algo que naturalmente se ha producido en las socieda-
des que se acercan a la economía de mercado. Con lo cual se logra 
también aquella formación del ahorro en la familia de cada trabajador, 
por la acumulación de capital que aumenta el nivel de vida. Es curio-
so ver que muchos que dicen defender la DSI promueven políticas 
inflacionarias que hieren mortalmente este principio básico de ética 
social, impidiendo la formación del ahorro y bajando el salario real, 
provocando de ese modo miseria y pobreza por doquier. Es lamenta-
ble, reiteramos, ver cómo tales injusticias -además de impericias téc-
nicas desde el punto de vista económico- se realizan en nombre de la 
justicia; y lo que es peor, en nombre de la DSI. 

Y, en cuanto a nuestra opinión personal sobre la conve-
niencia de este tipo de administración, debemos decir que nos atrae 
sumamente el ideal típicamente personalista de Juan Pablo II, acerca 
de que todos trabajen “en algo propio” de manera conjunta, en una 
empresa común. Por supuesto, la prudencia dictará en cada caso la 
posibilidad de realización de este ideal. Opinamos que cuanto mayor 
sea el progreso social, tanto económico como cultural, las posibilida-
des de lograrlo se irán acrecentando.  

Pero antes de pasar al segundo tema que presenta la LE, ana-
licemos un detalle importante. Se habrá observado que, en el punto 
14 (de la ed. Bac) del discurso de Pío XII del 31/1/52, Pío XII se 
refiere al “...orden corporativo profesional de toda la economía...". 
¿Qué quiere decir esto? ¿Se está refiriendo el Papa a un corporativis-



Gabriel J. Zanotti 
 

 66

mo de estado de tipo fascista? Pues por supuesto que no. Un “orden” 
tal sería contradictorio con los derechos de la persona, y especialmen-
te contradictorio con la libertad de asociación. El Magisterio destaca en 
cambio la importancia capital de la correcta organización de las sociedades inter-
medias para el funcionamiento de un orden social justo. Pero, por supuesto, 
dichas asociaciones están fundadas en la libertad de asociación, el cual 
derecho es incompatible con el corporativismo fascista. Como siem-
pre, veamos los documentos pontificios. Ya León XIII, en la RN, 
recomienda enfáticamente la formación de asociaciones libres de 
obreros y empresarios. Pero siempre poniendo énfasis, también, en 
que dicha asociación sea libre. Dice León XIII al respecto en el punto 
39 (ed. Bac) de la RN: “Efectivamente se necesita moderación y dis-
ciplina prudente para que se produzca el acuerdo y la unanimidad de 
voluntades en la acción. Por ello, si los ciudadanos tienen el libre 
derecho de asociarse, como así es en efecto, tienen igualmente el 
derecho de elegir libremente aquella organización y aquellas leyes que 
estimen más conducentes al fin que se han propuesto”.87 Y citando 
estas palabras de León XIII, afirma Pío XI en la QA: “...Ahora bien, 
así como los habitantes de un municipio suelen crear asociaciones 
con fines diversos con la más amplia libertad de inscribirse en ellas o 
no, así también los que profesan un mismo oficio pueden igualmente 
constituir unos con otros asociaciones libres con fines en algún modo 
relacionados con el ejercicio de su profesión. Y puesto que nuestro 
predecesor, de feliz memoria, describió con toda claridad tales aso-
ciaciones, nos consideramos bastante con inculcar sólo esto: que el 
hombre es libre no sólo para fundar asociaciones de orden y derecho 
privado, sino también para ‘elegir aquella organización y aquellas leyes 
que estime más convenientes al fin que se ha propuesto’. Y esa mis-
ma libertad ha de reivindicarse para constituir asociaciones que se 
salgan de los límites de la propia profesión...”88. Y esta misma doc-
trina es reiterada por Juan XXIII en MM, citando justamente a León 
XIII y a Pío XI. Dice el Papa Juan, en el punto 37 (ed. Bac): “Con la 
finalidad de contrarrestar esta tendencia, el Sumo Pontífice (Juan 
XXIII está hablando de Pío XI) dio estas fundamentales normas: el 
orden económico deberá reintegrarse al orden moral, y los intereses, 
tanto de individuos como de sociedades, habrán de atemperarse so-
                                                           
87 DP, Op. Cit. 
88 DP, Op. Cit. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 67

bre todo al bien común. Esto, conforme a las enseñanzas de nuestro 
predecesor, exige, sin duda alguna: primero, la ordenada reorganiza-
ción de la convivencia, constituyendo sociedades menores de carácter 
económico y profesional, no impuestas por los poderes del Estado, 
sino libres;...”89; (“...quas republica pro imperio suo non iniunxerit, 
sed sui sint iuris;...”). Clara y distinta es la expresión: “...no impuestas 
por los poderes del Estado. . . ". Y, cuando comenta a León XIII y la 
RN, afirma Juan XXIII: ". . . En esta carta se afirma, además, que por 
la naturaleza ha sido dado a los obreros no sólo el derecho de consti-
tuir asociaciones, ya exclusivamente de obreros, ya mixtas de obreros 
y patronos, y de estructurarlas del modo que estimen más con-
veniente a sus respectivas profesiones, sino también de que esos 
mismos trabajadores, organizados en tales sociedades, puedan, sin 
que nadie se lo impida, moverse libre y espontáneamente, según es-
timen más favorable a sus intereses”.90 

Creemos que los textos citados son claros para demostrar la 
incompatibilidad de los mismos con el corporativismo fascista.  

Pasemos entonces, ahora sí, al otro aspecto de la LE que ha 
suscitado bastantes debates. Estamos en el punto 6 de la LE, ed. de 
L’Osservatore Romano91. Y allí Juan Pablo II afirma que el funda-
mento para la valorización del trabajo es el “trabajo en sentido subje-
tivo”, esto es, la dignidad de la persona que trabaja. “...el primer fun-
damento del valor del trabajo es el hombre mismo, su sujeto”. Se ha 
comentado que, entonces, la remuneración del trabajo para todos los 
hombres debería ser exactamente la misma, ya que todos los hombres 
tienen la misma dignidad esencial (o sea, la que deriva de su naturale-
za). Pues bien: creo que, habiendo analizado en el capítulo 4 el Magis-
terio en el cual Juan Pablo II se basa, el problema está resuelto. Juan 
Pablo II está poniendo énfasis en el criterio de la dignidad de la per-
sona en la justicia de las retribuciones laborales. Reiteramos pues 
todas las reflexiones que en su momento hicimos sobre este tema; 
sobre todo, que este criterio de justicia no se contradice con la produc-
tividad del trabajo, o el aporte de cada uno al proceso productivo, 
como explícitamente dice Juan XXIII -cosa que podríamos llamar 
“dignidad accidental” (en referencia a la distinción metafísica entre lo 

                                                           
89 DP, Op. Cit. 
90 DP, op. Cit., Nº 22. 
91 DP, Op. Cit. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 68

esencial y lo accidental) de la persona con respecto al trabajo-. Juan 
Pablo II no olvida este aspecto, al cual llama “trabajo en sentido objeti-
vo”, y afirma: “...Esto no quiere decir que el trabajo humano, desde el 
punto de vista objetivo, no pueda o no deba ser de algún modo valo-
rizado y cualificado”. Y seguidamente dice que la dignidad del hom-
bre es el primer aspecto que debe considerarse; y “primer” no es igual 
a “único”. 

Como último tema de este anexo, también se ha destacado 
que, para solucionar el problema del desempleo, Juan Pablo II reco-
mienda una “planificación” de la vida económica. Primero: la palabra 
latina utilizada por Juan Pablo II es “temperatio”. Ese término admite 
la traducción castellana utilizada, pero no necesariamente. También pue-
de traducirse por “organización”, “ordenación”, “disposición”, “go-
bierno”, cosas que en sus áreas específicas debe realizar el gobierno 
(al cual Juan Pablo II llama “empresario indirecto”). Segundo: la defi-
nición dada en la LE de esa “temperatio” es la siguiente: “...coor-
dinación, justa y racional, en cuyo marco debe ser garantizada 1a iniciati-
va de las personas, de los grupos libres, de los centros y complejos 
locales de trabajo, teniendo en cuenta lo que se ha dicho anterior-
mente acerca del carácter subjetivo del trabajo humano.”92 Excepto 
que alguien quiera deducir lo necesariamente no-deducible, nada hay 
en esta definición que implique necesariamente una planificación que 
decida, por parte del estado, qué, cómo y cuánto producir (cosa que 
como vimos en el capítulo 3, está en contradicción con la esencia del 
derecho de propiedad). Tampoco hay ningún elemento que permita 
inferir necesariamente una planificación indicativa. La economía de 
mercado es también una coordinación justa y racional.93 Creemos que 
en este caso es importante citar este texto de Pío XII, de su ya visto 
discurso del 13/4/56: “...La Iglesia, con su Fundador, da al César lo 
que es del César; pero no podría darle más sin traicionar a su misión y 
al mandato por Cristo confiado a ella. Por eso, lo mismo que no que-
da indecisa y alza la voz allí donde el poder civil trata de atribuirse el 
monopolio de la instrucción y la educación juvenil, de la misma ma-
nera se opone, en lo que toca a los principios morales, a todo el que 
quisiera una excesiva injerencia del Estado en la cuestión económica. 

                                                           
92 LE, Op. Cit. 
93 Respetar la propiedad es la única coordinación justa y racional. Anular el derecho 
de propiedad es precisamente lo injusto e irracional. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 69

Donde esta injerencia no se frenase, no podría resolverse adecuada-
mente el problema social; donde de hecho se ha llegado a la completa 
“planificación”, se han logrado algunos planes, pero el precio ha sido 
el de innumerables ruinas provocadas por un ímpetu loco y destruc-
tor: heridas las justas libertades individuales, turbada la serenidad del 
trabajo, violado el carácter sagrado de la familia, falsificado el amor 
patrio, destruido el tan preciado patrimonio religioso.”94 

 

                                                           
94 DP, Op. Cit. 



 
 

 



 71

Anexo 2: Las relaciones internaciona-
les y la Populorum Progressio 

 
 

La encíclica Populorum progressio originó también muchos de-
bates en su momento. Sobre el énfasis puesto por este documento en 
el tema de la limitación del derecho de propiedad, y su valoración del 
capitalismo, sería superfluo que comentá–ra–mos algo, pues ya nos 
hemos ocupado de estos temas sobre todo en el capítulo 3. Lo que 
ahora nos interesa destacar es el proble–ma de ética social con res-
pecto a las relaciones internacionales, que se comenta principalmente 
en esta encíclica. 

Creemos nuevamente que este tema alcanza claridad y distin-
ción si se distinguen nuevamente los campos de ética social y el de 
análisis científico de la economía, mostrando a la vez su no contra-
dicción. Desde el punto de vista de ética social, Pablo VI no conside-
ra justa la existencia de grandes áreas de1 planeta sumergidas en el 
subdesarrollo al lado de otras regiones altamente industrializadas. 
Como vemos, esto es una extensión a nivel internacional del princi-
pio de ética social visto en el capítulo 3 y en el 4, según el cual la jus-
ticia demanda que la riqueza producida sea disfrutada por sectores 
cada vez más amplios de la población, sin que esto implique ningún 
tipo de igualitarismo socialista. Vimos en su momento la no contra-
dicción de este ideal con la aplicación de economías de mercado, 
tanto en el capítulo 3, cuando evidenciamos que el funcionamiento 
del derecho de propiedad, en situaciones de igualdad ante la ley, es lo 
que cumple con el destino universal de los bienes, como así también 
en el capítulo 4, cuando demostramos cómo lograr los salarios justos 
a través del aumento de los salarios reales, merced al aumento de la 
cuantía de capital. 

Por ende, ya desde el punto de vista técnico-científico afir-
mamos que el aumento de la cuantía de capital y, por ende, el aumen-
to del nivel de vida, se logra siempre que se respete el funcionamiento 
de la propiedad en las condiciones descriptas en el capítulo 3. Por 
ende, si existen vastas regiones del planeta subdesarrolladas, es porque 
en esas regiones no se han respetado las condiciones jurídicas que per-
miten el correcto funcionamiento de la propiedad privada y su función 



Gabriel J. Zanotti 
 

 72

social; es decir, las condiciones que permiten el funcionamiento de una 
economía de mercado. 

Afortunadamente, las situaciones que posibilitan el surgi-
miento de este problema son de imposible existencia en una econo-
mía de mercado. El subdesarrollo, en cuanto tal, es pura y simplemente, 
desde el punto de vista económico, una gran carencia de bienes de 
capital. Justamente el problema que atacan las economías de mercado, 
en las cuales el aumento de la cuantía de capital es uno de los efectos 
característicos. El subdesarrollo se produce por la falta de ahorro inter-
no y/o externo, que a su vez es producido directamente por políticas 
inflacionarias y socializantes, que paradójicamente se promueven en 
nombre del desarrollo. 

E1 gran problema, en el cual están en juego la vida y la muer-
te de muchas personas, y, además, la salvación de las almas, se produ-
ce cuando el marxismo expande su cizaña haciendo creer que necesa-
riamente toda situación de subdesarrollo en los países pobres es cau-
sada por la riqueza de los países ricos, expandiendo de ese modo 
todo su esquema de lucha de clases a nivel internacional. Las guerras 
y los conflictos derivados de esta enfermante concepción nos deben 
advertir que son muchas las cosas que están en juego si se duda en 
este punto. Nosotros volvemos a sostener con firmeza que la ética 
social católica no debe confundirse con el planteo marxista. Nuestra 
conciencia no nos dejaría en paz si en este momento no lo afirmá-
ramos nuevamente. 

Se nos podrá decir, entonces, que desde la misma ética social 
católica las cosas deben ser dichas con claridad para evitar confusio-
nes*.  

A lo cual nada tenemos que objetar. 
 

                                                           
* 2004, 11. Nos referimos a que, en el tema de las relaciones internacionales, muchos 
fieles católicos siguen afirmando la teoría del deterioro de los términos de intercam-
bio casi como si fuera un hecho indiscutible o un dogma de Fe. Esto es particular-
mente grave por tres cosas: una, la fata de respeto al derecho de opinión de los católi-
cos que piensen diferente; b) la confusión de niveles (entre fe y razón) en un tema 
muy ligado de hecho (aunque separable, de derecho) con las teorías neomarxistas de 
explotación internacional; c) la confusión teorética y práctica que este tema ha oca-
sionado en la vida de muchos fieles católicos, que los ha llevado incluso a la violencia. 



 73

Anexo 3: Los "derechos sociales" 
 
Todo derecho hace referencia a un tercero, el cual debe, al 

sujeto de derechos, ya una abstención, ya una determinada acción no 
categorizada bajo una simple abstención. 

En la justicia conmutativa, este segundo tipo de obligación -
las acciones de tipo positivo- sólo surgen de contratos voluntaria-
mente pactados. En la justicia legal -lo que la persona debe al bien 
común-, el ejemplo típico sería el impuesto. En la justicia distributiva, 
el ejemplo típico sería el conjunto de servicios que el estado debe 
prestar y distribuir según sus funciones específicas (capítulo 2). 

Ahora bien: bajo la expresión “derechos sociales” se hace 
alusión a una serie de bienes y servicios que la persona tiene derecho 
a reclamar, ya no bajo la simple petición de abstención por parte de 
terceros -en el sentido que éstos no impidan a una persona la adquisi-
ción de esos bienes con sus propios recursos- sino en el sentido de 
un derecho que implica la contraprestación positiva del bien de que 
se trate, vía jurídico-positiva, lo cual implica pues un tercero que sería 
el sujeto pasivo de obligación. 

Así, se habla del “derecho a la alimentación”, “derecho a la 
vivienda”, “derecho a los servicios de salud”, etcétera. En ese caso: 
¿Quién es el que de debe dar dichos servicios? ¿El estado? 

Pero el problema que ahora específicamente nos preocupa, 
es el siguiente: este tipo de derechos aparecen frecuentemente en la 
ética social católica. E1 ejemplo más destacado lo encontramos en el 
N° 10 (ed. Paulinas) de la encíclica Pacem in Terris, de Juan XXIII. 

Comencemos pues a analizar las posibles vías de solución del 
problema. En primer lugar, analicemos las dificultades.  

Dentro de éstas, veamos tres. La primera es la siguiente. Los 
recursos son escasos; las necesidades, ilimitadas. Lo que acabamos de 
decir es el ABC de la economía; esperemos que nadie lo considere 
herético. Ahora bien: si a cada una de las necesidades humanas co-
menzamos a llamarlas “derecho a” (y a renglón seguido, la necesidad 
de que se trate) estamos creando una situación jurídica y económica 
de, sencillamente, imposible cumplimiento. Pues los recursos son 
escasos y por ende no todas las necesidades podrán satisfacerse, con 
lo cual determinadas personas quedarían sin aquello que por derecho 
supuestamente les corresponde. (Por supuesto, este problema no 



Gabriel J. Zanotti 
 

 74

existe para quienes piensan que el estado es lo mismo que Jesús en las 
bodas de Caná; pero no es nuestro caso). Debemos recordar por 
ende que el deber ser se fundamenta en e1 ser (en lo cual insiste mucho 
el filósofo neotomista contemporáneo J. Pieper). Por ende, ya desde 
el punto de vista de una sana filosofía del derecho: ¿puede lo imposi-
ble ser fuente del derecho? 

Habitualmente se responde que las necesidades a las que es-
tos derechos se refieren son “las más importantes”. La dificultad allí 
es establecer qué es “lo más importante”. Si hay derecho a la alimen-
tación, por ejemplo, ¿por qué no hay “derecho a los libros”? (Y mejor 
no preguntemos “que” libros). ¿Quién o cuál es el órgano social en-
cargado de establecer esas valoraciones? 

La segunda dificultad es que el estado tiene por misión ase-
gurar el bien común. Obvio. Pero el problema es que, si finalmente 
termina siendo el estado quien satisface tales derechos, entonces se 
crea un problema en cuanto a la delimitación entre el bien común y 
los bienes particulares. Pues en ese caso se reclaman por vía jurídico-
positiva al estado bienes y servicios cuya competencia en la órbita del 
bien común es sumamente discutible. Pues las más de las veces son 
bienes que se obtienen en y por el bien común, pero no son el bien 
común. Retomaremos este punto luego, pues es fundamental para re-
solver la cuestión. 

La tercera dificultad es la que ha estado tácita en las ante-
riores. Si alguien se presenta a un tribunal reclamando su derecho a 
tal o cual necesidad, ¿quién lo satisface? ¿Quién es el “ad alterum” en 
este caso? Por supuesto, habitualmente se responde que el estado. Y 
ése es el problema. Porque el estado no es Dios Creador; no puede 
sacar las cosas de la nada. El estatismo que surge de un estado repar-
tidor de toda clase de bienes tiene un precio -inflación, subdesarrollo, 
descapitalización, etcétera-, precio que entonces no están las socieda-
des dispuestas a pagar. Los resultados en cuanto a la mentalidad resul-
tante no serían tampoco muy halagüeños. Nada nos correspondería 
obtener por propio esfuerzo; especialmente, si es “muy importante", 
en cuyo caso sólo debemos reclamarlo al estado. ¿Qué queda de la 
genuina dignidad y libertad del hombre, en una sociedad en la cual, 
cuanto más importante es algo, más debe recibirlo del estado? 

Bien, hasta ahora nos hemos ocupado de sistematizar las di-
ficultades. Pero, como vemos, estas dificultades surgen cuando no se 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 75

distingue a los “derechos sociales”95 de los demás derechos persona-
les. Pues, en efecto, debemos decir que detrás de la idea de los “dere-
chos sociales” se encuentra un principio correcto de ética social, aun-
que muy difícil de precisar de manera que no cree las dificultades jurídi-
cas y económicas que hemos analizado. Dicho principio es el siguien-
te: es conforme con el derecho natural que las condiciones de vida 
sean acordes con la dignidad de la persona humana. Inmediatamente 
debemos precisar dos cosas. Primero, nos remitimos a lo afirmado en 
el capítulo 4: que dichas condiciones dignas de vida se logran cuando 
se respeta el bien común, el cual, a su vez, implica que se establezcan las 
condiciones jurídicas y sociales necesarias para que cada persona 
pueda, con su trabajo y con su esfuerzo, obtener los bienes que con-
sidere necesarios para su desarrollo personal. Y si sus pretensiones 
son desproporcionadas, el mismo proceso económico se lo indicará. 
Recuérdese el aspecto relativo de este principio, o sea, lo concernien-
te a las diversas circunstancias culturales de los pueblos, aspecto rela-
tivo que también contempla el Magisterio. 

La segunda precisión es que “conforme con el derecho natu-
ral” no implica necesariamente un derecho reclamable vía jurídico-
positiva en cuanto a una determinada acción positiva por parte de un 
tercero. Por ejemplo, es conforme con el derecho natural que yo 
cultive la virtud de la fortaleza, lo cual no implica que me presentaré 
ante un tribunal reclamando a un tercero la virtud de la fortaleza. 

Pues en realidad, lo que está en juego aquí es lo siguiente: la 
persona humana tiene derecho al bien común, en el cual y por el cual 
podrá obtener lo adecuado para su desarrollo personal, según su 
propia responsabilidad. Eso -el bien común- es precisamente lo que 
compete a la justicia distributiva (que va del bien común a las perso-
nas), cuyo sujeto pasivo de obligación es el estado. Y ya hemos visto 
en los capítulos 2 y 3 la importancia de la libre iniciativa privada para 
lograr este bien común. Por lo tanto, si se habla de esos derechos 
“sociales” no se incurrirá en las dificultades aludidas al principio si se 
aclara que son derechos en sentido indirecto y analógico, en el sentido de 
que es “conforme al derecho natural” que la persona, a través del bien 

                                                           
95 Ponemos el término entre comillas porque no conocemos derechos no sociates o 
antisociales. El mismo problema tiene el término "justieia social". ¿Puede haber una 
justìcìa no social o antisocial? 
 



Gabriel J. Zanotti 
 

 76

común, obtenga, como decimos, lo adecuado para su desarrollo perso-
nal. No son, empero, derechos en sentido propio, en los cuales la 
delimitación del sujeto pasivo de obligación es clara y distinta. 

Es significativo respecto a todo esto que Utz, en su co-
mentario a la Pacem in Terris, cuando comenta el pasaje al cual nos 
hemos referido al principio, dice, en su nota a pie de página: “...esto 
nada tiene que ver con un Estado-providencia. En efecto, en este 
lugar, en el que el Papa habla simplemente de derechos del hombre, 
no tenía por qué examinar la manera de realizar el mencionado dere-
cho.”96 Y J. Messner, cuando toca este tema, habla de un “derecho a 
la adquisición de lo necesario para el sustento", o “garantizar la exis-
tencia por medio del trabajo”, que se cumple dentro de la “actividad 
económica realizada dentro del marco de la cooperación social y eco-
nómica”.97 Observemos pues dos cosas: estos “derechos” son, como 
dijimos, indirectos y analógicos, y, además, el modo para su satisfac-
ción es la libre iniciativa privada. Y no extrañe que nuevamente 
hagamos referencia a la propiedad. Messner habla de la “...adquisición 
de lo necesario para el sustento...”. Precisamente, uno de los funda-
mentos iusnaturalistas más habituales para fundamentar la propiedad, 
como hemos visto en el capítulo 2, es que la propiedad privada garan-
tiza “lo necesario para el sustento”; por eso se la coloca como dere-
cho natural secundario, debido a su utilidad con respecto al derecho 
primario a la vida (es la argumentación de León XIII en la RN). La 
división del trabajo, la propiedad, el intercambio de bienes y servicios, 
son justamente los medios necesarios para lograr la mayor abundan-
cia de bienes y servicios posible para todos los integrantes del marco 
social, dentro de los límites naturales señalados por la escasez natural 
de recursos y la desigualdad de rentas y patrimonios (tema que ya 
vimos también en el capítulo 3). Quiere decir todo esto que si se 
afirma que “la persona tiene derecho a la alimentación”, eso es ver-
dad si se entiende análoga e indirectamente a través del bien común, y no 
directamente a través del estado. La no aclaración de este “pequeño” 
detalle puede traer como consecuencia dolorosas confusiones.98 
                                                           
96 Utz, A. F.: En el libro La Enclíclica ple Juwt XXIII Pocem in Terris; Herder, Barcelona, 
1965, Pág. 119.  
97 Op. Cit. 
98 “... El más importante bien colectivo a proporcionar por el gobierno no consiste en 
la satisfacción directa de las necesidades personales, sino en la creación de un conjun-
to de condiciones en base a las cuales los individuos o grupos de individuos puedan 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 77

Por supuesto, téngase en cuenta lo que hemos dicho en el 
capítulo 3 acerca del caso de “extrema necesidad”, que se aplica tam-
bién a este caso a nivel social, como en situaciones, por ejemplo, de 
catástrofes naturales, en cuyo caso el estado -preferimos muy enfáti-
camente que sea a través del orden municipal- puede, incluso por 
razones de seguridad pública, prestar determinados servicios, siempre 
que: a) no en forma monopólica, ni estatizando servicios, ni alterando 
y/o anulando la iniciativa privada; b) realice tal prestación con recur-
sos genuinos, si los tiene; los cuales, para ser genuinos, requieren no 
haber sido obtenidos por medio de la inflación ni por medio de im-
puestos confiscatorios.99 

 

                                                                                                                        
ocuparse de la satisfacción de las mismas”. Hayek, F. A.: Derecho, Legislación y Libertad; 
Unión Editorial, Madrid, 1979, Libro II, Cap. VII (pág. 7). 
99 Ver Hayek, F. A.: Libertad económica y gobierno representatiuo, en el libro “Nuevos 
Estudios”; Eudeba, Buenos Aires, 1981, Punto 3. (2004:Esta es la cuestión a la cual 
hacíamos referencia en la nota “2004” anterior). 



 

 



 79

Anexo 4: El problema de la Revolución 
Industrial 

 
Así como hasta ahora hemos debido cotejar los principios de 

ética social católica con los principios de ciencia económica, ahora 
debemos analizar el caso de una situación histórica concreta. Se nos 
preguntará por qué hasta ahora no habíamos hecho referencia a este 
tema. La razón es que nunca realizamos estudios sobre principios 
científicos en relación a casos históricos concretos. La historia sólo 
nos dice lo que sucedió, pero no lo que siempre es o deba ser. 

Pero justamente la gran discusión en torno a la Revolución 
Industrial es lo que en ella verdaderamente sucedió. La versión habi-
tual nos habla de un primer período sumamente dificultoso en cuanto 
al nivel de vida de las masas obreras, colocándose como causa de tal 
fenómeno a la aplicación del sistema de economía de mercado (capi-
talista) de producción. Al margen de dicha versión habitual, lo indu-
dable es que esta problemática es la que estimula la DSI sobre el sala-
rio justo y demás principios de ética social. 

Pero este enfoque ha traído como consecuencia una suerte 
de revisionismo histórico sobre este período, aunque tal cosa sea 
poco conocida dado lo difundido de la versión habitual El ejemplo 
más típico al respecto es el libro E1 capitalismo y los historiadores100, de 
Hayek, Ashton, Hacker, De Jouvenel y Hutt. Los títulos de cada uno 
de los trabajos contenidos en este libro (“Historia y Política” de 
Hayek; “El tratamiento del capitalismo por los historiadores”, de 
Ashton; "Los prejuicios anticapitalistas de los historiadores nortea-
mericanos”, de Hacker; “El nivel de vida de los trabajadores en Ingla-
terra desde 1790 a 1830”, de Ashton; y “El sistema de la fábrica a 
principios del siglo XIX", de Hutt) son muy significativos en cuanto 
al evidente intento de revalorización positiva de este período en cuan-
to al nivel de vida de las masas obreras. 

Quien estas líneas escribe no es historiador ni nunca lo será. 
Por ende pronunciaremos no un juicio en cuanto a determinados 
datos concretos que entrarían en juego en caso de un análisis especí-
ficamente histórico del tema, sino un juicio con respecto a ciertas 

                                                           
100 Unión Editorial, Madrid. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 80

reflexiones sobre principios generales que sean idóneos para iluminar 
la cuestión. 

En primer lugar, en el análisis del problema tendríamos los 
datos de tipo cuantificable, sin entrar en la causa de los mismos. 
Nuevamente, tenemos allí la contingencia típica de todos los datos de 
historiografía, dado que la discusión será en ese caso la veracidad y 
confiabilidad de las fuentes que entran en juego. Por otra parte, aun-
que se pueda conocer con cierta seguridad lo que sucedió con respec-
to a las tasas de salarios y/o horas laborales, tales datos variarían de 
una región a otra, y de unos años a otros, por lo cual nunca se podrá 
elaborar un juicio universal que pretenda caracterizar a todo el perío-
do de la Revolución Industrial en cuanto tal*. 

En segundo lugar, se encuentra el análisis de las causas de los 
fenómenos que la historia registre, cosa que no compete a la historia 
en cuanto tal. Vamos a suponer que se afirme que, en cuanto a los 
datos cuantificables, pudiéramos decir con cierta seguridad que, en la 
región X, los salarios fueron en el siglo XIX más bajos que las tasas 
de salarios registradas a lo largo del XX. El problema consiste allí en 
dilucidar la causa del fenómeno en cuestión. Y entonces es cuando 
habitualmente se afirma: la aplicación del sistema capitalista de pro-
ducción es la causa. 

Con respecto a tal cosa, la primera reflexión que surge es 
hasta qué punto pueden analizarse todas las circunstancias de lugares 
y tiempos de manera de afirmar con certeza que en todas partes se 
cumplieron en su totalidad los principios de una economía de merca-
do tal cual aquí la hemos descripto. Y daré un ejemplo bien conocido. 
Es un dato histórico generalmente reconocido como verdadero que 
en Francia, posteriormente a la Revolución Francesa, se aplica la ley 
Le Chapellier, que impide la asociación libre de obreros en sindicatos. 
Creemos que esto es suficientemente claro y distinto en cuanto a su 
incompatibilidad absoluta con una economía de mercado, la cual es sen-
cillamente imposible si se impide el ejercicio del derecho a la libre aso-
ciación. 

                                                           
* 2004, 12. En ese momento suponíamos, con cierta ingenuidad metodológica, que 
podía haber datos con independencia de las interpretaciones. Mis posteriores estudios 
en Popper me convencieron de que no es así, pero no es momento de tocar la cues-
tión. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 81

La segunda reflexión es la siguiente. Vamos a suponer que en 
determinadas coordenadas “X” de lugar y tiempo se aplicaban en su 
pureza los principios de una economía de mercado genuina; vamos a 
suponer que en las coordenadas “X + 1” donde el factor tiempo varía 
hacia adelante, se sigue aplicando la misma economía; y vamos a su-
poner que estadísticas confiables informen que la tasa media de sala-
rio -suponiendo, a su vez, que sea posible determinarla- en las coor-
denadas “X” es menor que en las coordenadas “X + 1”. Habíamos 
visto que tanto el límite máximo como el mínimo de fijación de sala-
rios en el mercado tienen como factor determinante la cuantía de 
capital y de inversiones. En el caso que estamos analizando, el límite 
máximo de fijación de salarios (el cual, como habíamos visto, se rela-
ciona con la rentabilidad de la empresa) es menor en “X” que en “X 
+ 1”, lo cual está en relación con la tasa de capital; o, en términos 
menos técnicos, con la “cantidad de riqueza disponible”, que, como 
vimos en Juan XXIII, es una de las circunstancias atendibles para el 
juicio ético sobre el salario justo. Por supuesto, si fuésemos marxistas 
deberíamos afirmar que en “X” la “explotación”101 y la plus-valía es 
mayor que en “X + 1”, pero ya hemos visto que la lucha de clases 
marxista nada tiene que ver con la ética social católica ni con la eco-
nomía de mercado. 

Pero en lo anterior no hemos hecho referencia a los casos 
históricos concretos. En éstos, las causas que determinan los fenó-
menos son múltiples. No obstante, el anterior análisis nos es útil para 
afirmar que, en la medida en que se respetaron los principios de una 
economía de mercado genuina, la causa de que en un período el nivel 
de vida fue más bajo que en otro se debe a que en el primero la cuan-
tía de inversiones y de capital era más baja que en el segundo; factor 
que, como dijimos, entra en las circunstancias que deben ser analiza-
das para la determinación de la justicia en el nivel de salarios. 

Quiere esto decir que en las discusiones en torno a la Re-
volución Industrial se mezclan tres cosas, cuya no distinción provoca 
ciertas confusiones: los datos en cuanto tales, de tipo estadístico, con 
                                                           
101 Cuando en el cap. 4 explicábamos que para Marx el sistema de economía de mer-
cado es necesariamente explotador, ese “necesariamente” no implica que “pueda”, 
aunque no necesariamente, serlo, pues en ningún caso la plus-valía marxista (que es 
aquello en lo cual consiste la explotación) puede darse entre los límites máximo y 
mínimo de fijación de salarios dependientes de la cuantía de capital. 
 



Gabriel J. Zanotti 
 

 82

toda la carga de su contingencia e inseguridad; los fenómenos causa-
dos por intervenciones indebidas del estado no compatibles con una 
economía de mercado; y los fenómenos causados por una todavía 
escasa cuantía de capital. Sumemos a esto la realización o no de ayu-
das tendientes a suavizar los problemas derivados de la escasa cuantía 
de capital, aunque sin atentar contra la acumulación de éste. 

Todo esto nos lleva a que un juicio que destaque los valores 
positivos de la Revolución Industrial debería diferenciar dos aspectos. 
El primero, y frecuentemente olvidado, es que todo proceso que 
tienda a la formación de capital y la consecuente industrialización es 
favorable para la elevación del nivel de vida de las masas. El capital 
eleva el límite máximo de fijación de salarios y reduce la jornada labo-
ral al elevar la productividad de la labor ejecutada. 

El segundo aspecto, más accidental, pero no por ello no im-
portante, es que todo proceso de industrialización provoca determi-
nados problemas psicológicos y sociológicos que no deben ser des-
atendidos. Pero lo extraño es que tantas veces sólo estos problemas 
se destaquen y ni se mencione lo obviamente positivo de la Revolu-
ción Industrial y todo proceso de industrialización. Se olvida que, 
hacia dos centurias atrás, la pobreza y la miseria de las masas eran la 
situación habitual. La Revolución Industrial no vino a alterar una 
situación paradisíaca, como a veces se afirma. Las hambrunas y las 
pestes colectivas, para nombrar sólo dos de las atrocidades más fre-
cuentes, eran lo habitual en la época preindustrial. Las condiciones 
generales de higiene eran pésimas. Sólo la industrialización progresiva 
permitió mejorar las condiciones de higiene públicas y comenzar el 
proceso de producción en masa de productos de los cuales sólo go-
zaban antes unos pocos privilegiados. Si se afirma que, a su vez, es-
tamos diciendo que este proceso de industrialización fue un paraíso 
terrenal, no se nos ha leído con atención. Sólo estamos tratando de 
ser justos en el juicio de un período histórico habitualmente vilipen-
diado sin mayores trámites. Compartimos al respecto el juicio del 
gran jurista católico Manuel Río, quien, en su obra La esencia del Dere-
cho, la Justicia, la Ley102, afirma, distinguiendo lo esencial de lo acciden-

                                                           
102 Edición de la Academia Nacional de Derecho y Ciencias Sociales de Buenos Aires; 
Bs. As., 1970, Cap. IV. Véanse, también, los siguientes artículos de Manuel Río: La 
teoría de la Sociedad de mercado y el régimen social justo, en el diario “La Prensa”, Buenos 
Aires, 13/6/75; y La concurrencia y los precios, en “La Prensa”, del 23/5/1975. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 83

tal: “...el gran efecto social de la economía libre en el siglo XIX fue la 
expansión, hasta entonces nunca vista, de la clase media, gracias a 
cuya evolución innumerables gentes pasaron de la pobreza y aun de la 
miseria a una situación acomodada y próspera. Pocos ejemplos con-
cluyentes sobre esto como el de nuestro país. El empobrecimiento de 
que se habla, consistió realmente en gran parte, sólo en el descubri-
miento de la situación en que se encontraban los sectores de campe-
sinos y obreros, desde las épocas pasadas e inmediatamente, desde el 
período de predominio del mercantilismo. Al investigarse el estado de 
la economía de los pueblos, por impulso de los mismos motivos que 
llevaron a la economía libre, se puso en evidencia la miseria en que se 
debatía un ingente número de familias, y se acusó al barómetro de ser 
la causa del mal tiempo. En el proceso de intensificación sistemática 
de la economía de mercado hubo, sin duda, abusos, desaciertos e 
ignorancias sobre los modos adecuados de obrar; empero, esos defec-
tos fueron accidentales y de ningún modo inherentes al proceso. En 
la actualidad, el conocimiento más claro de las situaciones y el mayor 
dominio de los recursos técnicos conducen a evitar, en gran parte, los 
peligros. En los hechos, en los varios países europeos y americanos y 
en el Japón, en que se ha instituido la sociedad de mercado después 
de la segunda guerra mundial, lejos de producirse el pretendido fe-
nómeno de pauperización, ha ocurrido y está ocurriendo un mejora-
miento sensacional: el proletariado está desapareciendo para dar lugar 
al llamado capitalismo popular”. 

Dadas las anteriores reflexiones, nos atrevemos a solicitar a to-
da la ética social católica -de la cual formamos parte- una consideración 
más detallada del juicio acerca de la Revolución Industrial. No se crea 
que desconocemos los puntos 1 de la RN, el 3 de la QA, el 16 de la 
DR, el 13 de la MM y el 11 de la LE (nros. de la ed. Bac). Pero volve-
mos a efectuar nuestra solicitud, porque no están en juego los princi-
pios básicos de ética social, sino el caso de una situación histórica con-
creta. Obviamente, podemos equivocarnos, pero esta solicitud es lo que 
nos dicta nuestra conciencia. 

 

                                                                                                                        
 



 

 



 85

Anexo 5: La economía de mercado y 1a 
concentración de capitales 

 
Vamos a comentar, por último, otra aparente contradicción 

que se ha producido entre la ética social católica y la economía de 
mercado. Se dice que la primera ha condenado a la segunda por la 
supuesta concentración de capitales y riqueza en manos de unos po-
cos. Se alude generalmente a los siguientes párrafos de la QA: “...Salta 
a los ojos de todos, en primer lugar, que en nuestros tiempos no sólo 
se acumulan riquezas, sino que también se acumula una descomunal y 
tiránica potencia económica en manos de unos pocos, que la mayor 
parte de las veces no son dueños, sino sólo custodios y administrado-
res de una riqueza en depósito, que ellos manejan a su voluntad y 
arbitrio...”103. Esta acumulación de poder y de recursos, nota casi 
característica de la economía contemporánea, es el fruto de la ilimita-
da libertad de los competidores, de la que han sobrevivido sólo los 
más poderosos, lo que con frecuencia es tanto como decir los más 
violentos y desprovistos de conciencia”104. 

En primer lugar; observemos que detrás de estos párrafos se 
encuentra nuevamente el principio de ética social del destino común 
de los bienes, base de la función social de la propiedad, que no se 
cumple si la producción no tiende a distribuirse en todos los sectores 
sociales. Vimos en los capítulos 3 y 4 la ausencia de contradicción de 
estos principios con una genuina economía de mercado. Por otra 
parte, es interesante destacar que en el segundo párrafo, Pío XI se 
refiere a la “ilimitada libertad de los competidores” (infinita competito-
rum certandi libertas), como causa del fenómeno que describe y conde-
na. Y ya hemos analizado en el capítulo 3 el problema de una libre 
iniciativa “limitada” o “ilimitada”, demostrando que en una economía 
de mercado genuina la libre iniciativa se encuentra limitada por la 
igualdad ante la ley y la ausencia de privilegios y protecciones especia-
les. Por ende, el análisis de este punto se inscribe totalmente en el 
contexto de nuestro análisis sobre la función social de la propiedad y 
su ausencia de contradicción con una economía de mercado. Sin 

                                                           
103 DP, Op. Cit., Nº 105. 
104 DP, Op. Cit., Nº 107. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 86

embargo, cabe aquí agregar el interesante detalle del momento (la coor-
denada temporal) en el que fue escrita la encíclica: 1931. Esa es la 
coordenada de tiempo que corresponde a las palabras “en nuestros 
tiempos” y “economía contemporánea” de los párrafos vistos. Este 
sencillo detalle cronológico se adecua perfectamente a nuestra tesis. 
Estamos en el período inmediatamente posterior a la crisis de los 
años 30 (causada por el intervencionismo) y en el recrudecimiento del 
proteccionismo corporativo a nivel mundial. Precios sostén, emisión 
de moneda sin respaldo, créditos especiales y reducción artificial de 
las tasas de interés en términos relativos, subsidios especiales, tarifas 
arancelarias, legislaciones especiales protectoras de tal o cual sector, 
etcétera, son ya características que dominan el llamado mundo capita-
lista y que generan una estructura económica ineficiente y corruptora, 
en la cual el éxito de cada empresa “privada” depende de su éxito en 
conseguir el privilegio y la medida protectora especial, y muy poco de 
su propia eficiencia en satisfacer a las demandas de los consumidores. 
Muy poco es lo que hemos adelantado hasta la fecha en el mejora-
miento de tan desastrosa situación, atentatoria contra las más elemen-
tales normas del bien común. Y son precisamente dichos privilegios y 
medidas protectoras las que generan todo tipo de concentraciones 
ilegítimas de capitales y fortunas. Bajo esas condiciones, la libre com-
petencia se convierte en una voraz y destructora carrera por obtener 
el privilegio más importante o la medida protectora más atractiva. En 
esas situaciones, la eficiencia en las conversaciones de los despachos y 
pasillos de ministerios y dependencias oficiales (gubernamentales) es 
más importante -para el éxito de la empresa- que la eficiencia en re-
ducir costos. 

Nada tiene que ver todo ello con una economía de mercado, 
como tantas veces hemos dicho, excepto que se piense que las medi-
das protectoras descriptas forman parte esencial de la misma, en cuyo 
caso será lo mismo que decir que el amor a los judíos formaba parte 
esencial del nazismo. Por otra parte, desde el punto de vista técnico-
científico, debemos decir que, en igualdad ante la ley, el aumento del 
radio de acción de un oferente-promotor (empresario) en el mercado 
se halla estrictamente limitado por lo que se denomina “límites de 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 87

calculabilidad en el mercado”105. Dado que para calcular económica-
mente son necesarios los precios de los factores de producción, ob-
tenidos en el mercado bajo la propiedad privada de dichos factores106, 
se desprende que, a medida que vaya aumentando el radio de acción 
de determinada empresa, irá absorbiendo los mercados de los facto-
res productivos que utiliza, con lo cual eliminará los precios de esos 
factores, que necesita para calcular, y difícil será en ese caso evitar las 
pérdidas (excepto que cuente con medidas protectoras como las descriptas). Y 
dado que nadie puede mantenerse en el mercado sin cubrir sus costos 
(excepto, aclaramos nuevamente, que existan tales medidas -privilegios 
especiales-, incompatibles con una economía de mercado) se desprende 
que no puede existir en un mercado una tendencia hacia una concen-
tración que aumente los costos provocando pérdidas. 

Por otra parte, observemos que es tesis favorita del sistema 
marxista el afirmar que el capitalismo tiende a la concentración mo-
nopólica, pues eso es parte esencial de su dialéctica en la cual el capi-
talismo tiende a su propia negación (pues se llegaría a solo un propieta-
rio: el dictador socialista). Pero nosotros, basados en la razón y en la 
fe, esto es, basados en los principios científicos de la EAE, y basados 
en nuestra Fe Católica, rechazaremos una y otra vez al marxismo, 
como a cualquier otra forma de totalitarismo, siempre, hasta el final 
de nuestros días. 

 

                                                           
105 Ver Rothbard, M. N.: Man, Economy and State; a treatise on economic principles. Nash 
Publishing, Los Angeles, 1970. Cap. 10. Hay traducción castellana de este capítulo: 
Monopolio y Competencia; Centro de Estudios sobre la Libertad, Buenos Aires, 1965. 
106 Ver Mises, L. von: La Acción Humana (Op. Cit.), cap. XXVI, y El Socialismo; Insti-
tuto de Publicaciones Navales, Buenos Aires, 1968., Parte segunda, sección 1, cap. II. 
 



 

 



 89

Anexo 6: (Ensayos posteriores a 1985)* 
 
1.  Reflexiones sobre cuestiones obvias* 
 
Las reflexiones que haré a continuación no constituyen el eje 

central de mi existencia ni de mi vida intelectual. Sólo daré vueltas 
una vez más sobre cierta cuestión movido por un sentido interno del 
deber. 

A veces, afirmar explícitamente lo que es “obvio quoad se” -
aunque, al parecer, no “obvio quoad nos”- tiene su precio. En mi caso, 
haber desarrollado in extenso la asombrosa y al parecer herética tesis 
de que el “eje central” de la Doctrina Social de la Iglesia (DSI) pasa 
por los principios básicos de ética social ha implicado aparecer ante 
muchos como alguien que quiere, en realidad, negar a la DSI; reducir-
la al nivel de unos simples fines desencarnados de la realidad; sacarla 
del nivel de los “medios” de la ética social. Al parecer, implicaría 
ignorar o querer silenciar al eje central de la DSI afirmar, junto con 
O.N.Derisi, que “...sabido es que si en el orden político, social o eco-
nómico se puede llegar a develar los principios rectores supremos de 
esa actividad -plano que compete a la actuación de la Iglesia-, no 
sucede lo mismo con los principios inmediatos de acción y mucho 
menos con los `juicios prudenciales’ que la rigen, donde caben mu-
chas posiciones opinables y donde es inconveniente y hasta intolera-
ble que la Iglesia quiera decidir por sus propios órganos”1.. 

Quienes con toda buena voluntad me “acusan” de cercenar a 
gran parte de la DSI, no tienen en cuenta dos cuestiones. Dos cues-
tiones obvias, que lamentablemente me veo obligado a explicitar. 

En primer lugar, la ética es una ciencia especulativo-práctica. 
Eso implica que, en cuanto ciencia, puede desarrollar una serie de 
“principios” con carácter de universalidad, independientemente de su 
aplicacion prudencial. En relación a esos principios universales -por 
ejemplo, “no matarás”- sus aplicaciones prudenciales son “medios” 
                                                           
* Artículo publicado en El Derecho, del 29/1/93. Agradecemos a las autoridades de 
la revista la autorización de la pubicación. En este artículo el lector advertirá que las 
citas utilizadas son anteriores al Vaticano II. Ello se debe a que estábamos contestan-
do a sectores que dan autridad “sobre todo” a esos textos. 
1 Ver Derisi, O.N.: La Iglesia y el orden temporal; Eudeba, Bs. As., 1972; pág. 39. Lo 
destacado es nuestro. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 90

para plasmarlos en una situación real y concreta; ahora bien, en rela-
ción al fin último de la vida humana, esto es, Dios, esos “principios 
universales” son medios. Porque, en relación al fin último, todos los 
bienes finitos, aunque “honestos” y/o fines intermedios, son medios 
(aunque no, claro está, “meros” medios). Luego, cuando en ética 
social, concebida como ciencia especultativo-práctica universal, se 
habla de sus “principios básicos” en cuanto “fines” de la ética, eso no 
implica negarles su carácter practico, esto es, su carácter de medios, 
para lograr también el fin último de la vida humana, esta vez ponien-
do especial atención a lo que ello implica en la vida social.  

Luego, cuando se afirma que no forma parte del eje central 
de la DSI el conjunto de “medios concretos” para lograr sus “fines”, 
no se afirma que ese eje central no trate también de cuestiones prácti-
cas; no se ignora que ese eje central ha surgido en medio de situacio-
nes históricas concretas; no se ignora que el Magisterio hace también 
muchas veces juicios prudenciales, que no por ello dejan de ser lo que 
son -esto es, prudenciales-; simplemente se dice que el eje central de 
la DSI no puede pasar por el ámbito prudencial del aquí y el ahora 
concreto, pues en ese caso la DSI estaría esencialmente situada en el 
nivel de una propuesta política concreta para una situación específica. 
¿Y hace falta estar repitiendo que la DSI no es eso? Al parecer, si. 

En segundo lugar, parece que no han prestado suficiente 
atención a determinados textos pontificios. 

No una vez, sino varias, León XIII tuvo que advertir que no 
se identificara a la Iglesia con un determinado partido político. En su 
enc. “Cun Multa” (1882), después de afirmar el ideal de unión y ar-
monía entre Iglesia y estado (cuyo sentido para hoy hemos explicado 
en otra oportunidad2) advierte: “...también hay que huir de la equivo-
cada opinión de los que mezclan y como identifican la religión con un 
determinado partido político, hasta el punto de tener poco menos 
que por disidentes del catolicismo a los que pertenecen a otro parti-
do. Porque esto equivale a introducir erróneamente las divisiones 
políticas en el sagrado campo de la religión, querer romper la concor-
dia fraterna y abrir la puerta a una peligrosa multitud de inconvenien-
tes”3.. 

                                                           
2 En nuestro art. "Reflexiones sobre la enc. `Libertas'" en El Derecho, del 11/10/88.  
3 Ver Doctrina Pontificia, tomo II, BAC, Madrid, 1958; pág. 132. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 91

Pero más explícito aún es León XIII en su importante y clá-
sica encíclica “Inmortale Dei” (1885). Luego de afirmar nuevamente 
que los católicos deben, en su vida privada y pública, afirmar los 
mismos principios básicos, advierte: “...Pero si se trata de cuestiones 
meramente políticas, del mejor régimen político, de tal o cual forma 
de constitución política, está permitida en estos casos una honesta 
diversidad de opiniones”4. Aquí León XIII expone un ejemplo clásico 
de “opinabilidad”, esto es, nada menos que la respuesta a la pregunta 
por el mejor régimen político. ¿En qué nivel se sitúa esa respuesta, 
sino justamente en los medios para lograr uno de los “principios” 
básicos de ética social, esto es, que el gobernante debe respetar el 
bien común? ¿Es León XIII quien está “reduciendo” a la DSI a un 
conjunto de principios desencarnados de la praxis? ¿O no la está 
justamente protegiendo de los posibles errores teóricos y prudencia-
les que determinado nivel de la praxis concreta implica?  

Tampoco será casualidad que, precisamente al hablar de los 
deberes cívicos de los ciudadanos católicos, León XIII reafirme la 
misma doctrina. En la enc. “Sapientiae christianae”, expresa clara-
mente: “...La Iglesia, defensora de sus derechos y respetuosa de los 
derechos ajenos, juzga que no es competencia suya la declaración de 
la mejor forma de gobierno ni el establecimiento de las instituciones 
rectoras de la vida política de los pueblos cristianos”5. Y sigue un 
poco más abajo: “...querer complicar a la Iglesia en querellas de polí-
tica partidista o pretender tenerla como auxiliar para vencer a los 
adversarios políticos, es una conducta que constituye un abuso muy 
grave de la religión” (idem). Es importante destacar que aquello de-
clarado expresamente por León XIII como ajeno a la competencia de 
la Iglesia no son precisamente cuestiones menores: se trata de “las 
instituciones rectoras” de la vida política de los pueblos. Frente a la 
intensa politización de la Fe en la cual estamos inmersos, estas pala-
bras sonarán extrañas. ¿La Iglesia no nos dice cómo deben conducir-
se los pueblos? ¿No es que la redención de Cristo llega a todos los 
aspectos de la vida humana? ¿Acaso la Doctrina Social de la Iglesia 
no es fuente de inspiración de nuestra acción política? La cuestión se 
clarifica, nuevamente, con “mi” -como si fuera mía- “herética” distin-
ción entre la ética social fundante y los aspectos prudenciales. La 
                                                           
4 Idem, pág. 218. 
5 Idem, pág. 282. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 92

Iglesia señala los principios básicos de ética social, en los cuales no se 
incluye la mayor parte de las cuestiones prácticas más concretas: bajo 
qué régimen político nos organizaremos, qué política económica y 
jurídica adoptaremos, etc. La redención de Cristo cubre todos los 
aspectos de la vida humana, porque no hay acción humana libre que 
no deba estar regida por una prudencia educada en la persona de 
Cristo; pero Dios dejó una infinidad de cuestiones sin revelar, las 
cuales se abren a una variedad de respuestas posibles en la medida 
que no contradigan el depositum fidei. Y la Iglesia y su doctrina social 
son, efectivamente, fuente de inspiracion de nuestra vida política, 
pero no de concrecion: las tomas de decisión concretas en el orden 
temporal están en principio reservadas al laicado; pues a los laicos 
corresponde la aplicación concreta de los principios, asumiendo la 
responsabilidad personal por su propuesta sin responsabilizar a la 
Jerarquía de la Iglesia y a su Magisterio en su decisión; hacer lo con-
trario sería, como dice León XIII, “...una conducta que constituye un 
abuso muy grave de la religión”. 

Sigamos explicitando lo obvio. En 1891 León XIII tuvo que 
aclarar, frente a indebidas politizaciones de la Fe, varias cuestiones. 
Recordó a los católicos que cada uno es libre de pensar como quiera 
en el terreno especulativo sobre cuál es la mejor forma de gobierno, 
aunque debe acatar, en el terreno práctico, a la existente; y les dife-
renció entre régimen constituído y legislación, para que adviertieran 
que podían oponerse a esta última en caso de ser violatoria de princi-
pios católicos sin por ello tener que rebelarse contra el régimen cons-
tituído. Todo ello constituye el eje central de su enc. “Au milieu des 
sollicitudes”, de 1891, donde encontramos este luminoso texto: “En 
este orden especulativo de ideas, los católicos, como cualquier otro 
ciudadano, disfrutan de plena libertad para preferir una u otra forma 
de gobierno, precisamente porque ninguna de ellas se opone por sí 
misma a las exigencias de la sana razón o a los dogmas de la doctrina 
católica”. Quienes están acostumbrados a buscar en las encíclicas la 
redacción directa de su plataforma política leerán con extrañeza estas 
palabras. ¡Qué barbaridad, el Papa dice que alguien puede pensar que 
la monarquía es el mejor régimen sin por ello ser un mal católico! Y 
no vaya a ser que a algún otro travieso se le ocurra que uno puede 
considerar que la no fijación de precios máximos por parte del estado 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 93

(esto es, libertad de precios) es lo mejor para ayudar a las personas 
más necesitadas... 

Por último, vamos a citar un texto de Pio XII, sin más acla-
raciones “obvias”: “...Entre los opuestos sistemas, vinculados a los 
tiempos y dependientes de éstos, la Iglesia no puede ser llamada a 
declararse partidaria de una tendencia más que de otra. En el ámbito 
del valor universal de la ley divina, cuya autoridad tiene fuerza no sólo 
para los individuos, sino también para los pueblos, hay amplio campo 
y libertad de movimiento para las más variadas formas de concepción 
políticas; mientras que la práctica afirmación de un sistema político o 
de otro depende en amplia medida, y a veces decisiva, de circunstan-
cias y de causas que, en sí mismas consideradas, son extrañas al fin y 
a la actividad de la Iglesia”6. 

Los papas tienen claro su objetivo: tratan de mantener a la 
Iglesia inmune de las contingencias de la vida social de los pueblos, al 
mismo tiempo que se introducen en esas contingencias iluminándolas 
con principios no contingentes.  

Si todos los católicos prodecieran de ese modo, la Fe estaría 
más protejida de las terribles confusiones (“fundir-con”) que a lo 
largo de la historia se han realizado entre la Fe y el margen opinable 
de lo temporal. 

Yo no insistiré mucho más en este punto. No escribo para el 
pasado, ni tampoco para aquellos que están convencidos de que ser 
católico es igual a ser nacionalista, o socialista, quienes criticarán mi 
posición, por motivos ideológicos, por los siglos de los siglos. Idem 
para aquellos que consideren que la economía de mercado es “ahora” 
la propuesta de la Iglesia, posición que he también criticado7. Escribo 
para un futuro, en el cual el término “Iglesia” haga referencia, ante los 
no católicos, a Cristo clavado en la cruz para remisión de nuestros 
pecados, y no a una declaración de política económica llena de lindas 
intenciones. Y escribo también para un futuro en el cual muchos se 
sorprenderán de que lo que entonces será obvio haya tenido que ser 
tan expresamente aclarado. 

 

                                                           
6 Pío XII, en "Grazie"; idem, pág. 821. Lo destacado es nuestro. 
7 En La temporalización de la Fe; IEEES, Bs. As., 1989, p. 50. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 94

     2.  Reflexiones sobre la enciclica "solllcitudo rei socialls"  
 

En El Derecho, del 20 9 1988 
Como es sabido, la encíclica Sollicitudo rei socialis (SRS), de Juan 

Pablo II, originó, en nuestro país y en otros, una gran polémica. Aho-
ra, calmada un poco la tormenta, creemos que es hora de reflexionar 
con tranquilidad sobre algunos de los contenidos teológico-morales 
de la encíclica. 

En efecto, a pesar de que el ámbito propio de la doctrina social 
de la Iglesia (DSI), es la teología moral, dichos aspectos no han sido 
suficientemente recalcados, en general, en el tratamiento de la encíclica. 
Quisiéramos ofrecer a la consideración del lector una serie de reflexio-
nes al respecto, advirtiendo desde luego que ningún comentario susti-
tuye la lectura directa del documento pontificio (a veces, éstos son más 
conocidos por los comentarios que por ellos mismos). 

En primer lugar, Juan Pablo II destaca el ámbito específico 
de la DSI, cuestión a veces un tanto olvidada. Aclara el Pontífice que 
la DSI "...no pertenece al ámbito de la ideología, sino al de la teología y 
especialmente de la teología moral". Esto es, a la DSI no competen 
las cuestiones técnicas, sino los principios ético-sociales básicos. "La 
Iglesia no tiene soluciones técnicas que ofrecer al problema del subdesa-
rrollo en cuanto tal, como ya afirmó el papa Pablo VI, en su encícli-
ca., En efecto, no propone sistemas o programas económicos y polí-
ticos, ni manifiesta preferencias por unos o por otros, con tal que la 
dignidad del hombre sea debidamente respetada y promovida, y ella 
goce del espacio necesario para ejercer su ministerio en el mundo" 
(num. 41). Que la SRS haya recordado algo tan importante es muy 
conveniente, porque muchas veces los laicos buscan en las encíclicas 
soluciones políticas y económicas directas. Juan Pablo II sigue los 
pasos del Magisterio anterior. Dice por ejemplo Pío XII: "En el ám-
bito del valor universal de la ley divina, cuya autoridad tiene fuerza no 
sólo para los individuos, sino también para los pueblos, hay amplio 
campo y libertad de movimiento para las más variadas formas de 
concepciones políticas; mientras que la práctica afirmación de un 
sistema político o de otro depende en amplia medida, y a veces de-
cisiva, de circunstancias y de causas que, en sí mismas consideradas, 
son extrañas al fin y a la actividad de la Iglesia"(Gratzie, de 1940 en 
Doctrina Pontiftcia, Madrid, BAC, 1958, p. 821). 

En segundo lugar, SRS destaca un punto que ya había sido 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 95

sugerido por Juan Pablo II en Laborem exercens, que es una teología del 
desarrollo. Sobre la base del Génesis y la parábola de los talentos, Juan 
Pablo II recuerda que la actividad del hombre, tendiente a colaborar 
con la obra creadora de Dios y fructificar todas las potencialidades de 
nuestra naturaleza y la naturaleza no humana, es algo querido por 
Dios, que una visión católica de la realidad temporal debe tener muy 
en cuenta. Por ende, un desprecio por las actividades productivas del 
hombre no es compatible con el Catolicismo, por más que a veces 
haya parecido lo contrario. "...El mismo Señor Jesús -dice Juan Pablo 
II en la. SRS-, en la Parábola de los Talentos pone de relieve el trato 
severo reservado al que osó esconder el talento recibido: "Siervo 
malo y perezoso, sabias que yo cosecho dónde no sembré y recojo 
donde no esparcí... Quítenle, por lo tanto, su talento y dénselo al que 
tiene los diez talentos” (Mt 25, 26-28). A nosotros, que recibimos los 
dones de Dios para hacerlos fructificar, nos toca «sembrar» y «reco-
ger». Si no lo hacemos, se nos quitará incluso lo que tenemos" (núm. 
30). Con todo esto, la SRS se inscribe claramente en el espíritu del 
Concilio Vaticano II, depositario de toda la tradición de la Iglesia, la 
cual enseña, según Gaudium et Spes, que "...la importancia de los debe-
res terrenos no se disminuye por la esperanza del más allá, sino más 
bien es el cumplimiento de estos deberes el que aventaja de nuevos 
motivos" (Paulinas, 1981, p. 163, núm. 21). 

En tercer lugar, y conforme con lo anterior, la SRS destaca 
que el desarrollo, para ser conforme con la naturaleza humana, debe 
ser integral, esto es, debe ser un desarrollo de la capacidad de produc-
ción ("producción" en sentido teológico, esto es, participación co-
creadora en la obra de Dios) del ser humano en todas áreas, para lo cual 
se hace necesario el respeto a todos los derechos humanos. Dice la 
encíclica: "hoy, quizás más que antes, se percibe con mayor claridad la 
contradicción intrínseca de un desarrollo que fuera solamente económico" 
(núm. 33). Con esto, el concepto de "desarrollo" se inscribe en el 
contexto humanista-cristiano de Juan Pablo II. 

En cuarto lugar, tenemos una especie de novedad, que es el 
encuadre teológico de los problemas ecológicos. No sería conforme 
con este concepto integral de desarrollo una sociedad que, poniendo 
en peligro en gran escala el derecho a la vida del hombre, despreciara 
los problemas de la contaminación y/o el equilibrio ecológico entre 
las especies. La SRS no propone medidas técnicas, obviamente, pero 



Gabriel J. Zanotti 
 

 96

su advertencia es importante para que se observe el justo orden: el 
equilibrio de la naturaleza está al servicio del hombre (no al revés), y 
éste, para Dios. Y por eso el hombre debe custodiar dicho equilibrio 
(ver SRS núm. 34). 

En quinto lugar, subraya la SRS el “derecho de iniciativa 
económica". Es importante no hacer una lectura meramente política 
de este tema. La DSI no prescribe ninguna política económica deter-
minada. El contexto es teológico-moral. Si el desarrollo debe ser 
integral, respetando los derechos humanos, de los cuales emerge un 
ámbito de 1ibre actividad de los ciudadanos frente al Estado; si la 
producción de todo tipo de bienes corresponde a la naturaleza 
humana, que es inteligente y libre, y ello es querido por Dios, según el 
mandato del Génesis, entonces, 1a elevación de la libre iniciativa al 
rango de un derecho humano fundamental es máximamente coheren-
te. “Es menester -dice la SRS- indicar que en el mundo actual, entre 
otros derechos, es reprimido a menudo el derecho de iniciativa económica. 
No obstante eso, se trata de un derecho importante no sólo para el 
individuo en particular, sino además para el bien común la experien-
cia nos demuestra que la negación de tal derecho o su limitación en 
nombre de una pretendida «igualdad» de todos en la sociedad, reduce 
o, sin más destruye de hecho el espíritu e iniciativa, es decir, la subjeti-
vidad creativa del individuo" (núm. 15). 

También en este caso, JUAN PABLO II retoma el Magiste-
rio anterior. Ya Juan XXIII decía en la Pacem in terris:“Pasando ahora 
al campo de los problemas económicos, es claro que la misma natura-
leza ha conferido al hombre el derecho, no so1o a la libre iniciativa en el 
campo económico, sino también al trabajo" (Paulinas, núm. 17; AAS, Vol. 
V, p. 261, núm. 5, el subrayado es nuestro). También había dicho 
Juan XXIII dos años antes, en la Mater et magistra (1961), que “...hay 
que establecer ante todo que, en el orden económico, la parte princi-
pal corresponde a la iniciativa privada de los individuos, ya trabajen 
solos, ya asociados con otros para el logro de intereses comunes" (ver 
Doctrina Pontificia, Madrid, BAC 1964, t. III, p.1161). Con esto recogía 
Juan XXIII lo enseñado por Pío XII, quien varias veces había hecho 
referencia este principio. En una de esas oportunidades, expresó: “La 
economía -por lo demás, como las restantes ramas de la actividad 
humana- no es por su naturaleza una institución del Estado; por el 
contrario, es el producto viviente de la libre iniciativa de los indivi-



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 97

duos y de sus agrupaciones libremente constituidas" (ob. cit. Discur-
so del 7 de mayo de 1949, p. 987). Destaquemos lo puesto, en guio-
nes por Pío XII: "...por lo demás, como las restantes ramas de la 
actividad humana...". 

Volvemos a destacar que estos textos no prescriben una de-
terminada política económica, pues el grado de interacción entre la 
acción del Estado y la iniciativa privada es un tema opinable en relación a 
la fe (no en relación a una u otra ciencia humana). Dijo Juan Pablo II 
en su discurso a la Cepal en Santiago de Chile, del 3 de abril de 1987, 
mientras se refería la subsidiariedad del Estado: "...Dentro de ese 
marco caben figuras muy diversas de correlación entre la autoridad 
pública y la iniciativa privada". (Discursos publicados en varios auto-
res Cristianismo, sociedad libre y opción por los pobres, Centro de Estudios 
Públicos, Santiago de Chile, 1988). O sea que cuando un laico católi-
co propone una determinada forma de interacción entre el Estado y 
la iniciativa privada, debe hacerlo basado en las razones de las cien-
cias humanas correspondientes (economía, derecho, etc.), sin hacer 
de ello una cuestión de fe (ver Chafuen, A.: Ética, Doctrina Social de la 
Iglesia y Economía de Mercado, en ob. cit.). 

Finalmente, queremos destacar que la SRS expone una vez 
más el principio de la función social de la propiedad, en perfecta 
armonía con lo anterior. "Es necesario -dice Juan Pablo II- recordar 
una vez más aquel principio peculiar de la doctrina cristiana: los bie-
nes de este mundo están originariamente destinados a todos. El derecho a 
la propiedad privada es válido y necesario, pero no anula el valor de tal 
principio. En efecto, sobre ella grava 'una grave hipoteca social', es 
decir, posee, como cualidad intrínseca, una función social fundada y 
justificada precisamente sobre el principio del destino universal de los 
bienes. En este empeño por los pobres, no ha de olvidarse aquella 
forma especial de pobreza que es la privación de los derechos fun-
damentales de la persona, en concreto el derecho a la libertad religio-
sa y el derecho, también, a la iniciativa económica" (núm. 42). Es 
importante que el Papa explique este principio en relación a la libre 
iniciativa económica. Porque, como hemos explicado ya en otra 
oportunidad, (Economía de mercado y Doctrina Social de la Iglesia, Buenos 
Aires, Ed. de Belgrano, 1985), lejos está el principio de función social 
de la propiedad de querer justificar al estatismo como sistema eco-
nómico. Al contrario, significa que en la misma deducción de la pro-



Gabriel J. Zanotti 
 

 98

piedad como derecho natural, secundario se encuentra, como motivo 
fundamenta1 para su deducción, que el mejor modo de cumplir con 
el referido destino universal de los bienes es la administración privada 
de los mismos, como explica Santo Tomás de Aquino en I-II, q. 66, 
a. 2 c, que es justamente la cita que no de casualidad hace el Pontífice 
al referirse a este tema. Por otra parte, a veces no se entiende a los 
pontífices cuando éstos hablan de "destino universal de los bienes", 
como si quisieran decir que los bienes de consumo y de producción 
son dados gratuitamente por la naturaleza al hombre. Ello no es así: 
lo que fue dado por Dios al hombre es la naturaleza en su conjunto, 
para que éste la trabaje, según consta en el Génesis. El principio del des-
tino universal de los bienes, por ende, no significa una especie de 
constante maná del cielo que menosprecie toda ética de la produc-
ción, sino todo lo contrario. De no ser así, ni la misma, encíclica SRS 
tendría, razón de ser. 

Dijimos que queríamos concentrarnos en los aspectos de la 
SRS qué competen específicamente a la DSI. Empero, creemos que, 
dadas las circunstancias, debemos hacer referencia, a un párrafo de la 
SRS que ha levantado una total polvareda de polémicas. El párrafo en 
cuestión es el siguiente: "...1a doctrina social de la Iglesia asume una 
actitud critica tanto ante el capitalismo liberal como ante el colecti-
vismo marxista". Debemos efectuar al respecto varias aclaraciones. 

Primero: la lógica no permite inferir una actitud crítica igual 
ante ambos conceptos. Se dice que hay críticas para los dos, pero no 
se dice que el grado de crítica sea igual. 

Sabemos que con lo anterior estamos aclarando muy poco. 
Debemos seguir avanzando en el análisis. Segunda: lo que Juan Pablo 
II dice no es algo nuevo, de lo cual haya que asombrarse. Las críticas, 
por parte del Magisterio, al "liberalismo económico" tienen larga data. 
Por lo tanto na hay por que asombrarse como si fuera la primera vez 
que surge este tema, sino analizarlo calmadamente a la luz de todo el 
Magisterio anterior, cosa que también será muy útil si el párrafo en 
cuestión no es absolutamente claro y distinto. 

En nuestro ensayo Economía de Mercado y Doctrina Social de la 
Iglesia, hemos analizada qué es lo condenado por el Magisterio balo el 
término "liberalismo económico". En primer lugar se condena una 
concepción teórica que, en sus principios, niega los principios funda-
mentales de la ética social del Magisterio en la parte socioeconómica 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 99

(bien común, subsidiariedad, función social de la propiedad y justicia 
en las relaciones laborales) y los enfrenta dialécticamente con el prin-
cipio de eficiencia económica. No se encuentra condenada la econo-
mía de mercado, en cambio, en cuanto ésta implique una política 
económica específica -cuestión técnica que no compete a la DSI- que 
se estructure al servicio de dichos principios de ética social. Tampoco 
se encuentra condenada la economía de mercado mientras ésta signi-
fique la afirmación, a nivel de principios, de la libre iniciativa privada 
y la subsidiariedad del Estado (bien entendida), pues, como vimos, 
ello se encuentra en plena armonía con el Magisterio. 

En segundo lugar, se condena una determinada forma histórica 
concreta de la vida económica de Occidente industrializado. Esto se 
observa en la Quadragessimo anno, cuando Pío XI, bajo expresiones 
como "infinita libertad de los competidores" describe la situación 
económica concreta de la Europa de su tiempo (año 1931), como 
puede verse en los puntos 99 a 108 (ob. cit., BAC, p. 673). Por su-
puesto, lejos estaba la organización europea de 1931 de acercarse a la 
política económica específica en la cual consiste la economía de mer-
cado. Intervenciones en el mercado de capitales (causa de la crisis del 
'29); precios sostén, tarifas arancelarias, subsidios especiales, y el re-
crudecimiento del proteccionismo corporativo son características que 
nada tienen que ver con la economía de mercado. La "libertad de los 
competidores" es limitada estrictamente por la igualdad ante la ley y 
ausencia de protecciones estatales en una economía de mercado, cosa 
que poco tenía que ver con la situación de entonces. Luego, la deter-
minada situación histórica, concreta que desagradaba tanto a Pío XI 
poco o nada tenia que ver con una economía de mercado realmente 
tal. 

Por otra parte, debemos destacar que el término "capitalis-
mo" no tuvo en el Magisterio tanto mala fama como "liberalismo". 
Aunque esto habitualmente se olvide, Pío XI dice en la Quadragessimo 
anno, al referirse a la organización capitalista de la vida económica: 
"León XIII puso todo su empeño en ajustar este tipo de economía a 
las normas del recto orden, de lo que se deduce que tal economía no 
es condenable por si misma" (ob. cit., p. 672). Luego, el problema no 
es el capitalismo, sino el capitalismo “liberal”. Y hemos visto que, en 
ese caso, el adjetivo "liberal" no alude a la economía de mercado tal 
cual nosotros -sobre a base de la escuela austriaca- la concebimos. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 100

Por eso dice un autor serio como J. M. Ibáñez Langlois, al referirse al 
“capitalismo”: “Como sistema económico considerado en si, sus 
instituciones características- salariado, libre empresa, mercado, pro-
piedad privada de los medios de producciónr- no son rechazables en 
sí mismas, sino en la forma “liberal” que han asumido históricamente; 
y por su misma naturaleza son rescatables en orden a la configuración 
de un sistema económico correcto” (En su libro Doctrina Social de la 
Iglesia, Universidad Católica de Chile, 1986). Como vemos, la diferencia 
que tenemos con Ibáñez Langlois es terminológica. ¿O qué son, en 
efecto, el "salariado, libre empresa mercado", etc. sino la esencia de lo 
que muchos autores llaman liberalismo económico? 

Además, debemos recordar que, aun entendiendo por "capi-
talismo liberal" una ideología materialista práctica -como Juan Pablo 
II usa el término-, aún en ese caso es falso decir que el actual Pontífi-
ce condena a ambos "por igual". Parece olvidarse que en su encíclica 
Dominum et vivificantem Juan Pablo II, afirma lo siguiente: "Por des-
gracia, la resistencia al Espíritu Santo, que San Pablo subraya en la 
dimensión interior y subjetiva como tensión, lucha y rebelión que tiene 
lugar en el corazón humano, encuentra en las diversas épocas históri-
cas y, especialmente, en la época moderna su dimensión externa, con-
centrándose como contenido de la cultura y de la civilización, como 
sistema filosófico, como ideología, como programa de acción y formación de los 
comportamientos humanos. Encuentra su máxima expresión en el materia-
lismo, ya sea en su forma teórica -como sistema de pensamiento- ya 
sea en su forma práctica -como método de lectura y de valoración de 
los hechos- y además como programa de conducta correspondiente. 
El sistema que ha dado el máximo desarrollo y ha llevado a sus extremas conse-
cuencias prácticas esta forma de pensamiento, de ideología y de praxis, es el mate-
rialismo dialéctico e histórico, reconocido hoy como núcleo vital del marxismo" 
("L'Osservatore Romano" No 910, núm. 56; el subrayado es nuestro). 
Dicha condena no encuentra parangón con ninguna otra ideología 
criticada. Pero este es un detalle secundario, pues hemos explicado 
que la economía de mercado, tal cual la hemos descripto, no implica 
esta forma de materialismo práctico condenado por Juan Pablo II, 
bajo el término "capitalismo liberal". 

Y vale la pena volver sobre el análisis de dicho término. 
Hemos visto que el término "capitalismo", como tal, no está conde-
nado. Ahora bien: en nuestro ensayo Liberalismo y religión Católica, 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 101

Apostólica, Romana (En e1 libro "Cristianismo y libertad", Buenos 
Aires, FAE, 1984) hemos visto que el término "liberalismo" no alude 
necesariamente al iluminismo racionalista condenado como "li-
beralismo" en la encíclica Libertas de León XIII. Al contrario, el "libe-
ralismo" en cuanto hace alusión a la defensa de los derechos huma-
nos contra los totalitarismos, se encuentra en armonía con la filosofía 
cristiana, y en cuanto hace alusión a la democracia constitucional, es 
una forma de gobierno como tal no contradictoria con la DSI. Dice 
Germán J. Bidart Campos: "Cuando declaraciones internacionales, 
tratados, pactos y documentos a los que se atribuye y reconoce carác-
ter universal, definen y defienden los derechos del hombre y las liber-
tades fundamentales, es porque la humanidad coincide en algo, y ese 
algo es la entraña o esencia del 1iberalísmo: la dignidad de la persona, 
la libertad de la persona, los derechos de la persona" (En La recreación 
del liberalismo, Buenos Aires, Ediar, 1982). Por ende, según este signi-
ficado, el adjetivo "liberal" hace alusión a la defensa integral de los 
verdaderos derechos del hombre. Luego, según esto, un capitalismo 
"liberal" será aquel que respete y se armonice plenamente con la dig-
nidad humana y sus derechos fundamentales, lo cual coincide con la 
noción de desarrollo integral explicada por Juan Pablo II. Luego, se 
deduce que el "capitalismo liberal" condenado por JUAN PABLO II 
nada tiene que ver con un "capitalismo liberal" entendido como una 
economía de mercado en plena armonía con la dignidad humana y los 
derechos humanos fundamentales. 

Por supuesto, después de todas estas aclaraciones, alguien 
puede decirme que lo que la opinión pública mundial ha entendido es 
que la SRS ha condenado a la economía de mercado tal cual yo la 
entiendo. Y es cierto que la opinión pública mundial ha entendido 
eso. Pero una cosa es lo que habitualmente se interprete y otra cosa 
es la verdad. Y la verdad es que la Iglesia es de Dios, y Dios tiene un 
tiempo -si eso pudiera decirse- que no es el nuestro. Y la verdad es 
que los principios morales afirmados con sabiduría por Juan Pablo II 
en la SRS nada tienen de contradictorio -sino al contrario- con la 
vivencia del respeto a los derechos humanos en una democracia 
constitucional con libertad económica. 

 



Gabriel J. Zanotti 
 

 102

3.  Economia y cultura en el pensamiento de Juan Pa-
blo II* 

 
Introducción. 
 

Una apreciación global del pontificado de Juan Pablo II es 
tentadora, pero, a la vez, sería demasiado apresurada. Su período aún 
no ha concluído1; su producción magisterial es vasta, compleja y di-
versa, de modo tal que la tarea se dificulta sumamente; pero, sobre 
todo, creo que evaluaciones de ese tipo pueden realizarse mucho 
mejor con una mirada retrospectiva que nuestro presente no permite 
realizar. 

De todos modos, es ilustrativa esta expresión que alguna vez 
se escuchó en la Argentina: “estricto en lo teológico, generoso en lo 
social”. Con ello se quería decir que en materias de Fe y Moral Juan 
Pablo II se mostraba proclive a definiciones exactas y totalmente 
conformes con la tradición, mientras que en temas “sociales” su pen-
samiento parecía ser más innovador. Más allá de todas las matizacio-
nes y distinciones que deberían hacerse para analizar esa opinión, 
podríamos conjeturar que sus primeras intervenciones en el ámbito 
económico-social daban fundamentos a tal interpretación. 

Alguien podría decir, en efecto, que desde Laborem exercens 
(LE) hasta la famosa Centesimus annus (CA) hubo una transforma-
ción desde una visión al parecer no favorable de las economías capi-
talistas hasta llegar a una aprobación, matizada, pero aprobación al 
fin, de esas mismas economías.  

Si eso es así, cómo se inserta ese proceso en la Doctrina So-
cial de la Iglesia, y cuál ha sido y/o debería ser su significado cultural? 
Trataré, en los siguientes puntos, de dar una respuesta conjetural a 
esas preguntas. 

 

                                                           
1 Período que nos depara constantemente nuevas sorpresas, como sus últimas decla-
raciones acerca del evolucionismo, no innovadoras por su contenido pero sí por su 
contexto. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 103

Aportes a la Doctrina Social de la Iglesia 
 
Concretamente, cuáles fueron los principales “novedades” 

que introdujo Juan Pablo II, hasta ahora, en el “corpus” de la Doctri-
na Social de la Iglesia (DSI)? 

En mi opinión, las siguientes: 
a) En la encíclica LE (1981) establece tres cuestiones muy 

debatidas en su momento: 
a.1. Una apreciación positiva de las propuestas de co-

propiedad de los medios de producción y cogestión en todo aquello 
que se refiera a la organización empresarial2; 

a.2. la afirmación de que el primer fundamento del valor del 
trabajo es la dignidad de la persona3; 

a.3: una recomendación sobre algún tipo de “planificación” 
para solucionar el problema del desempleo4. 

b) En Sollicitudo rei socialis (SRS) -1988- parece haber un 
primer signo de lo que después será la CA, al plantear con toda clari-
dad un “derecho de iniciativa económica”5. Empero, gran debate 
ocasiona un importante párrafo posterior (punto 21) cuando reitera 
que la doctrina social de la Iglesia asume una actitud crítica tanto ante 
el capitalismo liberal6 como ante el colectivismo marxista. Ante un 
proceso mundial que, en 1988, preanunciaba ya la globalización de la 
economía y la liberalización de los mercados posterior a la caída del 
muro (1989), este párrafo fue interpretado como una clara adverten-
cia de que Juan Pablo II no estaba dispuesto a realizar “concesiones” 
en ese ámbito. 

c) En CA (1991) hay, por supuesto, muchos elementos que 
destacar. Entre ellos: 

c.1. Ante los cambios internacionales ocurridos después de 
la caída del muro, Juan Pablo II realiza una aclaración terminológica 
cuyo análisis e interpretación ya es un clásico: la distinción entre “ca-
pitalismo” entendido como el papel positivo y co-creador de la em-
presa privada, al que aprueba sin ambiguedades y prefiere llamar eco-
                                                           
2 AAS vol. 73, p. 615. 
3 AAS vol. 73, p. 591. 
4 AAS vol. 73, p. 632-634. 
5 En L'Osservatore Romano, Edición Semanal en Lengua Española, año XX, Nro. 9. 
Punto 15. 
6 "Liberal" en el sentido de "classical liberal". 



Gabriel J. Zanotti 
 

 104

nomía de mercado o economía libre, y “capitalismo” entendido como 
una concepción de libertad económica no enmarcada jurídicamente y 
contraria a la libertad humana integral, al cual obviamente condena7. 

c.2. Un reconocimiento expreso de que el orden social será 
más fructífero en tanto reconozca al interés individual como constitu-
tivo de la naturaleza humana y no lo oponga a la sociedad en su con-
junto (punto 25); 

c.3. Un reconocimiento del “factor conocimiento” como 
básico de la iniciativa privada y el espíritu empresarial. Ese factor 
conocimiento se refiere más que nada a la capacidad de conocer 
oportunamente las necesidades de los demás hombres, y se afirma 
que este factor es en los tiempos actuales el factor decisivo de pro-
ducción, como en otros tiempos lo fueron la tierra y luego el capital 
(punto 32); 

c.4. Una crítica negativa al “Estado de bienestar” en tanto 
contrario al principio de subsidiariedad (punto 33). 

 
Vuelvo a reiterar que mi criterio de selección de estos puntos 

es su novedad, real o aparente, en el conjunto de la DSI. De lo con-
trario parecería que estamos manipulando los documentos pontificios 
en función de nuestra propia posición, cosa que jamás me permitiría 
hacer. Simplemente, parece claro que, a la luz de estos puntos, mu-
chos opinaron que la DSI, de la mano de Juan Pablo II, había pegado 
un giro de 180 grados hacia la economía de mercado y, consiguien-
temente, hacia las democracias capitalistas de origen occidental, 
cuando en 1988 había querido mantenerse equidistante. Obviamente, 
muchos recibieron con gran alegría este giro, real o aparente (M. 
Novak es uno de ellos); otros no, otros callaron. No hay que olvidar, 
por otra parte, que en medio de estos documentos, en 1984, la Con-
gregación para la Doctrina de la Fe realiza una dura crítica a la teolo-
gía de la liberación de origen marxista (en el documento del 
7/3/1984). Podríamos llegar a conjeturar que este importante episo-
dio prepara el terreno, de algún modo -no siendo ese su fin- para ese 
“giro” posterior. 
Hacia una mayor precisión del ámbito propio de la DSI 
 

                                                           
7 en L'Osservatore Romano, Nro. 235, punto 42. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 105

No dejaré, naturalmente, de dar mi opinión sobre el proble-
ma planteado. Pero, para ello, debo analizar un tema en el cual Juan 
Pablo II ha colaborado también. 

Las mayores dificultades de interpretación de la DSI provie-
nen de no distinguir en ella el núcleo central del mensaje de cada 
documento, que pertenece al ámbito de la teología moral y tiene un 
valor universal y permanente, de aquellas cuestiones que, dependien-
do más de circunstancias históricas, de aspectos prudenciales y de 
ciencias humanas que no comprometen al invariable depósito de la 
Fe, son por ello más contingentes y variables. Esa es la distinción 
entre lo opinable y lo no opinable dentro de la DSI. 

Esta distinción no es ajena al mismo magisterio pontificio, en 
todas las épocas. Se podría decir que no todos los pontífices lo han 
destacado con el mismo vigor, o que no lo han advertido cuando 
hubiera sido necesario hacerlo explícito, pero puedo afirmar en con-
ciencia que todos los pontífices que han escrito documentos sociales, 
desde León XIII hasta Juan Pablo II, tienen algún párrafo donde la 
distinción está realizada8. Para citar sólo un ejemplo, que no corres-
ponde a un pontífice en particular sino al Concilio Vaticano II, es 
interesante ver lo afirmado por el documento Gaudium et Spes en su 
Nro. 43, al hablar de la actividad temporal de los laicos: “...Con fre-
cuencia sucederá que simplemente el sólo concepto cristiano de las 
cosas los inclinará en ciertos casos a determinadas soluciones; otros 
fieles, sin embargo, guiados con no menos sinceridad, como sucede 
con frecuencia y con todo derecho, juzgarán en lo mismo de otro 
modo; pues bien, si se da el caso de que las soluciones propuestas de 
una y otra parte, aún sin expresa intención de ellos, muchos las pre-
sentan como derivadas del mensaje evangélico, recuerden que a nadie 
le es lícito en esos casos invocar a su manera la autoridad de la Iglesia 
en su favor exclusivo”. 

¿Cuál es el fundamento e importancia de esta distinción? Con 
respecto a su fundamento, radica en que la Iglesia tiene una compe-
tencia indirecta en todo lo temporal, ya sea enseñando los principios 
generales a nivel social (por ejemplo, la importancia del bien común 
como legitimación del régimen político, etc) o rechazando aquellos 
sistemas político-sociales contradictorios con el Evangelio y por ende 
                                                           
8 He analizado más detalladamente esta cuestión en mi artículo "Iglesia y política", en 
el diario (newspaper) La Prensa, del 2/7/1989. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 106

con la salvación de las personas (como, por ejemplo, la condena a los 
regímenes totalitarios). Pero ello no implica que la Iglesia pueda di-
rectamente proponer -y menos aún de modo infalible- sistemas socia-
les en particular, dado que dichas propuestas deben tener la media-
ción de elementos que no forman parte de la Fe revelada por Cristo: 
cuestiones técnicas de ciencias sociales; circunstancias históricas con-
cretas y consiguientes juicios de prudencia política específicos a fin de 
aplicar principios generales a casos concretos9. 

La importancia de esta distinción es que es una herramienta 
indispensable cuando llega el momento de interpretar adecuadamente 
un documento de la doctrina social de la Iglesia. Cada uno de ellos ha 
surgido en un momento histórico concreto, respondiendo a situacio-
nes concretas. Llevan consigo ese marco cultural y por ende una ter-
minología que puede ser cambiante y propuestas prudenciales que no 
tienen por qué ser permanentes. Entre medio de dichos aspectos 
contingentes, hay un núcleo de mensaje de ética social que “in abs-
tracto” es verdadero para todos los lugares y tiempos y que forma 
parte de la teología moral. Como se puede observar, qué forma parte 
de esta última, y cuáles son los aspectos más contingentes, no es algo 
fácil de distinguir, y esto ha llevado a muchos católicos a todo tipo de 
enfrentamientos entre sí sobre la base de unos mismos documentos 
en una misma Iglesia.  

Lo interesante, a efectos de nuestro ensayo, es que Juan Pa-
blo II ha realizado aportes a esta distinción. Ya en la SRS afirma, en 
el Nro. 41, que la Iglesia no tiene soluciones técnicas que ofrecer al 
problema del subdesarrollo en cuanto tal, y más abajo, en el mismo 
Nro., dice claramente que DSI no pertenece al ámbito de la ideología, 
sino al de la teología, y especialmente al ámbito de la teología moral. 

Opino que en su momento no se prestó suficiente atención a 
este aspecto. Sigo opinando que lo mismo ocurre con otro aporte de 
Juan Pablo II. Raramente un pontífice declara explícitamente la con-
tingencia de sus propias expresiones cuando éstas están afectadas por 
las circunstancias históricas que rodean al documento. Pues bien, 
Juan Pablo II así lo hizo en el punto 3 de la CA, que citaremos expre-
samente10: “La presente encíclica trata de poner en evidencia la fe-
cundidad de los principios expresados por León XIII, los cuales per-
                                                           
9 Ver Spaemann, R.: Crítica de las utopías políticas; Eunsa, Pamplona, 1980, cap. IV. 
10 L'Osservatore Romano, op. cit. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 107

tenecen al patrimonio doctrinal de la Iglesia y, por ello, implican la 
autoridad del Magisterio. Pero la solicitud pastoral me ha movido 
además a proponer el análisis de algunos acontecimientos de la histo-
ria reciente. Es superfluo subrayar que la consideración atenta del 
curso de los acontecimientos, para discernir las nuevas exigencias de 
la evangelización, forma parte del deber de los pastores. Tal examen 
sin embargo no pretende dar juicios definitivos, ya que de por sí no 
atañe al ámbito específico del Magisterio”. 

Podemos pues concluír que Juan Pablo II ha contribuído a 
recordar el ámbito propio de la DSI: la teología moral, no compro-
metida en su esencia con cuestiones opinables. Con esta herramienta 
de interpretación, entre otras, trataré de analizar el problema plantea-
do en el punto 1. 

 
Las enseñanzas ético-económicas de Juan Pablo II: ¿giro o continuidad? 
 

Si por “giro” se entiende un giro de 180 grados que implique 
una contradicción, no creo que en Juan Pablo II haya habido tal cosa, 
ni con el magisterio anterior ni consigo mismo en períodos distintos. 
A su vez, si por “continuidad” se entiende meramente repetir lo ante-
rior, tampoco creo que en Juan Pablo II se pueda hablar de tal cosa. 
Por el contrario, opino que Juan Pablo II ha realizado importantes 
aportes en conformidad con la tradición anterior. Sin contradecirla, la 
ha innovado. Y en ese sentido puede hablarse de una “continuidad” 
en el pensamiento social de Juan Pablo II. 

Sin embargo, tal como hemos presentado sus aportes en el 
punto 1, sería comprensible una interpretación según la cual la LE 
sería un punto de partida “estatista” de su pensamiento, SRS un pun-
to intermedio y CA un punto de llegada “capitalista”. Pero no es esa 
mi interpretación. 

Vamos a hacer una relectura, documento tras documento, 
parte por parte. 

3.a. LE. 
3.a.1. La copropiedad de los medios de producción.  
No hay ningún párrafo dentro del documento que implique 

que dicha organización deba ser legalmente coactiva y/o derivada de 



Gabriel J. Zanotti 
 

 108

un derecho del trabajador11 (aunque es obvio que una explícita aclara-
ción al respecto hubiera evitado debates innecesarios). Como pro-
puesta prudencial no coactiva, sino libre, es una de las tantas formas 
que la empresa privada puede adoptar en un sistema de economía 
libre. Debe entenderse, además, desde la filosofía personalista de Juan 
Pablo II, según la cual es conveniente que cada persona trabaje “en 
algo propio”, con lo cual esta propuesta tiene una ventaja moral so-
bre las otras. Su aplicabilidad depende obviamente de circunstancias 
contingentes. 

3.a.2. La dignidad humana como primer criterio del salario 
justo. 

Que la dignidad de la persona entre como criterio fundante 
de la justicia en el salario es algo tradicional en la DSI, y nunca ha 
implicado una contradicción con la consideración de la productividad 
del trabajo. Juan Pablo II aclara expresamente esta cuestión, a la cual 
llama “trabajo en sentido objetivo” (punto 6). Por otra parte, los 
medios concretos de política económica para elevar el salario y lograr 
así el ideal ético del salario justo son una cuestión opinable en el sen-
tido aclarado en el punto 2.  

3.a.3. La “planificación”. 
La palabra latina utilizada en el versión oficial del documento 

es “temperatio”11, cuyos sentidos son diversos y complementarios: 
“disposición”, “ordenación”, etc. Por otra parte, aún traducida como 
“planificación”, el contexto del párrafo (punto 18) no implica de 
ningún modo una recomendación de una planificación central al esti-
lo socialista antiguo, y menos aún cuando Juan Pablo II aclara que en 
esa “temperatio” debe quedar “garantizada la iniciativa” de las perso-
nas. Y, nuevamente, si esto implica una mayor o menor intervención 
del gobierno en el mercado, es una cuestión opinable. 

Obviamente, esta aclaración no implica negar que hubiera si-
do deseable otro término que diera lugar a menos conflictos. 

3.a.4. Las anteriores aclaraciones no deben hacer perder de 
vista el contexto teológico global de la LE, que permite entender el 
impulso que toma el tema de la iniciativa privada en posteriores do-
cumentos. El capítulo II de esta encíclica nos recuerda la relación 

                                                           
11 Ver Ferrari Toniolo, A.: "Reforma y humanización de las estructuras sociales", en 
L'Osservatore Romano, Nro. 671, del 11/8/1981. 
11 AAS vol. 73, p. 623-624. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 109

esencial del hombre con el trabajo, al analizar el relato de la creación 
del hombre en el Génesis. Allí recibe el hombre un mandato de Dios, 
conforme a su naturaleza, de “someter y dominar la tierra”. Este es 
un contexto de antropología teológica más propio del núcleo central 
de la DSI, que destaca el carácter “co-creador” del hombre, e implica 
que el sentido actual de la expresión “iniciativa privada” -si bien so-
metido a aspectos históricos y contingentes- no sea totalmente “acci-
dental” al pensamiento social católico. 

3.b. La SRS. 
3.b.1. El “derecho a la iniciativa económica”. 
Juan Pablo II innova en este punto en el sentido de agregar el 

concepto de “derecho” a la iniciativa económica. Empero, la importancia 
de la iniciativa privada es una constante en todo el magisterio pontificio. Los 
matices han sido distintos, obviamente, pero el eje central del con-
cepto ha sido el mismo. Desde León XIII, con su defensa del dere-
cho de propiedad frente al socialismo de su época, pasando por Pío 
XI, quien insiste en el principio de subsidiariedad, siguiendo por Pío 
XII, quien llega a decir que la economía es el fruto de la libre iniciati-
va de los individuos12; llegando hasta Juan XXIII, quien da a la inicia-
tiva privada “la parte principal” en el orden económico13. Que esta 
tradición haya sido olvidada se debe, creo, fundamentalmente a dos 
razones: primero, que estos textos quedaban “oscurecidos” frente a la 
condena constante a un capitalismo “liberal” (en el sentido de libera-
lismo clásico); segundo, quedaron aún más oscurecidos por el auge de 
las teologías de la liberación de origen marxista de la década del 70 y 
frente a interpretaciones más estatistas de la DSI -que no es lo mis-
mo- también en pleno “éxito” de los años 70 para adelante. Por este 
motivo, la fuerte defensa de la iniciativa económica por parte de Juan 
Pablo II pareció una novedad, cuando en realidad estaba retomando una 
tradición, dentro, obviamente, de su estilo propio y agregando, sin 
contradicción, la noción de “derecho” a la iniciativa económica.  

                                                           
12 Discurso "Avec Une Egalle Sollicitude", del 5/7/1949; AAS vol. 41, p. 285. En 
francés en las Actas. 
13 Nro. 51 de la enc. Mater et magistra. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 110

3.b.2. La “condena por igual” al capitalismo y al marxismo. 
Quedó aclarado que el rechazo del capitalismo “liberal” (en 

el sentido aclarado) fue permanente en el magisterio. Luego, desde el 
punto de vista de la lógica interna de los documentos pontificios, esto 
no fue ninguna novedad. Quedó sin embargo así frente a la circuns-
tancia histórica en la cual la condena se reiteraba: el preludio (1988) 
de la globalización mundial de los mercados y la caída del muro. Por 
otra parte, habiendo aclarado, en el punto anterior, la defensa cons-
tante de la libre iniciativa privada por parte del magisterio, no de difí-
cil inferir que el la condena al “capitalismo liberal” no era al capita-
lismo o al mercado en sí mismo, sino a un capitalismo no jurídica-
mente enmarcado en orden al bien común (que es no casualmente el 
sentido “negativo” del capitalismo rechazado en la CA, como se ha 
visto). Luego, en este caso como en tantas cuestiones culturales, es-
tamos frente a una cuestión terminológica de fuertes consecuencias 
político-sociales. Para decirlo en pocas palabras, un agudo caso de “ma-
lentendido”. Juan Pablo II dice una cosa y casi toda la opinión pública 
internacional entendió otra. 

3.c. La CA. 
Frente a todo lo anterior, no resulta difícil sostener la tesis de 

que la distinción terminológica que Juan Pablo II hace entre un capi-
talismo “aceptable” y otro que no lo es, no sólo resulta conforme y 
coherente con su propio magisterio, sino también con toda la tradi-
ción de la DSI. El papel positivo de la libre iniciativa y del mercado 
en sí mismo jamás fue rechazado por la DSI, y eso es lo que hace más 
de 10 años afirmé explícitamente14. Pero aunque esto sea así, no hay 
duda de que, nuevamente, los términos tienen su importancia. Por primera 
vez, en el magisterio, aparecen los términos “economía de mercado” 
y “economía libre” en un contexto de positiva aprobación. Si bien, 
volvemos a decir, la novedad de esto es terminológica, para la opi-
nión pública internacional -y para todos los católicos, sea cual fuere 
su tendencia política- esto fue impactante. Caído ya el muro de Berlín 
y afirmándose el proceso de “internacionalización” de los mercados 
libres15, Juan Pablo II aparece “acompañando” el proceso desde su 

                                                           
14 En mi libro Economía de mercado y Doctrina social de la Iglesia; Editorial de 
Belgrano, Buenos Aires, 1985. 
15 No se preveían tanto, en ese momento, los problemas de los nacionalismos de todo 
tipo que ahora estamos sufriendo. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 111

propio magisterio. En realidad, más estrictamente, no hacía más que 
decir: realizadas las convenientes distinciones y aclaraciones, nada de 
esto contradice a la DSI. 

En cuanto a los demás temas que en su momento señalé co-
mo relevantes, podríamos decir que fueron más novedosos pero 
menos comentados. Opino que es la primera vez que un documento 
pontificio hace un reconocimiento tan expreso del papel positivo del 
interés individual en cuanto a su articulación con el bien común, te-
ma, como se sabe, típico de la filosofía política y especialmente apre-
ciado por la economía política clásica. Igual impresión me merece la 
afirmación del “factor conocimiento” como principal factor de pro-
ducción, cuestión que pone al magisterio a tono de los más modernos 
avances de la economía política contemporánea. Y la advertencia 
sobre los peligros del estado benefactor, si bien no ajena a la tradición 
del principio de subsidiariedad, equilibra un tanto las aguas con res-
pecto a cierta interpretación de la DSI donde la distribución del in-
greso era casi el factor clave de la justicia económica. 

 
¿Hacia un clericalismo de mercado? 
 

Queda un punto, sin embargo, importantísimo, que trataré 
de analizar en función de lo visto en el punto 2. Alguien podría decir 
u objetar que, según lo que estamos diciendo, la economía de merca-
do, sobre todo a partir de Juan Pablo II, parece ser “el” sistema re-
comendado por la DSI, como una especie de desprendimiento nece-
sario de la concepción cristiana de las cosas, cuando al mismo tiempo 
he afirmado, con el mismo Juan Pablo II de mi lado, que la Iglesia no 
recomienda sistemas sociales en particular. Habría allí no sólo una 
contradicción, sino también un cierto “clericalismo de mercado”. 
“Clerical” es toda posición en la cual un sistema político determinado 
es concebido como un derivado necesario de la Fe. “Clericalismo de 
mercado” sería una sacralización del mercado, según la cual la eco-
nomía de mercado es “el” sistema de la DSI, que se deriva, en última 
instancia, de los Evangelios.  

No es tal, desde luego, mi posición, pero cabe reconocer que 
es un riesgo, sobre todo para aquellos que son favorables a la econo-
mía de mercado. 

El problema se soluciona, a mi juicio, recurriendo a la fun-
damental herramienta de interpretación señalada en el punto 2: la 



Gabriel J. Zanotti 
 

 112

distinción entre lo teológico-moral (en relación con la Fe) y lo con-
tingente dentro de la DSI. 

Con dicha distinción en mano, podríamos decir que la afir-
mación del derecho de propiedad con su función social, y la libre 
iniciativa consiguiente, forma parte de aquellos principios universales 
y permanentes de la DSI. Y, en ese sentido, es que hay un capitalismo 
o economía libre sanos derivados de dichos principios. Pero la ins-
trumentalización técnica del capitalismo y el grado de iniciativa priva-
da en relación a la intervención del estado es un tema intrínsecamente 
opinable, en relación a la Fe, por los motivos aludidos (esto es, cir-
cunstancias históricas, juicios prudenciales y cuestiones técnicas de 
ciencias sociales que no forman parte, de ningún modo, del depósito 
de la Fe). Por ende, dentro de un marco general -la afirmación de la 
importancia de la iniciativa privada- quedan infinidad de matices y 
diversas opinones en cuanto a la interacción el gobierno, temas en los 
cuales, consiguientemente, los católicos, ahora como antes, tendrán 
legítimas y diversas opiniones. Nuevamente, fue el mismo Juan Pablo 
II quien aclaró esta cuestión, cuando refiriéndose a la subsidiariedad 
del estado, afirmó: “...Dentro de este marco caben figuras muy diver-
sas de correlación entre la autoridad pública y la iniciativa privada”16. 
Por lo tanto, si alguien opina -como es mi caso- que la intervención 
del gobierno en las variables económicas debe ser mínima, debe dar 
para ello los argumentos racionales correspondientes y no intentar 
comprometer al magisterio pontificio con su propia propuesta, por 
más que a nivel de los “grandes principios” se haya explicitado termi-
nológicamente lo que estaba tácito: que el mercado en cuando tal no 
es contrario a la DSI. Y lo mismo debe hacer aquel que opine que una mayor 
intervención del gobierno es necesaria, por más que el magisterio haya dicho, 
a nivel de principios generales, lo que siempre dijo: que el mercado es 
inaceptable si no está jurídicamente articulado con el bien común17. 
Hacia una reflexión cultural final 
 

                                                           
16 Discurso a la Cepal en Santiago de Chile, del 4/3/1987, publicado en el libro Cris-
tianismo, sociedad libre y opción por los pobres, Centro de Estudios Públicos, San-
tiago de Chile, 1988. 
17 Yo me atrevería a decir que, en ese caso, no hay mercado propiamente hablando, 
pero en ese caso entramos en una cuestión terminológica. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 113

Que la actividad económica forma parte esencial de la cultura 
humana, y que un cierto grado de libertad económica forma parte 
esencial de los derechos del hombre, son cuestiones que dí por asu-
midas. A partir de este supuesto, no es difícil inferir la importancia 
cultural que el pensamiento ético-económico de Juan Pablo II ha 
tenido y tiene, en un mundo que parece encaminarse hacia sistemas 
políticos en los que la globalización y liberalización de los mercados 
es algo fundamental.  

A todos nos preocupa, sin embargo, una singular paradoja, y 
Juan Pablo II es especialmente sensible a este tema. El mercado tiene 
un singular efecto cultural: da a los consumidores lo que ellos de-
mandan. Este sencillo efecto, que parece sacado de Economics 101, 
presenta un complejo problema moral. El mercado es bueno en sí 
mismo, al estar fundado en el derecho natural a la iniciativa económi-
ca y al favorecer la creatividad y el espíritu de iniciativa en el ser 
humano, además de ser garantía de su libertad integral. Pero, qué 
“sentimos” cuando de ese mercado emanan, con superabundancia de 
oferta, productos que han sido demandados por lo más innoble del 
corazón humano? La respuesta es amplia, y de ningún modo quiero 
agotarla o dar la impresión de simplicidad. Sólo quiero afirmar algo 
que muchas veces se olvida: todas las “ofertas” de baja calidad moral 
e intelectual -independientemente de su valor en el mercado- no 
emanan del mercado, como si éste fuera su causa originaria, sino del 
corazón humano, herido por el pecado original. Es la proclamación 
del Evangelio, y no la abolición del mercado, la actitud correcta ante 
ese problema. Y decimos “actitud” y no “solución”, porque no es un 
problema que tenga una solución definitiva, excepto en esquemas 
utópicos que concluyen en el totalitarismo. El mercado está lejos de 
ser redentor; la redención viene sólo de Cristo. En este tema, como 
en tantos otros, no debemos olvidar que la tolerancia debida de lo 
imperfecto tiene la perfección de lo debido18.. 
                                                           
18 Dice el Padre Fr. R. Sirico: "While few disagree that the market is the most efficient 
means of producing all manner of goods, many remain uncomfortable with it. These 
people are concerned because, with the good, the market also produces things that 
are stupid and vulgar, noxious and immoral. This valid concern deserves a response. 
Should we reject a free economy on the basis of this critique?". El eje central de su 
respuesta es, más adelante: "...Because people's behavior drives a market economy, 
the solution is to transform their behavior, not to regulate the market. This is why an 
active Christian witness in the marketplace is so important. And the way to correct 



Gabriel J. Zanotti 
 

 114

4. Magisterio de Juan Pablo II y economia de mercado* 
 

A. El Magisterio y la economía de mercado. 
 

A.1. Una primera y básica distinción. 
 
El tema del Magisterio de Juan Pablo II y la economía de 

mercado no puede encararse de un modo hermenéuticamente correc-
to sin presentar una visión global del Magisterio en cuanto tal y algo 
aún más complejo, si bien no sobrenatural, como es la economía de 
mercado. 

Cuando algunos cristianos me preguntan por qué los católi-
cos tenemos un magisterio que obedecer, mi respuesta pasa por una 
armonía razón-fe. Dios conoce nuestra naturaleza caída perfectamen-
te. Por ende, si la interpretación de las escrituras hubiera quedado sin 
una guía sobrenatural, habría tantos cristianismos como cristianos 
hay. Por ende, Dios dejó un vicario visible, el Romano Pontífice, con 
la función expresa de interpretar de acuerdo al Espíritu Santo las 
escrituras. Esa función hermenéutica sobrenatural se ve desde la Fe y, 
a la vez, es perfectamente razonable. 

En materia moral, el magisterio tiene también a su cargo un 
aspecto que es la moral social. Por eso la jerarquía de la Iglesia tiene 
en materia social una función indirecta: positivamente, señalando los 
principios básicos de ética social; negativamente, advirtiendo contra 
todo lo que a ellos se oponga.  

Es aquí donde es necesaria una distinción que será sencilla-
mente esencial en todo nuestro análisis, y que no es la primera vez 
que la hacemos1. Es preciso distinguir entre los principios básicos de 
ética social inspirados en el Evangelio en armonía con la razón, váli-
dos, en principio, para todo lugar y tiempo, y los aspectos más con-

                                                                                                                        
the sinful inclinations manifest in the market is through the redemption of those who 
participate in the market. We must place our hope, not in the regulatory state or the 
free market, but in the salving power of Jesus Christ". Acton Notes, September 1996, 
Volume 6, Number 9; President's Message. 
* Conferencia pronunciada en la Universidad Francisco Marroquín el 2 de Agosto de 
1999. 
1 Ver al respecto nuestro ensayo “La temporalización de la Fe”, en Cristianismo, 
sociedad libre y opción por los pobres. Centro de Estudios Públicos, Santiago de 
Chile, 1988. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 115

tingentes del orden social, que emergen inevitablemente de estas tres 
mediaciones: 1) el estado de determinadas ciencias sociales en deter-
minado lugar y tiempo; 2) la consiguiente interpretación de una de-
terminada situación histórica concreta; 3) la consiguiente aplicación 
analógica de esos mismos principios a una determinada situación 
histórica. Es obvio que esos tres aspectos no tienen la universalidad y 
necesidad de los aspectos básicos del derecho natural que luego fue 
calificado en primario y secundario2, y por ende es imposible, en sí 
mismo, que en esos tres aspectos haya pronunciamientos universal-
mente válidos del magisterio3. Por eso gran parte de los discusiones 

                                                           
2 Santo Tomás estableció claramente las bases de la ley natural (S.T., I-II, Q. 90-94) y 
del derecho natural (S.T., I-II, Q. 57-58), pero la distinción entre derecho natural 
primario y secundario es posterior. Ver, al respecto, Manual de Doctrina Social Cris-
tiana, de J. Hoffner (Rialp, Madrid, 1974), sección 3ra., punto 4, y Rodríguez, F.: 
Introducción a Doctrina Pontificia, Bac, Madrid, 1964, tomo III. 
3 Ultimamente se ha tomado mucha más conciencia de la responsabilidad que les 
cabe a los fieles laicos en estas cuestiones. Ver Concilio Vaticano II, Gaudium et spes, 
punto 43 de la edición de Ediciones Paulinas, Buenos Aires, 1981, p. 183. Indepen-
dientemente de esto, la distinción entre cuestiones temporales opinables y las que no, 
se encuentra afirmada en el magisterio pontificio. Veamos algunos ejemplos: “…hay 
que huir de la equivocada opinión de los que mezclan y como identifican la religión 
con un determinado partido político, hasta el punto de tener poco menos que por 
disidentes del catolicismo a los que pertenecen a otro partido. Porque eso equivale a 
introducir erróneamente las divisiones políticas en el sagrado campo de la religión, 
querer romper la concordia fraterna y abrir la puerta a una peligrosa multitud de 
inconvenientes” (León XIII, Cum multa, 1882 [Ver Doctrina Pontificia, Bac, Madrid, 
1958, t. II, p. 132]). “La Iglesia, defensora de sus derechos y respetuosa de los ajenos, 
juzga que no es competencia suya la declaración de la mejor forma de gobierno ni el 
establecimiento de las instituciones rectoras de la vida política de los pueblos cristia-
nos” (León XIII, Sapientiae christianae, 1889, en op. Cit., p. 282). “…Entre los opues-
tos sistemas, vinculados a los tiempos y dependientes de éstos, la Iglesia no puede se 
llamada a declararse partidaria de una tendencia más que otra. En el ámbito del valor 
universal de la ley divina, cuya autoridad tiene fuerza no sólo para los individuos, sino 
también para los pueblos, hay amplio campo y libertad de movimiento para las más 
variadas formas de concepción política; mientras que la práctica afirmación de un 
sistema político u otro depende en amplia medida y a veces decisiva, de circunstancias 
y de causas que en sí mismas consideradas, son extrañas al fin y a la actividad de la 
Iglesia” (Pio XII, Grazie, 1940, en op. Cit., p. 821). “La Iglesia no tiene soluciones 
técnicas que ofrecer al problema del subdesarrollo en cuanto tal, como ya afirmó el 
papa Pablo VI en su encíclica. En efecto, no propone sistemas o programas econó-
micos y políticos, ni manifiesta preferencias por unos o por otros, con tal que la 
dignidad del hombre sea debidamente respetada y promovida, y ella goce del espacio 



Gabriel J. Zanotti 
 

 116

sociales son en el sentido referido opinables en relación al depósito 
de la fe. 

 
A.2. La economía de mercado, teniendo en cuanta la distinción ante-
rior. 

 
Una economía de mercado podría definirse como el resulta-

do de la libre iniciativa privada que resulta, a su vez, del derecho natu-
ral secundario a la propiedad privada de los medios de producción. 
Pero, así definida, se acerca a algo muy, muy general. Algo que no por 
defecto, sino por el modo de definición, no especifica cuestiones más 
concretas. Ahora bien, si por economía de mercado entendemos el 
proceso de mercado, entonces nos referimos a algo más específico. 
En efecto, en ese caso estamos hablando de un proceso social espon-
táneo que, a partir del conocimiento disperso de oferentes y deman-
dantes y a partir de la propiedad privada de los medios de produc-
ción, tiende a acercar los siempre escasos factores de producción a las 
necesidades prioritarias de la demanda, sin necesidad de intervención 
de la autoridad pública en los precios y demás variables del mercado. 
Es evidente que una mediación tal implica una determinada teoría 
económica4 y una situación histórica particular (en efecto, los princi-
pios de la economía de mercado son “siempre válidos” allí donde 
haya propiedad privada de los medios de producción5), con todos los 
jucios práctico-prudenciales que ello implica en situaciones concretas. 

                                                                                                                        
necesario para ejercer su ministerio en el mundo” (Juan Pablo II, Solicitudo rei socialis, 
n. 41, L’Osservatore Romano, Año XX, 9 (1000), 28/2/1988). 
4 Kirzner, I.: The Meaning of Market Process, Routledge, London and New York, 
1992, y, del mismo autor, How Markets Work: Disequuilibrium, Entrepreneuership 
and Discovery; Institute of Economic Affairs, London, 1997. 
5 C. Menger, fundador de la escuela austríaca de economía, polemizó arduamente con 
el historicismo alemán, defendiendo la posibilidad de una teoría económica univer-
salmente válida (ver su clásica obra Investigations Into The Method of The Social 
Sciences [1883], Libertarian Press, Grove City, 1996. Este origen dio a la escuela 
austríaca un marcado carácter antihistoricista y por ende un aparente menosprecio 
por referentes institucionales específicos. Sin embargo, hoy en día se ha visto con 
claridad que tal cosa no es así: la escuela austríaca tiene claros supuestos instituciona-
les en su planteo, hasta tal punto que se puede hablar de un neoinstitucionalismo 
austríaco. Ver, al respecto, Foss, N.: “On Austrian and Neo-Institucionalist Econom-
ics”, en Austrian Economics in Debate, edited by Willem Keizer, Bert Tieben and 
Rudy van Zijp, Rouhtledge, London and New York, 1997. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 117

Como vemos, están allí las tres mediaciones referidas y, por ende, la 
economía de mercado es una organización esencialmente opinable en 
relación a la fe: ni derivada directamente de, ni contradictoria con, el 
depósito de la fe.  

 
A.3. Los términos en el magisterio ordinario de la Iglesia y la econo-
mía de mercado. 

 
En mi opinión –la lista no es excluyente- cuatro son los prin-

cipales principios universales del magisterio pontificio que, siendo 
esto de ningún modo paradójico, surgieron en ocasión de circunstan-
cias históricas concretas: a) la primacía del bien común; b) la función 
social de la propiedad; c) el principio de subsidiariedad; d) la justicia 
en las retribuciones laborales6. Ahora bien, el magisterio de la Iglesia 
siempre ha afirmado un margen de iniciativa privada que gira alrede-
dor de esos cuatro principios, desde antes de la Rerum navarum hasta 
la Mater et magistra7. Pero ese margen de iniciativa privada, permite 
hablar de una economía de mercado afirmada por el magisterio? En 
                                                           
6 Es en función de estos cuatro principios que he organizado mi libro Economía de 
mercado y Doctrina social de la Iglesia (Editorial de Belgrano, Buenos Aires, 1985) 
tratando de demostrar que los aspectos técnicos del mercado como proceso pueden 
ser tomados como medios para la consecusión de esos cuatro principios. 
7 “La economía –por lo demás, como las restantes ramas de la actividad humana- no 
es por su naturaleza una institución del Estado; por el contrario, es el producto vi-
viente de la libre iniciativa de los individuos y de sus agrupaciones libremente consti-
tuídas” (Pío XII, Avec une egale sollicitude, 1949, en Doctrina Pontificia, Tomo II, op. 
Cit., p. 985). “La fidelidad de los gobernantes a este ideal será su mejor salvaguarda 
contra la doble tentación que les acecha ante la amplitud creciente de su tarea: tenta-
ción de debilidad, que les haría abdicar bajo la presión conjugada de los hombre y de 
los acontecimientos; tentanción inversa de estatismo, por la que los poderes publicos 
llegarían a sustituírse indebidamente a la libre iniciativa privada para regir de forma 
inmediata la economía social y los otros campos de la actividad humana” (Pio XII, 
discurso del 14/7/54, en Doctrina Pontificia, Tomo II, op. Cit., p. 1022). “Hay que 
establecer ante todo que, en el orden económico, la parte principal corresponde a la 
iniciativa privada de los individuos, ya trabajen solos, ya asociados con otros para el 
logro de intereses comunes” (Juan XXIII, Mater et magistra, 1963, en Doctrina Ponti-
ficia, Tomo III, op. Cit., p. 1161). “La historia y la experiencia, por otra parte, atesti-
guan que, donde los regímenes de los pueblos no reconocen a los particulares la 
propiedad de los bienes, incluídos los productivos, o se viola o se impide en absoluto 
el ejercicio de la libertad humana en cosas fundamentales; de donde se sigue clara-
mente que el uso de la libertad humana encuentra tutela y estímulo en el derecho de 
propiedad” (Juan XXIII, Mater et magistra, op. Cit.). 



Gabriel J. Zanotti 
 

 118

el sentido general afirmado anteriormente, este es, si igualamos eco-
nomía de mercado a la libre iniciativa emergente del derecho natural 
secundario de propiedad, sí. Empero, ese uso del término confundi-
ría. La economía de mercado, en su sentido técnico, hace referencia a 
la economía de mercado como la definimos en su sentido opinable en 
relación a la fe, y, por ende, tratar de encontrarla en los documentos 
pontificios implicaría un clericalismo de mercado8. Debemos tener en 
cuenta, por otra parte, que si bien el término técnico “proceso de 
mercado” nunca fue condenado por el magisterio, como tampoco el 
capitalismo en sí9, sí lo fue y sigue siendo condenado el “capitalismo 
liberal”. El adjetivo “liberal” no ha tenido entrada, hasta ahora, en el 
magisterio10. Por qué? Por el problema del liberalismo entendido 

                                                           
8 Esto es, una temporalización de la Fe (nota 1) aplicada al mercado. Hemos criticado 
dicha clericalización, también, en “Economy and Cuture in the Thought of John Paul 
II”, en Logos, vol. 1, Number 2, 1997. 
9 “León XIII puso todo su empeño en ajustar este tipo de economía a las normas del 
recto orden, de lo que se deduce que tal economía no es condenable por sí misma” 
(Pío XI, en Quadragesimo anno, Doctrina Pontificia, Tomo III, op. Cit., p. 672). 
10 “…Mas la libre concurrencia, aún cuando dentro de ciertos límites es justa e indu-
dablemente beneficiosa, no puede en modo alguno regir la economía” (Pio XI, Qua-
dragesimo anno, op. Cit., p. 665). “No pasa inadvertido, sin embargo a Pío XI que, al 
cabo de los cuarenta años de publicada la encíclica leonina, los tiempos y las cosas 
han cambiado radicalmente, lo que patente, además de por otras cosas, por el hecho 
de que la libre concurrencia, debido a una fuerza ínsita y casi innata en ella, ha llegado 
al extremo poco menos de destruírse a sí misma y de acumular ingentes riquezas, así 
como el descomunal poder de dominar derivado de ellas en manos de unos pocos, 
que la mayor parte de las veces no son dueños, sino sólo custodios y administradores 
de una riqueza en depósito, que ellos manejan a su voluntad y arbitrio” (Juan XXIII, 
Mater et magistra, op. Cit., p. 1152). “Pero, por desgracia, sobre estas nuevas condicio-
nes de la sociedad, ha sido construído un sistema que considera el provecho como 
motor esencial del progreso económico, la concurrencia como ley suprema de la 
economía, la propiedad privada de los medios de producción como un derecho 
absoluto, sin límites ni obligaciones sociales correspondientes. Este liberalismo sin 
freno, que conduce a la dictadura, justamente fue denunciado por Pio XI como 
generador de “el imperialismo internacional del dinero”” (Pablo VI, Populorum Progres-
sio, 1967, Ediciones Paulinas, Bs. As., 1967). No hemos citado estos textos (que son 
sólo ejemplos) para analizar cada uno de ellos en particular (ese trabajo está realizado, 
con varios de este tipo de textos, en Economía de mercado y Doctrina Social de la 
Iglesia, op. Cit), sino para hacer esta sencilla pregunta: si no fuera por ellos, qué 
estamos haciendo aquí? Por otra parte, opino que dichos párrafos se refieren en 
general a situaciones históricas concretas donde las condiciones institucionales del 
proceso del mercado (de allí la importancia de las cuestiones epistemológicas referi-
das en la nota 5) no se cumplían (como tampoco hoy, que en vez de hablar de una 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 119

como el resultado político del racionalismo iluminista, tema al cual 
me referiré el Jueves. Por lo pronto, podemos decir que, trasladado 
esto al ámbito económico, “liberal” hace referencia, en el magisterio, 
a un derecho de propiedad absoluto que no tiene en cuenta su carác-
ter de derecho natural secundario ni la función social que le es in-
herente. La situación es análoga a la libertad religiosa en el magisterio 
de fines del siglo XIX.11 

 
B. El magisterio de Juan Pablo II ante este panorama 

 
Nuestra tesis será la siguiente: el magisterio de Juan Pablo II 

en materia de ética económica implica un progresivo rescate de la 
tradición de la libre iniciativa privada afirmada en el magisterio ante-
rior. 

Eso, vuelvo a decir, no implica que Juan Pablo II recomiende 
a la economía de mercado en sentido técnico. Por otra parte, su ma-
gisterio parecía insinuar, al principio, una tendencia contraria. La 
                                                                                                                        
“crisis del capitalismo global” habría que hablar de una “crisis del intervencionismo 
global”). El problema es allí, por ende, terminológico, por la herencia del rechazo al 
liberalismo entendido como iluminismo racionalista (nos referiremos más a este tema 
en la ponencia del jueves). En cuanto a lo conceptual, no terminológico, me parece 
claro que dichos textos demandan la aplicación de los cuatro principios arriba referi-
dos. El modo concreto de aplicación pasa por una cuestión más opinable, como 
dijimos, y es allí donde nuestra propuesta es el mercado como proceso. Evidente-
mente, va a pasar mucho tiempo, tal vez, hasta que el problema terminológico con-
cluya (es una tierra prometida que no creo que Dios me haga el regalo de ver). Si hace 
100 años hubiéramos estado hablando de libertad religiosa, nuestra posición habría 
sido tan o más dificil de explicar como ahora. Ver próxima cita. (Cabe agregar que 
Robert Sirico, presidente del Acton Institute, se muestra más optimista que yo con 
respecto a esta analogía. En todo caso, esa analogía es un programa de investigacióna 
desarrollar). 
11 “…De modo parecido, la libertad de pensamiento y de expresión, carente de todo 
límite, no es por sí misma un bien, del que justamente pueda felicitarse la sociedad 
humana; es, por el contrario, fuente y origen de muchos males” (León XIII, Inmortale 
Dei, 1885, Doctrina Pontificia, tomo II, op. Cit., p. 207). “En primer lugar examina-
remos, en relación con los particulares, esa libertad tan contraria a la virtud de la 
religión, la llamada libertad de cultos, libertad fundada en la tesis de que cada uno 
puede, a su arbitrio, profesar la religión que prefiera o no profesar ninguna. Esta tesis 
es contraria a la verdad” (León XIII, Libertas, 1888, op. Cit., p. 243). Hemos tratado 
de demostrar la ausencia de contradicción entre magisterio preconciliar y conciliar en 
este punto en “Reflexiones sobre la encíclica Libertas de León XIII, en El Derecho, 
del 20/9/1988. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 120

Laborem excercens condenaba fuertemente la concepción liberal de la 
propiedad12 y la Solicitudo rei socialis condenaba “por igual” tanto al 
marxismo como al capitalismo liberal.13 Pero ello no era ninguna 
novedad. Me acuerdo que, a principios de 1988, muchos me comen-
taban escandalizados esa condena de Juan Pablo II. Yo preguntaba: y 
cuál es la novedad? Y mi pregunta causaba más escándalo. Como si la 
serie de textos que he colocado a pie de página, condenatorios del 
capitalismpo “liberal” no hubieran existido. 

La novedad fue una paradójica novedad; una paradójica vuel-
ta a otra tradición que al parecer había quedado silenciada, tal vez por 
una interpretación no del todo feliz del conjunto de la Doctrina So-
cial de la Iglesia. Ya en la Laborem excercens se destaca la fecundidad del 
trabajo humano en relación con el madato del Génesis14, y en la Solici-
tudo rei socialis aparece, por primera vez afirmado así, la defensa de 
“derecho a la iniciativa económica”15. El modo de decirlo era nove-
doso, pero no, como vimos, la defensa de la iniciativa privada en la 
cual se asienta. 

Pero las expresiones, el lenguaje, los términos, son importan-
tes a la hora de causar un “impacto hermenéutico”. Y eso eso lo que 
sucede con la Centesimus annus. 

En efecto, en el famoso pasaje del punto 42 se distingue por 
primera vez, terminológicamente, entre una economía de mercado en 

                                                           
12 “…Tal principio se diferenciaba al mismo tiempo, del programa del capitalismo, 
practicado por el liberalismo y por los sistemas políticos, que se refieran a él. En este 
segundo caso, la diferencia consiste en el modo de entender el derecho mismo de 
propiedad. La tradición cristiana no ha entendido nunca ese derecho como absoluto e 
intocable. Al contrario, siempre lo ha entendido en el contexto más amplio del dere-
cho común de usar los bienes de la entera creación: el derecho de propiedad privada 
como subordinado al uso común, al destino universal de los bienes”. En L”Osservatore 
Romano, año XIII, Nro. 664, 20/9/81, punto 14. Hemos analizado a esta encíclica en 
Economía de mercado y Doctrina Social de la Iglesia, op. Cit. Anexo 1, y en “Una 
encíclica discutida”, en Rumbo Social, (30) 1985. 
13 “…La doctrina social de la Iglesia asume una actitud crítica tanto ante el capitalis-
mo liberal como ante el colectivismo marxista”, en op. Cit., punto 21. Hemos anali-
zado exclusivamente esta encíclica en “Reflexiones sobre la encíclica Sollicitudo rei 
socialis”, en El Derecho, del 11/10/1988. 
14 Op. Cit., punto II, 4. Michael Novak profetizó en su momento la importancia de 
este análisis con respecto a la iniciativa privada, en Libertad con Justicia [1984]; Eme-
cé, Buenos Aires, 1992, cap. 8. 
15 Op. Cit., punto 15 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 121

sentido positivo y otro capitalismo en sentido negativo16. Eso alegró a 
muchos, y a muchos otros no. En nuestra opinión, es necesario acla-
rar dos cuestiones: a) desde un punto conceptual, la caracterización 
que Juan Pablo II hace no es ninguna novedad, por lo ya visto. La 
“revolución terminológica” consiste en hablar positivamente de 
“economía de mercado” para esa tradición de libre iniciativa privada 
ya presente en el magisterio. B) Lo que Juan Pablo II destaca en sen-
tido positivo debe ser entendido –y no podría ser de otro modo- 
dentro de los principios generales de la doctrina social de la Iglesia. 
De lo contrario, si pretendiéramos encontrar en esa aclaración de 
Juan Pablo II la defensa de una economía de mercado en sentido 
técnico, eso conduciría a una confusión hermenéutica similar a quie-
nes pretenden encontrar en la doctrina social de la Iglesia una eco-
nomía más planificada en el sentido técnico del término17. Deben 
evitarse tanto los clericalismos de derecha como los clericalismos de 
izquiera en la lectura de la doctrina social de la Iglesia. Es más, de lo 
contrario, parecería que Juan Pablo II se está contradiciendo cuando, 
precisamente al comenzar el punto 43, dice “…La Iglesia no tiene 
modelos para proponer…”. No está proponiendo, acaso, la econo-
mía de mercado? No, precisamente por todo lo que hemos explicado. 
No propone un sistema concreto de organización económica, no 
define el ámbito de intervención del estado en las variables económi-
cas, no escribe como un economista sobre los problemas de los bie-
nes públicos y las externalidades. Sólo recuerda un principio básico 
de ética social allí donde se de el derecho natural secundario de pro-
piedad: un ámbito de iniciativa privada que, mediando circunstancias 
que él no puede establecer, debe ser siempre respetado. Ahora bien, 
que la sola aclaración de este punto, y el haberlo llamado “economía 
de mercado” produjera semejante impacto, es un síntoma, creemos, 
de la absoluta interpretación de izquiera de la doctrina social de la 
Iglesia que se había extendido casi universalmente. 

Por supuesto, alguien podría decir que, después de tantas dé-
cadas de clericalismo de izquierda en la doctrina Social de la Iglesia, 
un poco de claricalismo de derecha no vendría mal… No. No sólo 

                                                           
16 Ver L Osservatore Romano, Nro. 18, 3/5/1991. 
17 Al respecto, es una buena advertencia el artículo de Daniel Finn: “The Economic 
Personalism of John Paul II: Neither Right Nor Left”, en The Journal of Markets & 
Morality, Vol. 2, Number 1, 1999. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 122

los errores ajenos no justifican los propios, sino que sería aún más 
contraproducente una “estrategia” por el estilo, además de indebida 
en sí misma. 

Ahora bien, lo que sí es una novedad dentro del magisterio, 
son tres puntos de la Centesimus annus que nos parecen dignos de res-
catar del olvido. Primero, un claro reconocimiento, como parte inte-
grante de la revelación cristiana, de la presencia del pecado original en 
la sociedad humana, y que eso debe estar reconocido y previsto por la 
organización social18, cuestión habitualmente negada por controles 
burocráticos violentos que intentan una sociedad de santos por la 
fuerza y conducen a una sociedad de hipócritas. Segundo, una aguda 
crítica al estado asistencial, que corrobora la correcta interpretación 
que algunas décadas antes A.F.Utz había hecho de la Pacem in terris19. 
Tercero, un expreso reconocimiento del factor conocimiento (tanto 
científico como intuitivo) como motor fundamental de la “economía 
de empresa”. Estos aspectos son doctrinalmente novedosos y creo 
que no han merecido suficiente atención por parte de los intelectuales 
católicos.  

Por último, una aclaración final. Por todo lo que dijimos, 
queda claro que nuestra propuesta, opinable en relación a la Fe, es la 
teoría y praxis del market process. Estamos convencidos, por argumen-
tos de razón, no de Fe –contrariamente a otros que creen que su 
socialismo es un artículo de Fe y tiran un manto de sospecha de hete-
rodoxia religiosa a quienes piensan distinto- de que la economización 
de recursos en el mercado es una parte esencial del bien común; que 
con ello la propiedad se encamina hacia su función social y consi-
guientemente se produce un aumento sostenido en el salario real y el 
                                                           
18 Punto 25. Esto no es novedoso, sin embargo, en el pensamiento de Tomás de 
Aquino: “La ley humana se establece para una multitud de hombres, en la cual la 
mayor parte no son hombres perfectos en la virtud. Y así la ley humana no prohíbe 
todos los vicios, de los que se abstiene un hombre virtuoso; sino sólo se prohíben los 
más graves, de los cuales es más posible abstenerse a la mayor parte de los hombres, 
especialmente aquellas cosas que son para el perjuicio de los demás, sin cuya prohibi-
ción la sociedad humana no se podría conservar, como son los homicidios, hurtos, y 
otros vicios semejantes”, en S.T., I-II, Q. 96, a. 2c. Versión castellana de Porrúa, 
México, 1975. 
19 “…esto nada tiene que ver con un Estado-providencia. En efecto, en este lugar, en 
el que el Papa habla simplemente de derechos del hombre, no tenía por qué examinar 
la manera de realizar el mencionado derecho”. En su libro La enciclica de Juan XXIII 
Pacem in terris, Herder, Barcelona, 1965, p. 119. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 123

nivel de empleo. Ahora bien, el grado de intervención gubernamental 
que proponemos es consiguientemente el mínimo posible, así como 
otros católicos, guiados por otras teorías económicas, pueden reco-
mendar una mayor intervención. Volvemos a insistir que estas cues-
tiones son en sí mismas opinables en relación a la Fe, y Juan Pablo II 
tiene plena conciencia de esto. En el contexto del principio de subsi-
diariedad, dijo claramente: “…dentro de este marco caben figuras 
muy diversas de correlación entre la autoridad pública y la iniciativa 
privada”20. Vuelvo a insistir en este “pequeño” detalle: “figuras muy 
diversas”. Hasta que no aprendamos –laicos y Jerarquía- a ditinguir 
entre lo opinable y lo que no lo es, estos problemas son insolubles. Y 
para aprender a realizar esa distinción se necesita oración, sentido de 
Iglesia, Fe y buena voluntad. Las ideologías cerradas son precisamen-
te lo que nada tienen que ver con ello. Y son las que conducen a los 
malentendidos. 

 
5. Hayek y el Cristianismo* 
 

A. Planteo del problema 
 

La relación de Hayek con el cristianismo, como cosmovisión 
filosófica-religiosa del mundo21, es un problema. Y lo primero que 
hay que hacer para intentar solucionar un problema es plantearlo con 
claridad. Y con caridad. 

Contrariamente a lo que se supone habitualmente, el pro-
blema de Hayek y el cristianismo no es, fundamentalmente, el tema 
del liberalismo clásico de Hayek. Dijimos “fundamentalmente”. Esto 
es, no negamos que ese sea un problema, sino que decimos que hay 
otro anterior, fundante, de tipo filosófico. Sencillamente, hay aspec-
tos de la filosofía de base de Hayek que son incompatibles con lo que 

                                                           
20 Discurso en la Cepal del 3/4/1987, publicado en Cristianismo, sociedad libre y 
opción por los pobres, op. Cit. 
* Conferencia pronunciada en la Universidad Francisco Marroquín el 3-8-1999. 
21 Sobre el tema de una “cosmovisión filosófico-religiosa” del mundo, es importante 
advertir el espíritu que se respira en la reciente Fides et ratio de Juan Pablo II. Los 
filósofos tomistas nos hemos acostumbrado, por cierta tradición, a distinguir dema-
siado entre filosofía y teología. No está mal, pero el caso es que el punto de partida de 
una cosmovisión filosófico-religiosa del mundo no es la una ni la otra, sino la armonía 
razón-fe. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 124

podemos llamar una filosofía cristiana fundamental22. Y si el libera-
lismo de Hayek se basa en esos puntos, entonces la incompatibilidad 
del liberalismo de Hayek con el cristianismo será una deducción in-
exorable. 

Cuáles son esos puntos conflictivos? No son varios, es uno, a 
partir del cual se desprende una gran cantidad de problemas. Se trata 
de un neokantismo que lo lleva a un agnosticismo metafísico. Trate-
mos de explicar esto por un momento. 

Ya en otra oportunidad23, habíamos explicado que el esque-
ma lógico del pensamiento de Hayek es el siguiente. Primero, su teoría 
del conocimiento, de la cual se infiere su teoría del orden espontáneo. 
Esta, a su vez, tiene tres derivaciones básicas. La epistemológica, la 
económica y la política. 

Hagamos un ejercicio. Tratemos de pensar como piensa 
Hayek de modo tal que los problemas frente a la cosmovisión cristia-
na queden palmariamente evidentes. 

Los seres humanos tienen un conocimiento limitado y dis-
perso. Eso se fundamenta en “la primacía de lo abstracto”24, esto es, 
en esquemas cognitivos a priori que posibilitan un aprendizaje espon-

                                                           
22 Al respecto, ver Leocata, F.: “La filosofía cristiana en el contexto filosófico actual”, 
en Rev. Proyecto; Centro Salesiano de Estudios; Año III, Nro. 7-8; Enero-Junio 
1991. Una filosofía cristiana fundamental es, para nosotros, aquella que, teniendo 
como eje central el principio creacionista, asume positivamente las exigencias de los 
datos revelados, para hacerlos de algún modo inteligibles, al mismo tiempo que des-
carta negativamente los elementos que se contradigan con esos datos. No hay sólo 
una filosofía cristiana. Por argumentos de razón nosotros pensamos que la de Sto. 
Tomás es una de las mejor elaboradas. Sobre el magisterio y la filosofía de Sto. To-
más, ver Gamarra, D.: “Algunas valoraciones históricas del neotomismo”, ponencia 
presentada a la XXII Semana Tomista de Buenos Aires, Sept. 1997. 
23 En “Hayek y la filosofía cristiana”, Estudios Públicos (50), 1993. 
24 Una de las fuentes más directas de la gnoseología de Hayek es su art. “La primacía 
de los abstracto”[1969] en Nuesvos estudios; Eudeba, Buenos Aires, 1981. En ese 
artículo, Hayek coloca como fuentes de esos esquemas cognitivos a la etología, a la 
linguistica de Chomsky y a su interpretación de las conjetutas popperianas. He visto 
que la cuestión del conocimiento y la evolución del orden social los ha tenido ocupa-
dos a partir de la crítica de Antonio Argandoña, “Orden espontáneo y ética: la moral 
en La fatal arrogancia, de F.A. Hayek”, en Laissez-Faire, (10), 1999. No queremos 
avivar el fuego, pero en mi opinión la “antropología filosófica” de Hayek es sencilla-
mente deficiente a la luz de la filosofía de Santo Tomás. Pero el caso, entonces, más 
que la crítica, es la sustitución. No busquemos en Hayek lo que él definitivamente no 
tiene. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 125

táneo como contrapartida de la radical ignorancia en la cual nos 
hallamos inmersos. Esos esquemas cognitivos son a priori del cono-
cimiento de lo real25. Ahora bien, en el proceso social, la posibilidad 
de aprendizaje implica un conocimiento disperso que, bajo ciertas 
condiciones, implica un resultado que no podría haber sido planeado 
por ninguna mente en particular, dado, precisamente, ese conoci-
miento disperso26. Esto implica que el objeto de las ciencias sociales, 
en cuanto a procesos, es el estudio de los órdenes espontáneos, don-
de no puede haber inducción, porque el investigador tiene que conje-
turar en su mente el modelo general de un proceso cuya cadena com-
pleta no puede, por su conocimiento limitado, observar directamen-
te27, y donde tampoco puede haber predicciones específicas, sino sólo 
generales. Los órdenes espontáneos son “cosmos”; no hay en ellos 
                                                           
25 La presencia de Kant, allí, es evidente en nuestra opinión. Después de la definición 
de “orden” en Law, Legislation and Liberty (University of Chicago Press, 1973, tomo 
I), Kant está explícitamente citado en una nota al pié.  
26 Eso es, precisamente, lo básico del orden espontáneo. Esta tesis se encuentra 
extendida en toda la obra de Hayek. En nuestra opinión, donde mejor está explicada 
es en una de las obras más importantes y a la vez más desconocidas de Hayek: 
“Scientism and The Study od Society” [1942], en The Counter-Revolution of Science, 
Indianapolis, Libery Press, 1979. Allí sostiene Hayek, entre varias cosas, un claro 
antiinductivismo para las ciencias sociales. Sus posteriores diálogos con Popper lo 
convencieron de la validez de sus críticas para todas las ciencias. Al respecto, ver 
Popper, K.: La miseria del historicismo [1942]; Alianza, Madrid, 1973, cap. IV. 
27 “…The physicist who wishes to understand the problems of the social sciences 
with the help of an analogy from his own field would have to imagine a world in 
which he knew by direct observation the inside of the atoms and had neither the 
possibility of making experiments with lumps of matter not the opprtunity to observe 
more than the interactions of a comparatively few atoms during a limited period. 
From his knowledge of the different kinds of atoms he could combine into larger 
units and make these models more and more closely reproduce all the features of the 
few instances in which he was able to observe more complex phenomena. But the 
laws of the macrocosm which he could derive from his knowledge of the microcosm 
would always remain “deductive”; they would, because of his limited knowledge of 
the data of the complex situation, scarcely ever enable him to predict the precise 
outcome of a particular situacion; and he could never confirm them by controlled 
experiment –although they might be disproved by the observation of events which 
according to his theory are impossible”. Hayek, op. Cit., parte uno, cap. 4, p. 72. Este 
párrafo tiene una importancia epistemológica básica: se adelanta al método hipotéti-
co-deductivo popperiano, con falsación, aplicándolo a ciencias sociales; describe la 
“conjeturalización” de un orden espontáneo por parte de un científico social y esta-
blece el tipo de predicciones posibles (pattern predictions) a las que nos referiremos 
después.  



Gabriel J. Zanotti 
 

 126

una finalidad establecida por un ser inteligente (tampoco un ser so-
brenatural28); la finalidad se reserva a los órdenes deliberados o 
“taxis” donde sí el ser humano puede planificar. En economía, esto 
se aplica al análisis del mercado libre, que es un caso de un orden 
espontáneo, tipo cosmos.29 En filosofía política, esto se aplica al con-
junto del marco institucional que emerge espontáneamente, tipo 
“common law”, para protejer la libertad individual30. 

Como se puede observar, el debate no pasa ya, sencillamente, 
por la cuestión del mercado libre, inifinitas veces discutida. El pro-
blema pasa por premisas de teoría del conocimiento neokantianas, 
incompatibles con lo básico del realismo de una filosofía cristiana; 
con un agnosticismo metafísico donde incluso la posibilidad de una 
inteligencia sobrenatural planificadora queda en duda31; con la nega-
ción de la causa final al orden social, cosa que se contradice sin nin-
guna duda con las bases de la filosofía social de Santo Tomás32, de 

                                                           
28 “…La interpretación evolucionista de la ley aquí propugnada (así como de las 
restantes instituciones sociales) guarda tan esacasa relación con la ley natural como 
con el positivismo jurídico. En análoga medida difiere del supuesto de que la ley 
tenga una causa supranatural, como del que sea deliberada creación de alguna mente 
humana”. En Derecho, Legislación y Libertad, Unión Editorial, Madrid, 1979, tomo 
II. La radical negación de todo tipo de causa final para la tesis del orden espontáneo 
(un coherente error de su herencia kantiana, donde la finalidad es categoría a priori, 
no real) está en íntima relación con su problema con la justicia distributiva y la “justi-
cia social”. Hemos analizado este punto en nuestro trabajo citado en nota 3. 
29 Hayek advirtió por primera vez la noción de orden espontáneo cuando, en ocasión 
del debate del cálculo económico con los socialistas, tuvo que explicar que el cono-
cimiento disperso era una de las razones para que no hubiere una autoridad central 
planifricadora. Al respecto ver Hayek, F.: Individualism and Economic Order, Uni-
versity of Chicago Press, Midway Reprint, 1980.  
30 Precisamente, la pregunta de por qué, a su vez, la libertad individual debe ser 
maximizada, es una de las “cruces” del sistema de Hayek y de sus intérpretes. No hay 
respuesta trascendente de ningún tipo, pero tampoco, en principio, utilitalismo. La 
maximización de la libertad individual parece ser una “ultima ratio”, al modo de un 
cuasi-imperativo categórico kantiano. Ver, al respecto, Gray, J.: “F.A. Hayek y el 
renacimiento del liberalismo clásico”, en Libertas, 1, 1984. 
31 Esto se enfatiza en el último período de su pensamiento. Sus anteriores elogios 
para con el análisis económico de la escolástica española lo había puesto más cercano 
a un orden espontáneo fundado en una trascendencia. Ver, al respecto, “El liberalis-
mo” [1973], punto 2, en Nuevos estudios, op. Cit. 
32 Para Tomás, la sociedad es una “unión de los hombres para algo uno que debe ser 
hecho conjuntamente”; Opúsculo Contra Impugnantes Dei Cultum et Religionem; Cap. 3, 
c., en: Opuscula Omnia, tomo 4. P. Lethielleux, ed., París, 1927. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 127

donde el magisterio pontificio toma la noción de bien común. A par-
tir de aquí, parece que lo más coherente de nuestra parte sería termi-
nar la ponencia y dar por ganado el debate a quienes sostienen que 
Hayek y el cristianismo son incompatibles. Pero no. Por qué no? 

 
B. El eje central del pensamiento de Hayek y su no contradicción con una filosofía 
cristiana fundamental 
 

Una de las tareas hermenéuticas más difíciles de un autor es 
identificar su eje central. Para eso hay que bucear un poco y buscar 
cuál es su punto original, cuál es su aporte. Y nuestra tesis será la 
siguiente: que el eje central del pensamiento de Hayek es la teoría del 
orden espontáneo, y que dicha teoría no es contradictoria con una 
filosofía cristiana fundamental. Esa es la clave de la cuestión. 

En efecto, cuál es la originalidad de ser neokantiano en gno-
seología? O agnóstico en metafísica? Frente al panorama filosófico 
actual, ya positivista, ya neokantiano o postmoderno, la originalidad 
es no serlo. Pero en Hayek tenemos algo más: tenemos a un autor 
que, rescatando una vieja y noble tradición, la tradición del orden 
social espontáneo33, nos dice que los sistemas sociales son órdenes 
espontáneos, esto es, órdenes tal que, si hubieran querido ser planea-
dos por una sola mente humana, no sólo hubiera sido imposible, sino 
que el resultado habría sido el desorden. Ahora bien, yo no digo que 
un filósofo cristiano debe ser partidario de dicha teoría, como si fuera 
una derivación necesaria de sus premisas. Lo que digo es que puede 
plantearse de modo tal que no sea contradictorio con la filosofía cris-
tiana. Veamos por qué. 

a) El conocimiento humano es limitado y disperso. Por ende, 
ningún orden social puede basarse en la premisa contraria. Ahora 
bien, en nada contradice ello a una sana fundamentación realista del 
conocimiento. En Sto. Tomás, el conocimiento de las esencias es 
limitado34, y de ningún modo se puede agotar la inteligibilidad de un 
objeto. 
                                                           
33 Ver al respecto Gallo, E.: “La tradición del orden social espontáneo: Adam Fergu-
son, David Hume y Adam Smith”, Libertas (6), 1987, y, del mismo autor, “La ilustra-
ción escocesa”, Estudios Públicos, (30), 1988. 
34 De Anima, I, 1, Nro. 15; ST, I, 13, a. 8 ad 2; I, Q. 29 a 1 ad 3. Pero, más allá de 
estas citas, el asunto es una correcta hermenéutica de la filosofía de Tomás, y eso no 
es fácil. En nuestra opinión, Tomás ve todo desde Dios. Y desde allí, la limitación de 



Gabriel J. Zanotti 
 

 128

b) Tomás afirma que, dada precisamente la limitación de 
nuestro conocimiento, la inteligencia humana necesita delegar sus 
actividades: “…vemos que en las cosas regidas por la providencia 
humana hay un provisor superior, que estudia por su cuenta la mane-
ra de ordenar ciertas cosas grandes y generales, sin atender por sí 
mismo a la ordenación de lo pequeño, que deja en manos de algunos 
inferiores para que ellos lo resuelvan. Esto es debido a su condición 
defectuosa, bien porque ignora las condiciones de las cosas singulares 
más pequeñas o bien porque no se basta a sí mismo para ver el modo 
de ordenarlo todo por el trabajo y la cantidad de tiempo que ello 
exigiría. Pero tales defectos no caben en Dios, porque El conoce 
todo lo singular y no trabaja para entender ni requiere tiempo alguno; 
pues, conociéndose a sí, conoce todo lo demás…”35. 

c) Un orden espontáneo no implica que no haya sido planifi-
cado por una inteligencia. Un orden es la adecuada disposición de 
medios con respecto a un fin. Como vemos, sin causa final no hay 
orden. Ahora bien, en un orden social tal que ningún ser humano 
pudo haber planeado su resultado global, ese resultado es planificado 
por la Inteligencia Divina. Las “casualidades”, fruto del libre albedrío, 
que permanentemente interactúan en un orden espontáneo, siguen 
siendo casualidades, inscriptas a su vez en la causalidad de la causa 
primera que es Dios. La interacción entre lo casual y lo causal36 está 
desarrollada lo más que se puede por Tomás de Aquino en su tratado 
sobre la Providencia en su Suma Contra Gentiles37. Es más: siempre 
que Tomás ve ausencia o limitación de conocimiento racional y, al 
mismo tiempo, orden, coherentemente afirma que es Dios el que 
dirige las causas segundas hacia su fin. Es el esquema de la quinta vía. 

 
                                                                                                                        
la luz de nuestro intelecto (participación de la luz del intelecto divino) es clarísima: 
sólo Dios conoce perfectamente la obra de su creación. 
35 Suma Contra Gentiles, Club de Lectores, Buenos Aires, 1951, libro III, cap. 76. 
Versión castellana de María Mercedes Bergada. 
36 Para temas como evolucionismo y la auto-organización de la materia, cuestiones 
que son vistas muchas veces como argumentos contra la existencia de Dios, Mariano 
Artigas ha explicado que es precisamente en la Providencia Divina donde se armoni-
zan lo aleatorio y lo planificado, siendo el azar, en ciencias naturales, no un obstáculo, 
sino una vía para ver nuevamente la mano de Dios. Ver, al respecto, su libro La 
inteligibilidad de la naturaleza, Eunsa, Pamplona, 1992, y su art. “Supuestos e impli-
caciones del progreso científico”, en Scripta Theologica (30), 1998/1, p. 205-225. 
37 Op. Cit. Libro III, caps. 71 a 94. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 129

C. Consecuencias 
 
C.1. Epistemológicas 
 

La epistemología de Hayek para las ciencias sociales implica, 
coherentemente con su teoría del orden espontáneo, que son éstos 
los objetos de estudio de las ciencias sociales. A su vez, que son las 
intenciones, y no las cosas físicas, el “material” de trabajo del científi-
co social. Y que, por ende, una sociedad humana no se puede tratar 
como un objeto manipulable que pertenezca al orden físico, y que las 
predicciones que podemos hacer son “predicciones de modelo”38, 
esto es, no exactas, sino del resultado general del orden espontáneo 
en cuestión. 

Ahora bien, ninguno de esos tres factores es contradictorio 
con una filosofía cristriana fundamental. Primero, porque ya hemos 
visto en el punto 2 la fundamentación filosófico-cristiana del orden 
espontáneo. Segundo, porque dada la espiritualidad del ser humano, 
podemos conocer el fin de sus acciones (el “fin de la obra”) con cer-
teza “por connaturalidad”39, cosa que no podemos hacer en ciencias 

                                                           
38 Esa es la teoría de las pattern predictions, esencial, a nuestro juicio, para evitar el modo 
usual de procedimiento positivista tan extendido en ciencias sociales, a saber, tratar de 
confirmar una teoría con “los hechos” numéricamente representados con estadísticas. 
No hay estadística alguna que pueda dirimir la cuestión de si el Muro de Berlín cayó 
por o a pesar del marxismo; sólo la hermenéutica de una situación social compleja y 
una pattern prediction general (el ejemplo es nuestro). Ver, al respecto, “The Theory of 
Complex Phenomena”[1964], en Studies in Philosophy, Politics and Economics, 
University of Chicago Press, 1967. Hay versión castellana en Estudios Públicos, 2, 
1981. 
39 Santo Tomás explica el tema del conocimiento por connaturalidad para el tema 
moral (ST, II-II, Q. 45, 2; I, Q. 1, a. 6 ad 3). Empero, el tema del conocimiento por 
empatía de la motivación del otro en ciencias sociales ha sido claramente explicado 
por Husserl en Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phenomenologi-
cal Philosophy, second book; Kluwer Academic Publishers, 1989. Hemos destacado 
la relación entre ese tema husserliano y la causa final en el conocimiento de la acción 
racional en Santo Tomás en nuestro art. “Hacia una fenomenología de las ciencias 
sociales”, en Derecho y Opinión, 5, 1997. De todos modos, para la armonía entre 
Husserl y Sto. Tomás, hay una mejor fuente: Stein, E.: El ser finito y eterno [1936]; 
Fondo de Cultura, México, 1996. “La fenomenología de Husserl y al filosofía de Sto. 
Tomás de Aquino” [1930 aprox.], en La pasión por la verdad, Bonum, Buenos Aires, 
1994; Sobre el problema de la empatía [1916], Universidad Iberoamericana, México, 
1995; y Leocata, F.: “El hombre en Husserl”, Sapientia, 1987, vol. XLII. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 130

naturales. Tercero, porque dado el libre albedrío del ser humano, 
claramente afirmado por Santo Tomás y toda la tradición cristiano-
católica, hay que descartar la exactitud algorítmica para las ciencias 
sociales (cosa que también ya fue descartada, excepto para el neoposi-
tivismo, para las ciencias naturales también40) y por ende aprender a 
trabajar con interpretaciones generales y predicciones globales pero 
no supuestas confirmaciones con “los hechos”, como pretende el 
positivismo. Ahora bien, en nuestra humilde opinión, mis colegas 
tomistas, tan preocupados, siempre, de tomar examen en Santo To-
más a todo el mundo y desaprobar a todo el mundo, no se han dado 
cuenta, en ese afán condenatorio, de la riqueza de esta epistemología 
de Hayek, de su importancia para un enfoque adecuado de las cien-
cias sociales precisamente por su absoluto antipositivismo, y no han 
dado a esta espistemología las bases metafísicas que es inútil seguir 
pidiendo al autor y/o criticándolo por ello. 

 
C.2. Económicas 

 
La teoría del proceso de mercado se basa precisamente en la 

negación de los supuestos de competencia perfecta y en su punto de 
partida es el conocimiento disperso de oferentes y demandantes, 
dados ciertos presupuestos institucionales41. Ahora bien, no vamos a 
decir que un filósofo cristiano deba estar de acuerdo necesariamente 
con ello, pero sí darse cuenta que, si tiene desacuerdos, es por cues-
                                                           
40 Nos estamos refiriendo a todo el debate Popper-Kuhn-Lakatos-Feyerabend. La 
exactitud de las llamadas ciencias exactas fue refutada hace muchos años por Popper 
cuando demostró la no-necesidad metodológica tanto de la corroboración como de la 
falsación; eso queda bien claro en su respuesta a la acusación de falsacionismo inge-
nuo (ver Replies to my Critics, en The Philosophy of Carl Popper, Parte II, 
P.A.Schilpp Lasalle (comp.), Library of Living Philosophers, Illinois, 1974, p. 1009). 
En nuestra opinión, de las críticas de Kuhn a la racionalidad algorítmica y de la no-
ción de riesgo como eje central de la actitud científica, acuñada por Lakatos, nace una 
racionalidad prudencial, esencial al pensamiento científico, y alejada de las pretensio-
nes de certeza del positivismo. Hemos desarrollado este tema en “Investigación 
científica y pensamiento prudencial”, Acta Philosophica (6), 1997. 
41 Esto es, libertad de entrada al mercado. Sobre las críticas de Hayek al modelo de 
competencia perfecta, y el desarrollo de su propia teoría del mercado como proceso 
de descubrimiento, ver “Economics and Knowledge” [1936]; “The Use of Knowled-
ge in Society” [1945]; y “The Meaning of Competition” [1946], en Individualism and 
Economic Order, op. Cit, y “La competencia como proceso de descubrimiento” 
[1968], en Nuevos Estudios, op. Cit. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 131

tiones técnicas, pero no por cuestiones filosóficas en el punto de 
partida. Cualquiera puede estar de acuerdo con una mayor interven-
ción del gobierno, pero ningún filósofo cristiano puede decir, en 
cuanto tal, que el realismo de los supuestos42 de la teoría del proceso 
de mercado es contradictorio con el realismo de la tradición cristiano-
católica en general y con Santo Tomás en particular. Nuevamente, en 
este caso hay algo que no se ha advertido por prejuicios negativos 
que llavan al malentendido, como diría Gadamer43. Si se supone que 
los partidarios del mercado libre con inspiración en Hayek son pérfi-
das personas absolutamente despreocupadas por el bienestar de su 
prójimo, no se querrá de ningún modo tratar de comprender al hori-
zonte de comprensión del cual parte un hayekiano, y menos aún se 
podrá advertir el valor, para la filosofía cristiana, de los puntos de 
partida de la escuela austríaca, como paradigma alternativo. El su-
puesto de que los partidarios de la escuela austríaca somos poco me-
nos que empleados del diablo diseminando miseria por el mundo 
implica que el debate pide al menos esto: entiéndannos. Hermenéuti-
camente hablando. 
 
C.3. Filosófico-políticas 
 

Una vez planteados los derechos naturales en la ley natural44, 
es un tema opinable (en el sentido dicho ayer) el modo concreto de 
su protección en la ley humana positiva. Nuevamente, con esto que-

                                                           
42 Friedman, para defender al modelo de cometencia perfecta, defendió, en principio, 
la irrelevancia del realismo de sus supuestos (ver su clásico ensayo “The Methodology 
of Positive Economics”[1953], en Caldwell, B., (comp.): Appraisal and Cristicism in 
Economics: A Book of Readigns, Allen and Unwin, Boston, 1984. Hemos analizado 
el debate en torno a Friedman en “Caminos abiertos I”, Libertas (25), 1996). Asume 
con ello un instrumentalismo científico. Pero no sólo el instrumentalismo es incorrec-
to en sí mismo, sino que ni siquiera sus resultados son correctos en cuanto a la pre-
dicción: los modelos de competencia perfecta así defendidos han servido para justifi-
car múltiples intervenciones del gobierno en nombre de la imperfección del mercado. 
Es justamente la escuela austríaca la que parte de la realidad del mercado: la imperfec-
ción del conocimiento de oferentes y demandantes, siendo ese el motivo para no 
interferir al mercado, dado que los precios son justamente los sintetizadores de in-
formación dispersa. Y es ese realismo, como dijimos, el que es perfectamente funda-
mentable en el realismo de Santo Tomás de Aquino. 
43 Gadamer, H.G.: Verdad y método, Sígueme, Salamanca, 1991, p. 344. 
44 Santo Tomás, S.T., I-II Q. 94, a. 2c. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 132

remos decir que no es contradictorio con la noción de ley natural 
cristiano-católica el modo concreto en el cual Hayek plantea la evolu-
ción de la ley y el gobierno limitado25. Hayek nunca estuvo de acuer-
do con las codificaciones resultantes del racionalismo iluminista ni 
con las democracias al estilo Rousseau donde las cámaras establecen 
la legislación como si la vigencia de los derechos individuales depen-
diera de esta última26. Pues bien: el tratado de la ley de Santo Tomás 
de Aquino (I-II, Q. 90-96) no permite una interpretación racionalista, 
según la cual la naturaleza humana es la premisa mayor de un razo-
namiento que, sin tener en cuenta circunstancias diversas, concluye 
deductivamente en cada uno de los derechos individuales. La pruden-
cia en el grado de tolerancia de la ley humana27 y las diversas circus-
tancias de los pueblos son tenidas en cuenta por el Aquinate28, de lo 
cual se desprende que no es contradictoria con su planteo una filoso-
fía política que sostenga una evolución progresiva del marco institu-
cional y del derecho29. Nuevamente, si la objeción a esto es que sí es 
contradictoria dadas las bases agnósticas de la teoría del orden espon-
táneo en Hayek, esto ya fue contestado en el punto 2. 

 

                                                           
25 Este modo concreto en el cual Hayek plantea el origen humano del Derecho, no 
sólo es opinable en relación a la ética católica, sino que también se ha discutido mu-
cho entre los mismos liberales clásicos. Ver, al respecto, Zimmermann, E.: “Hayek, la 
evolución cultural y sus críticos”, en Libertas, 6, 1987. 
26 Para Hayek, los derechos individuales emergieron del common law británico, cuyas 
bases se remontan a épocas anteriores a la reforma y al anglicanismo. Son por ende 
jurídicamente anteriores al poder legislativo, cuya función era limitar el poder del 
monarca pero no ser fuente de derechos ya existentes. De allí su distinción entre Law 
(Common Law) y legislación (lo que el poder legislativo puede resolver sin atentar 
contra los derechos individuales). Ver, al respecto, “La confusión del lenguaje en el 
pensamiento político” [1967]; “La constitución del estado liberal” [1967]; “Libertad 
económica y gobierno representativo” [1973], en Nuevos estudios, op. Cit. La impor-
tancia meta-histórica de estas concepciones de Hayek radica en su visión de la demo-
cracia: uno de los tantos sistemas de limitación del poder pero no, de ningún modo, 
un sistema donde los derechos fundamentales dependen del poder de la mayoría. 
Visión para nada contradictoria, por cierto, con la ética social católica. 
27 ST. I-II, Q. 95-96. 
28 ST, I-II, Q. 95, a. 2 ad 3. 
29 “Derecho” en el sentido de “Law” explicado en la nota 25. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 133

D. Conclusión 
 
Quedó con esto todo solucionado? De ningún modo. Lo que 

quedó planteado es un principio de solución, de diálogo, de entendi-
miento. Que es lo que espero que sigamos haciendo. 

 
6.  La ley natural, la cooperación social y el orden es-

pontáneo* 
 

A. Algunas aclaraciones sobre la ley natural 
 
Vamos a recordar algunas cuestiones sobre la ley natural. 

Decimos “recordar” porque lejos de mí el querer aburrirlos con lo 
que habitualmente se sabe sobre este tema, que pueden encontrar 
perfectamente tratado en cualquier texto tomista sobre la ley natural. 
Simplemente, opinamos que hay algunos y malentendidos respecto a 
este tema que luego dificultan su análisis. 

En primer lugar, hay un tema habitualmente olvidado, de 
consecuencias importantísimas. Santo Tomás no habla sólo de ley 
natural, sino también de ley humana. Es muy sabido que esta última 
no debe oponerse a la ley natural30, y no negamos la importancia de 
esto último; al contrario, es el fundamento iusnaturalista para declarar 
ilegítimo, ipso facto, todo acto legislativo humano que atente contra los 
derechos individuales que emanan de la ley natural. Sin embargo, hay 
muchos debates que transcurren por otro lado. ¿Qué hace un defen-
sor de los derechos individuales frente a acciones humanas que son 
inmorales según la ley natural? He aquí cuando concepciones más 
autoritarias parecen encontrar una debilidad en los liberales que de-
cimos basarnos en la ley natural. Esta última no autoriza a no buscar 
la verdad sobre Dios, por ejemplo. Un liberal con otros fundamentos 
no tendría problema: que todos hagan lo que quieran mientras no 
molesten la autonomía individual del vecino. Pero esa no es la posi-
ción del liberal que tiene una cosmovisión cristiana. ¿Luego? 
                                                           
30 Sobre el famoso debate de si una ley humana contraria a la ley natural puede lla-
marse ley, ver Sto. Tomás, II-II, 57, 1, ad 1: “se llama finalmente también derecho 
aquello que se da aquél cuyo oficio es hacer justicia, aunque el resultado le sea ini-
cuo”, citado por Bidart Campos, G.J: Valor justicia y derecho natural, Ediar, Buenos 
Aires, 1983, p. 155. Bidart Campos interpreta esa expresión de Tomás como una 
alusión a la sentencia injusta.  



Gabriel J. Zanotti 
 

 134

Se olvida en esos casos que la ley humana no pena todo lo 
que la ley natural sí, porque está promulgada para una sociedad en la 
cual los seres humanos no son en general ni santos ni criminales ab-
solutos. Y el caso es que esto fue dicho explícitamente por Santo 
Tomás, y no de modo marginal: “La ley humana se establece para una 
multitud de hombres, en la cual la mayor parte no son hombres per-
fectos en la virtud. Y así la ley natural no prohíbe todos los vicios, de 
los que se abstiene un hombre virtuoso; sino sólo se prohíben los 
más graves, de los cuales es más posible abstenerse a la mayor parte 
de los hombres, especialmente aquellas cosas que son para el perjui-
cio de los demás, sin cuya prohibición la sociedad no se podría con-
servar, como son los homicidios, hurtos, y otros vicios semejantes”31. 
Como vemos, hay en la ley humana un margen de tolerancia que 
resulta de la conciencia de la naturaleza humana, que Tomás sabía 
caída por el pecado original, y la escuela escocesa posterior también 
lo sabía pero por una simple empatía de la naturaleza humana32. Esto 
es importantísimo porque es fuente de un derecho humano funda-
mental, olvidado por muchos: la intimidad. Toda persona tiene dere-
cho a la ausencia de coacción sobre aquellas acciones privadas que no 
violen derechos de terceros ni el orden y/o moral pública33. El liberal 
cristiano no tiene por qué recurrir al indiferentismo moral para respe-
tar la intimidad de las personas. Al contrario, tiene conciencia de su 
deber de respetar la conciencia del otro, de lo cual se deriva el dere-
cho a la intimidad. Este es un punto fundamental que permite super-
ar la antinomia entre un autoritarismo que, fundado en la moral, tema 
a la libertad; y un liberalismo fundado en el indiferentismo moral. El 
liberal cristiano no tiene esa disyuntiva. Y la base es Santo Tomás de 
Aquino. 

En segundo lugar, alguien puede preguntar por el alcance de 
esa tolerancia. Es universal, definible de una vez y para siempre? No. 
En todo acto humano de promulgación de la ley hay un acto de pru-
dencia, esto es, una adecuación de las normas universales al caso 
                                                           
31 ST, I-II, Q. 96, a. 2c. 
32 Sobre la escuela escocesa, ver Gallo, E.: “La tradición del orden social espontá-
neo”, en Libertas (1987), Nro. 6. Este aspecto de la naturaleza humana ha sido desta-
cado por Juan Pablo II en Centesimus annus, Nro. 25. 
33 Así estaba establecido en la Constitución Argentina de 1853 en su art. 19. Habi-
tualmente, el tema de la “moral pública” es un problema para ciertas tradiciones 
liberales. No para la nuestra, por lo que expondremos a continuación. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 135

concreto y particular. Esto, en la tradición de Santo Tomás, es esen-
cial34. No sólo su filosofía del derecho no se entiende sin este elemen-
to, sino nada de su filosofía moral. En el caso de la ley humana, es el 
hábito de la prudencia el que determina hasta dónde debe alcanzar el 
acto de tolerancia, en función de circunstancias diversas de lugar y 
tiempo. Es por esto que no puede haber legislaciones humanas igua-
les para todo lugar y tiempo, y Popper es el liberal que ha advertido 
contra el racionalismo latente en algún liberalismo que pretenda lo 
contrario35. Volviendo a Tomás, él contesta claramente a la objeción 
de que no todas las leyes humanas son iguales cuando, sin embargo, 
se derivan de una misma, la ley natural: “…no todos los principios 
comunes de la ley natural pueden aplicarse de igual manera a todos 
los hombres, por la gran variedad de circunstancias. Y de ahí provie-
nen las diversas leyes positivas según los diversos pueblos”36. Esto es 
importantísimo, como veremos, para una concepción evolutiva de la 
ley. No hay en Tomás una deducción racionalista de la ley natural, y 
menos de la ley humana, sin este acto de prudencia. Retomaremos 
más adelante esta cuestión. 

 
B. La cooperación social 

 
Ya hemos visto que la tolerancia y su aplicación prudencial 

no sólo nada tiene de contradictorio, sino que está incluído en el 
análisis de Tomás de la ley natural y ello permite afirmar los derechos 
individuales más el derecho fundamental a la intimidad sin necesidad 

                                                           
34 Sin prudencia no hay acto moralmente bueno en Tomás. Todo acto bueno, para 
ser tal, debe cualificado por el hábito de la prudencia, que adapta las normas generales 
al caso particular. 
35 “Una Utopía Liberal –esto es, un estado racionalmente planeado a partir de una 
tabula rasa sin tradiciones- es una imposibilidad. Pues el principio liberal exige que las 
limitaciones a la libertad de cada uno que la vida social hace necesarias deben ser 
reducidas a un mínimo e igualadas todo lo posible (Kant). Pero, cómo podemos 
aplicar a la vida real un principio a priori semejante? Debemos impedir a un pianista 
que estudie o debemos privar a su vecino de una siesta tranquila? Esos problemas 
sólo pueden ser resueltos en la práctica apelando a las tradiciones y costumbres exis-
tentes y a un tradicional sentido de justicia; a la ley común, como se la llama en Gran 
Bretaña, y a la apreciación equitativa de un juez imparcial”. En su disertación “La 
opinión pública y los principios liberales” [1954, en la Mont Pelerin Society], en 
Conjeturas y refutaciones, Paidós, Barcelona, 1983. 
36 ST, I-II, Q. 95, a. 2 ad 3. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 136

de ningún agnosticismo moral. Ahora bien, muchos afirman que la 
ley natural nada tiene que ver con la noción de cooperación social y 
utilidad social que aparece en Mises, pues éste la contrapone con la 
ley natural.  

Hay una norma fenomenológica básica: una cosa es lo que 
los autores dicen, y otra cosa es cómo son las cosas en sí. Indepen-
dientemente de lo afirmado por Mises37, su noción de cooperación 
social está incluída dentro de la ley natural de Tomás. En efecto: Mi-
ses sostiene que la cooperación social se da cuando se abandona la 
competencia biológica y se pasa a la cooperación social38, donde se-
gún la ley de división del trabajo todos intercambian sus bienes y 
servicios en paz, pues la presencia de uno más implica, en un merca-
do libre, una mayor productividad39. Por supuesto que hay diferencias 
                                                           
37 Ver La acción humana [1949], Sopec, Madrid, 1968, cap. 27, punto 3. 
38 Op. Cit.,  cap. VIII.  
39 Esto que acabamos de decir tiene especial relevancia para nuestro tema. Los católi-
cos que rechazan todo diálogo con la economía de mercado y pregonan el socialismo 
se enfrentan con un delicado problema cuando analizan el tema de la superpoblación. 
Es obvio que no pueden recomendar políticas anti-natalidad como las recomendadas 
por las Naciones Unidas (unidas para el estatismo, como dice Alberto Benegas Lynch 
[h]). Entonces, como creen que a mayor población, menor riqueza para repartir, 
entonces pregonan virtudes heroicas como la solidaridad para quien va a competir 
con puestos de trabajo y el pan cotidiano. A lo cual muchos asienten, pero luego 
niegan en su vida concreta, como siempre pasa cuando un sistema social intenta 
basarse en virtudes heroicas (“supererogatorias”, como dice Mariano Grondona, en 
Hacia una teoría del desarrollo: las condiciones culturales del desarrollo económico; 
Ariel Planeta, Buenos Aires, 1999). Pero ni Mises, ni Hayek, ni ningún economista de 
la escuela austríaca vieron en el aumento de la población un problema, sino todo lo 
contrario. Es claro que el aumento de la población implicará una baja en los salarios 
reales si la productividad está estancada por impuestos confiscatorios, inflación y 
regulaciones de todo tipo. Pero “basta con” eliminar la mayor parte de los impuestos, 
sobre todo el impuesto a las ganancias; suspender todo tipo de regulaciones a priori 
en las relaciones comerciales; eliminar absolutamente todo tipo de aranceles y todo 
tipo de pasaportes, visas, aduanas y todo lo que dificulte la libre circulación de capita-
les y personas; privatizar realmente a todas las empresas de bienes y servicios sin 
privilegios (protecciones legales) ni prebendas de ningún tipo; liberar la moneda 
eliminando el curso forzoso (Hayek), y entonces, cada nuevo integrante de la pobla-
ción implicará un aumento en la productividad. De ese modo, todos los refugiados, 
víctimas de guerras y odios, podrían ingresar a ese mercado desregulado y lo primero 
que harían (no necesariamente, desde luego, pero menos aún con millones de regula-
ciones e intervenciones) sería ponerse a trabajar, sin trabas, sin protecciones, en 
libertad. Y formarían así parte de ese proceso de acumulación de capital que sólo 
creciendo a un ritmo mayor que la población puede implicar un aumento generaliza-



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 137

con Tomás dados siete siglos de distancia más la mediación de la 
ciencia económica que manejaba Mises, pero la idea central se en-
cuentra explícita en Tomás. Primero, que lo que es conveniente para 
la sociedad es conveniente para la naturaleza humana y, por ende, 
conforme a la ley natural: “Si algo es natural a alguno, debe también 
serle natural aquello sin lo cual ese algo no puede tenerse; pues la 
naturaleza no falla en las cosas necesarias. Mas es natural al hombre el 
que sea animal social; lo cual lo demuestra el hecho de que un solo 
hombre no basta para todas las cosas que son necesarias a la vida 
humana. Por lo tanto aquellas cosas sin las cuales no puede conser-
varse la sociedad humana son naturalmente convenientes al hom-
bre”40. Esto es importantísimo para la elaboración de derechos natu-
rales secundarios donde la deducción pase por la utilidad social. 

Segundo, está presente, en Tomás, la relación entre escasez 
de recursos y sociabilidad natural del hombre: “…El hombre es por 
naturaleza un animal político o social; cosa que ciertamente se pone 
de manifiesto en que un solo hombre no se bastaría a sí mismo, si 
viviese solo, en razón de que la naturaleza en muy pocas cosas ha 
provisto al hombre suficientemente, dándole una razón por la cual 
pueda procurarse las cosas necesarias para la vida, como ser el ali-
mento, el vestido y otras semejantes, para obrar todas las cuales no 
basta un solo hombre; por lo cual ha sido naturalmente dispuesto que 
el hombre viva en sociedad”41. La conclusión es clara: la ley natural 
no excluye, sino que incluye, la fundamentación de ciertos derechos 
en la cooperación social y lo que es útil, con “necesidad de medio”, 
para ello. Por supuesto, el estado de las ciencias sociales en las diver-
sas épocas producirá una evolución “per accidentes” en la toma de 

                                                                                                                        
do en los salarios reales (Mises). Para lo cual hay que liberar el mercado, precisamen-
te. Muchos católicos no entienden esto, y eso repercute directamente sobre mucha 
gente, que sin analogías, lloran en la impotencia de sus hijos muertos por la desnutri-
ción ylas enfermedades, en lo que era la puerta de sus hogares destrozados por la 
guerra. Por eso puse “basta con” entre comillas: entre las condiciones culturales de las 
que habla Grondona está que todo esto se entienda. Esto es, que nuestra concepción, 
nuestra hermenéutica del mundo, cambie. Y, nunca mejor dicho, roguemos a Dios 
para que ello suceda. 
40 SCG, III, 129. Versión castellana de María Mercedes Bergadá, en la edición del 
Club de Lectores, Buenos Aires, 1951. 
41 SCG, III, 85. Idem versión castellana. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 138

conciencia de ciertas cosas42. Pero lo esencial es de algún modo pe-
renne. Y lo esencial es que ley natural y cooperación social se inclu-
yen (la primera a la segunda); no se excluyen. 

 
C. El orden espontáneo 

 
Como ya hemos dicho en otras oportunidades,43 la noción de 

orden espontáneo de Hayek incluye –aunque él lo haya negado44- la 
noción de Providencia tal como la esplica Sto. Tomás. Si hay un or-
den tal que los seres humanos, con conocimiento disperso, tienden a 
un resultado global que ninguno de ellos podría haberlo planeado, 
quien planifica ese proceso es Dios, que sostiene a todas las causas 
segundas en su ser y en su operar45. 

Ahora bien, se han discutido mucho las opiniones de Hayek 
con respecto a la evolución de la ley (el common law) y las instituciones 
humanas. No podemos en tan poco espacio dirimir esos debates46, 
aunque adelantamos que la misma epistemología de Hayek47 prohíbe 
que a priori de circunstancias históricas se establezca una preferencia 
in concreto por sistemas codificados o no, aunque se pueda estable-
cer in abstracto; y también prohíbe, esa misma espistemología, que se 
prediga que las mismas instituciones evolucionarán en todas partes y 
siempre bien. Eso impide al menos algunos malentendidos graves. 
Pero lo que ahora nos interesa es destacar el punto de unión entre 
Tomás y el orden espontáneo. 

                                                           
42 La imposibilidad de cálculo económico sin propiedad privada de los medios de 
producción (Mises) es un ejemplo. 
43 En “Hayek y la filosofía cristiana”, Estudios Públicos (1993), Nro. 50; “Caminos 
abiertos I”, Libertas (25), 1996; y Epistemologia da economia, Pontificia Universida-
de Catolica Do Rio Grande Do Sul; Porto Alegre, 1997. 
44 Afortunadamente, no puso en eso su insistencia, pero lo hizo en una de sus princi-
pales obras: Derecho, Legislación y Libertad, Unión Editorial, Madrid, 1979, Tomo II 
[1976], cap. VIII. 
45 SCG, III, caps. 71 a 94; ST, I, Q. 44, 45 y 46, y I, Q. 104 y 105. 
46 Ver Zimmermann, E.: “Hayek, la evolución cultural y sus críticos”, Libertas (1987), 
Nro. 6. 
47 Ver, al respecto, “Scientism and the Study of Society”[1942], en The Counter-
Revolution of Science, Liberty Press, Indianapolis, 1979, y “The Theory of Complex 
Phenomena” [1964], en Studies in Philosophy, Politics and Economics, University of 
Chicago Press, 1967. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 139

No se trata sólo de decir que, si la ley (law68) surge espontá-
neamente, entonces ello no será contradictorio con una noción de ley 
natural que tenga su base en la naturaleza humana. La relación es más 
profunda. Se trata de afirmar, in abstracto, que la relación entre la ley 
como orden espontáneo y Tomás es mucho mayor que su relación 
con un sistema codificado y con un constructivismo en las institucio-
nes humanas. 

Esa afirmación se basa, en gran parte, en elementos que 
hemos visto en el primer punto. Si la ley humana se basa en actos de 
prudencia; si estos actos de prudencia jurídica implican delimitaciones 
diversas para el grado de tolerancia de la ley, ello choca con una con-
cepción racionalista de ley natural69, en la cual no sólo habría una 
contraposición con la ley eterna (problema que tiene también Hayek, 
pero no por racionalista constructivista70, sino por su neokantismo71) 
sino sobre todo una pretensión de legislar deductivamente, a priori de 
circunstancias de lugar y tiempo, sobre ciertas áreas. Lo cual lleva a 
una mentalidad intervencionista72. En qué sentido? En el sentido de 
pretender hacer una especie de reglamento a priori del surgimiento de 
los conflictos, y no confiar en la resolución de los mismos vía judicial 
una vez que éstos se han planteado73. Como decía Popper: “¿Debe-

                                                           
68 Ponemos “law” entre paréntesis porque con esa palabra Hayek se está refiriendo al 
Derecho, esto es, normas generales de conducta justa donde se encuentran los dere-
chos individuales, que no debe ser confundido con “legislación”, que son las regla-
mentaciones que emergen de los poderes legislativos. En los países latinos damos en 
general este último sentido al término “ley”. 
69 Al respecto, ver Abbagnano, Historia de la Filosofía, Montaner y Simón, Barcelona, 
1978, tomo II. 
70 Si hay algo que está diseminado en todas las obras de Hayek, es su crítica al racio-
nalismo constructivista. Conjeturo que muchos amigos míos tomistas me dirían: “si, 
pero él también incurrió en errores del racionalismo iluminista”. Si, claro, todos estos 
pensadores son fruto de una modernidad mezclada con el iluminismo, y a pesar de 
ello han criticado lo peor del iluminismo (la pretensión de construir una sociedad a 
priori de sus tradiciones, por ejemplo). Qué pretenden? Qué más pretenden? Un 
certificado de pureza metafísica tomista firmado por Cornelio Fabro? 
71 Que se observa sobre todo en su ensayo “La primacía de lo abstracto” [1969] en 
Nuevos estudios en filosofía, política, economía e historia de las ideas; Eudeba, Bue-
nos Aires, 1981. 
72 Al respecto ver Rojas, R.: “El orden jurídico espontáneo”, Libertas (1990), Nro. 13. 
73 En la Argentina, tan llena de reglamentos a priori, que los juristas llaman códigos, 
esta mentalidad está tan extendida, que a las personas les resultad inconcebible una 
determinada actividad sin una “ley”, código o reglamente que la estructure previa-



Gabriel J. Zanotti 
 

 140

mos impedir a un pianista que estudie o debemos privar a un vecino 
de una siesta tranquila? Estos problemas sólo pueden ser resueltos en 
la práctica apelando a las tradiciones y costumbres existentes…”74.  

Pues bien: in abstracto, esa mentalidad apriorista en el orden 
jurídico deja de lado la prudencia, las infinitas circunstancias que sólo 
una acumulación paulatina de sentencias judiciales puede limitada-
mente tratar. Y si se deja de lado la prudencia, se deja de lado un 
aspecto esencial de la filosofía del derecho de Santo Tomás. Decimos 
in abstracto porque, en lo concreto de la historia, en lo concreto de 
las circunstancias y las costumbres, los sistemas codificados pueden 
funcionar, a pesar de ellos mismos.  

Con respecto a los constructivismo en las instituciones 
humanas, la tentación común a todos ellos –aún en el caso de lo que 
se quiera “construir” sea una sociedad liberal- es que una sola mente 
humana puede planear una sociedad ideal. Ese es el punto. Hayek no 
se opone a propuestas concretas para mejorar el orden social; no hay 
en él un tradicionalismo irracionalista75. Lo que hay es la conciencia 
de que las mejores propuestas no son sino ríos que conducen a mares 
desconocidos para cualquier ser humano en particular, y sólo conoci-
dos –agregamos nosotros- por Dios. Y eso está basado en la limita-
ción del conocimiento humano. Esa limitación del conocimiento es 
perfectamente compatible con las bases del realismo moderado de 
Santo Tomás, donde sólo Dios conoce absolutamente las esencias y 
                                                                                                                        
mente. Supongamos que en general, en los comercios minoristas, surgiera la costum-
bre de instalar determinadas luces para embellecer al lugar. Si las luces en cuestión 
son muchas, o su instalación causa tales o cuales problemas, el clamor general será un 
reglamento municipal para los mismos. No se concibe otra cosa. Cuando, en realidad, 
si la instalación en cuestión es conflictiva con algún derecho, lo “natural” sería ir a un 
juez para que éste dictamine. Esto es esencial para la progresiva internalización de 
externalidades negativas en una sociedad libre. In abstracto, una sociedad libre sólo 
necesita una constitución federal y, tal vez, un código penal federal, como mucho. 
Dadas esas pautas generales, por qué o para qué un código civil, comercial, de indus-
tria, de minería, etc? In concreto, la dificultad de lo que estamos diciendo es que la 
mentalidad contraria está tan arraigada que la sola propuesta de esto sería considerada 
la de un lunático total. Uno no se enfrentaría sólo con la dirigencia política, sino con 
toda la población en general. 
74 Ver nota 5. 
75 El mismo propuso una reforma institucional importante, en el tomo III de Dere-
cho, Legislación y Libertad. No importa debatir ahora si la propuesta fue acertada o 
no: lo importante es ver que no hay contradicción entre proponer reformas mientras 
éstas no sean utopías de la sociedad perfecta. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 141

el orden del universo. La evolución progresiva de las instituciones 
humanas es perfectamente coherente con una armonía razón/fe co-
mo la de Santo Tomás, en la cual la inteligencia humana, mediante su 
prudencia, es fuente de esperanza para un mejoramiento progresivo 
de este mundo; pero, a su vez, lo limitado de su conocimiento, junto 
con la herida del pecado, implica una advertencia para cualquier gru-
po de autoiluminados que en nombre de las mejores intenciones 
diseñen a priori una sociedad perfecta, e intenten borrar por la fuerza 
a todo lo que no encaja con su esquema. Actitud tan fuertemente 
idealista no encuentra fundamento alguno en la gnoseología de Santo 
Tomás de Aquino76. 

 
D. Conclusión 
 

La ley natural de Santo Tomás nada tiene que ver con un ra-
cionalismo constructivista. Incluye en sí tanto la noción de la coope-
ración social como la noción de una evolución progresiva del orden 
social, fundado en la prudencia y en la tolerancia. Lo cual tiene mu-
cho que ver con el diálogo entre tradiciones que a veces padecen de 
graves malentendidos. 

 
7.  Mises y el Cristianismo* 
 

A. Bases filosóficas de Mises 
 
Para establecer adecuadamente el conflicto que siempre se 

presenta entre una primera lectura de Ludwid von Mises y una cos-
movisión cristiana, hay que establecer sus bases filosóficas. 

En primer lugar, Mises es neokantiano. Las nociones medio-
fin, fundamentales para su teoría de la acción humana, tanto como las 
nociones lógicas, son categorías a priori77.  

En segundo lugar, hay en Mises un peculiar utilitarismo y una 
explícita negación de la tesis tradicional de la ley natural78. Decimos 
“peculiar” porque no es un utilitarismo de los habitualmente conoci-

                                                           
76 Al respecto es importante el libro de Spaemann, Crítica de las utopías políticas, 
Eunsa, Navarra, 1980. 
77 Ver La acción humna, [1949], Sopec, Madrid, 1968, Cap. II, sobre todo, el punto 2. 
78 Op. Cit., cap. XXVII, punto 3. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 142

dos, sino la afirmación de que lo bueno o lo malo se reduce a los 
medios necesarios para el mantenimiento de la cooperación social79. 
Allí el problema no es la noción de los medios para la cooperación 
social, sino el reduccionismo con el cual ello está afirmado. Su utilita-
rismo es “principista”, no se trata de la mayor felicidad para el mayor 
número, pero aún así su problema es la negación de la ley natural.  

En tercer lugar, su neokantismo le produce, consecuente-
mente, un agnosticismo con repecto a la posibilidad de valoraciones 
objetivas y últimas en el orden moral. Mises argumenta clara y cohe-
rentemente que ante la imposibilidad racional de establecer un fin 
último para todos los seres humanos80, la salida es precisamente el 
utilitarismo referido anteriormente. 

Todo este agnosticismo gnoseológico y metafísico no hubie-
ra sido un grave problema si Mises lo hubiera presentado en escritos 
filosóficos aislados de su teoría económica. Pero no fue así, y no por 
un defecto. Es una virtud de los pensadores de la escuela austríaca 
que ellos presenten sus posiciones económicas unidas a los proble-
mas metodológicos de la escuela, y éstos, a su vez, unidos, como en sí 
lo están, al trasfondo filosófico que los sostiene. Por ende, el proble-
ma central consiste en que la economía de Mises depende de su 
praxeología, esto es, su teoría general de la acción humana, y ésta, a 
su vez, aparece en los textos de Mises indiscerniblemente mezclada 
con su agnosticismo, su utilitarismo y su neokantismo de base. Por 
ende, es natural que no sea tan fácil distinguir las cosas. Cualquier 
filósofo cristiano advertirá todas esas posiciones en los primeros e 
importantísimos capítulos de La Acción Humana81, y dirá que Mises 
mismo sostiene que todo lo que sigue es un resultado de lo anterior. 
Por ende, el conflicto entre Mises y una cosmovisión cristiana no es 
gratuito. Por supuesto que los filósofos cristianos no se han caracte-
rizado, en general, por tratar de establecer una línea de diálogo, dado 
sobre todo el problema ideológico que hay detrás de todo esto. Pero 
el problema es que estamos ante un autor que de modo claro y distin-
to une sus bases filosóficas con sus aportes epistemológicos, filosófi-
co-sociales y económicos. He allí la cuestión. 

 

                                                           
79 Idem. Ver También Teoría e historia [1957], Unión Editorial, Madrid, 1965. 
80 Op. Cit, cap. 4. 
81 Op. Cit. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 143

B. Bases para el diálogo 
 

Nuestra tesis será que varias de las posiciones misianas en 
economía, filosofía de las ciencias y filosofía política no son en sí 
incompatibles con el eje central de una cosmovisión cristiano-
católica, aunque Mises mismo no lo haya considerado así. 

 
B.1. La praxeología de Mises es en sí misma compatible con el eje 

central de la filosofía de Santo Tomás de Aquino 
 

En varias oportunidades hemos presentado esta tesis82, lo 
cual fue, por otra parte, la contestación a la única crítica seria y fun-
dada que en la Argentina se hizo a mi libro Economía de mercado y 
Doctrina Social de la Iglesia83. En efecto, si allí afirmaba yo que los 
aportes técnicos de la escuela austríaca de economía –y la impronta 
que yo le daba era fuertemente misiana, y sigue siendo- eran en sí 
mismos separables de cuestiones filosóficas de sus autores que cho-
caban, efectivamente, con los principios de la Doctrina Social de la 
Iglesia, entonces yo me enfrentaba con esta dificultad: la economía de 
mercado fundada en Mises se basa en su praxeología y ésta, a su vez, 
en el agnosticismo misiano. Entonces? 

Pues que no es así. La praxeología es el estudio de la conduc-
ta humana desde el punto de vista de las consecuencias lógicas de la 
descripción de acción humana. Entre esas consecuencias lógicas se 
encuentran cuestiones tan importantes como la teoría del valor, la 
teoría del interés, etc. Ahora bien: la acción racional es caracterizada 
por Mises como el paso de una situación menos satisfactoria a otra 
más satisfactoria. Y el punto es que ello, a su vez, puede inferirse de 
que todo agente obra por un fin que es un bien para el agente, como 

                                                           
82 En nuestra tesis Fundamentos filosóficos y epistemológicos de la Praxeología, 
presentada a la Universidad Católica Argentina, Marzo de 1990, publicada con el 
mismo título en Libertas, (1990), Nro. 13; en “La filosofía cristiana y el pensamiento 
de Ludwig von Mises”, en Libertas (1986), Nro. 5; en “Caminos abiertos I”, en Liber-
tas (1996), Nro. 25; en Epistemologia da economia, Pontificia Universidade Catolica 
Do Rio Grande Do Sul, Porto Alegre, 1997; en “Misesian Praxeology and Christian 
Philosophy”, en The Journal Of Markets & Morality (1998), Nro. 1. y en “Ludwig 
von Mises y la filosofía cristiana”, en Estudios Públicos (1986), Nro. 21. 
83 Editorial de Belgrano, Buenos Aires, 1985.  



Gabriel J. Zanotti 
 

 144

claramente establece Santo Tomás84. El fin por el cual la persona 
obra puede ser egoísta o altruísta (en sentido moral), pero eso no 
obsta para que sea una situación más satisfactoria. Porque, aún en el 
caso de la acción huamana más desinteresada, la situación más satis-
factoria que se obtiene es el perfeccionamiento moral de la persona 
como fruto de su amor de benevolencia85. Por otra parte, aunque el 
fin buscado sea inmoral, sigue siendo una situación más satisfactoria 
buscada, pues lo malo se busca sub rationi boni (bajo razón de bien)86 
aunque se obtenga una pérdida desde un punto de vista moral. Por 
otra parte, aunque Mises haya pensado lo contrario, la teoría del valor 
subjetivo en economía nada tiene que ver con una subjetividad de 
valores morales. Una acción humana es valiosa moralmente según 
esté adecuada a su fin último, Dios87, y eso no presenta ninguna con-
tradicción con que una mercancía carezca de valor en el mercado en 
caso de que su demanda sea cero88. 
 
B.2. La cooperación social de Mises no es en sí misma contradictoria 

con la ley natural de Santo Tomás 
 

Cuando Tomás plantea la ley natural, no habla sólo de la na-
turaleza humana in abstracto, sino que habla de las inclinaciones bási-
cas de nuestra naturaleza. Es una detalle inadvertido que, cuando se 
                                                           
84 En SCG (Summa Contra Gentes), libro III, caps. 2 y 3. 
85 La única objeción seria que hemos recibido, tan caritativamente hecha que no 
parece objeción, fue realizada por Ricardo Crespo, quien me señaló que este “ensam-
ble” tomista en Mises convierte a la teoría de la acción humana de Mises en la de 
Santo Tomás, con lo cual ya no estamos en Mises, sino en Tomás. Crespo me señala, 
además, que en este caso se trata de lo que yo digo, y no de lo que dice Mises. Lo más 
importante que tenemos para decir a nuestro amigo Ricardo es que la praxeología es 
de Mises, no de Tomás, y menos aún mía; pero, sobre todo, desde la teoría del pro-
blema de comunicación de paradigmas de Kuhn, rectamente entendida, debemos 
decir que es obvio que cuando un paradigma (tomista en este caso) re-interpreta a 
otra paradigma (misiano) es obvio que no puede hacerse sin un costo en la pérdida de 
sentido, pero en este caso esa pérdida se convierte en una ganancia: la base metafísica 
y antropológica de la praxeología de Mises. En última instancia, es obvio que la 
praxeología de Mises basado en Tomás ya no es la misma que la de Mises: es mejor. 
86 SCG, III, 4. 
87 ST, I-II, Q. I y II. 
88 Además, una mercadería que en el mercado no tenga ningún valor porque nadie la 
demanda puede tener otro tipo de valores objetivos, además de los morales: estéticos 
e intelectuales. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 145

refiere a las inclinaciones racionales, habla de la tendencia “a conocer 
la verdad sobre Dios y a vivir en sociedad”89. De lo cual puede infe-
rirse que todo lo que atenta contra la sociabilidad natural del hombre 
atenta contra el desarrollo de la sociedad y, por ende, contra la natu-
raleza humana. Pero esta interpretación está explícitamente afirmada 
por Tomás: “….aquellas cosas sin las cuales no puede conservarse la 
sociedad humana son naturalmente convenientes al hombre”90. 
Nuestra conclusión es lo siguiente: aquello que tiene “necesidad de 
medio”91 para el desarrollo de la sociedad humana forma parte de la 
ley natural. Por ende, la cooperación social de la que habla Mises está 
en sí incluída en la ley y el derecho natural. Fundamentar un derecho 
natural, en cuanto secundario92, en su utilidad social así entendida, es 
claramente compatible con una filosofía cristiana donde la sociabili-
dad del hombre es esencial a su naturaleza.  

Cabe agregar, además, que Mises explica el paso de la compe-
tencia biológica del reino animal a la cooperación social humana por 
la escasez de recursos93. Ha pasado inadvertida también la clara co-
nexión con el pensamiento del Aquinate en este punto: “El hombre 
es por naturaleza un animal político o social; cosa que ciertamente se 
pone de manifiesto en que un solo hombre no se bastaría a sí mismo, 
si viviese solo, en razón de que la natureleza en muy pocas cosas ha 
provisto al hombre suficientemente, dándole una razón por la cual 
pueda procurarse las cosas necesarias para la vida, como ser el ali-
mento, el vestido y otras semejantes, para obrar todas las cuales no 
basta un solo hombre; por lo cual ha sido naturalmente dispuesto que 
el hombre viva en sociedad.”94. 

                                                           
89 ST, I-II, Q. 94, a. 2c. 
90 SCG, III, 129. Versión castellana de María Mercedes Bergadá, Club de Lectores, 
Buenos Aires, 1951. 
91 ST, I, Q. 82, a. 1c. 
92 “En cuanto secundario” es una denominación tomista de fines del siglo pasado. 
Refiere a aquellas cuestiones de ley natural que implican una deducción adicional a 
partir de las inclinaciones básicas de la ley natural. Con respecto al caso de la propie-
dad, ver Hoffner, J.: Manual de Doctrina Social Cristiana (Rialp, Madrid, 1974), 
sección 3ra., punto 4. El paso adicional que damos nosotros (el agregado del tema del 
cálculo económico, en el punto siguiente) permitiría hablar de un derecho natural 
terciario o cuaternario, en cuanto tiene la mediación de una determinada ciencia social 
en determinada época. 
93 La acción humana, op. Cit., cap. VIII. 
94 SCG, III, 85. Versión castellana, idem. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 146

Todo esto que venimos diciendo es de suma importancia pa-
ra la fundamentación del derecho de propiedad. 
 
B.3. La fundamentación misiana del derecho de propiedad en la co-

operación social es plenamente compatible con la fundamenta-
ción tomista de la propiedad. 

 
Innumerables han sido los debates y posiciones sobre la fun-

damentación del derecho de propiedad. Desde Locke hasta Bucha-
nan, Nozick y Kirzner95, la lista sería interminable. Pero se observa 
una oscilación entre los que fundamentan la propiedad por sus con-
secuencias beneficiosas para el orden social, y aquellos que la funda-
mentan en la naturaleza humana, independientemente de sus conse-
cuencias. 

Santo Tomás supera límpidamente este debate entre lo que 
hoy llamaríamos consecuencialismo y deontologismo moral respecto 
de la propiedad. Si bien en su época no había distinción entre bienes 
de consumo y de producción, lo importante es que la propiedad no 
aparece como un principio fundamental de la ley natural, sino una 
invención de la razón humana no contraria al derecho natural96. Por 
ello a fines del siglo XIX algunos afirmaron que era “antitomista” el 
fundamento de León XIII de la propiedad como derecho natural, lo 
cual dio como resultado la distinción, en cuanto a propiedad se refie-
re, entre derecho natural primario y secundario97, siendo este último 
una deducción posterior a partir de los principios básicos de la natu-
raleza humana. Por ende, que la fundamentación de la propiedad radique en su 

                                                           
95 Buchanan, J.M.: The Limits of Liberty, University of Chicago Press, 1975; Nozick, 
R.: Anarchy, State and Utopia, Basic Books, New York, 1974; Kirzner, I.M.: Discov-
ery, Capitalism and Distributive Justice, Basil Blackwell, 1989. 
96 ST, II-II, Q. 66, a. 2 ad 1. Hay que tener mucho cuidado con los términos aquí, y 
las mediaciones hermenéuticas implicadas en dos horizontes de precomprensión 
distintos. El término utilizado por Tomás, en la versión latina (Marietti, Roma, 1963) 
es “adinventionem”. Cuando nosotros, desde nuestro horizonte cultural, leemos 
“invención” nos imaginamos al inventor, a “alguien que inventó algo”, lo cual nos 
puede dar una lectura racionalista de este párrafo de Tomás. Al contrario, en su 
tradición, la via inventionis, tanto en lo especulativo como en lo práctico, siempre es un 
ir-hacia, un encontrar, un desarrollo progresivo. Lo afirmado por Tomás no es por 
ende contradictorio con un desarrollo progresivo de instituciones humanas donde la 
propiedad ha ido evolucionando durante siglos. 
97 Ver Hoffner, op. Cit. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 147

utilidad social no le quita, sino que le otorga, su carácter de derecho natural se-
cundario. Ahora bien: en qué fundamenta Mises la propiedad privada 
de los medios de producción? En su utilidad a la cooperación social, 
en su “necesidad de medio” para la realización del cálculo económi-
co98. La conclusión, desde un punto de vista iusnaturalista, es clara: 
los aportes de Mises a la fundamentación de la propiedad privada 
sobre la base de su teoría del cálculo económico dan más fuerza aún a 
la fundamentación de la propiedad privada como derecho natural 
secundario. La combinación de Mises y Tomás, en este punto, permi-
te superar el debate entre consecuencialismo y deontologismo moral 
en este caso, y terminar con unsuperables aporías sobre la adquisión 
originaria, el trabajo y otras cuestiones.  
 
B.4. El dualismo metodológico de Mises es claramente compatible 

con el libre albedrío afirmado por toda filosofía cristiana. 
 

Como se sabe, Mises divide a las ciencias en naturales y cien-
cias de la acción humana, y estas últimas, en praxeología e historia99. 
Lejos está de nuestra intención establecer un paralelismo entre los 
detalles técnicos de estas discusiones y la visión cristiana del mundo 
(que, así como no tiene una economía revelada, tampoco tiene una 
epistemología revelada) sino sólo llamar la atención sobre un detalle: 
aunque el dualismo metodológico de Mises haya sido exagerado100, 
                                                           
98 Mises, L. von: El socialismo [1922], Instituto de Publicaciones Navales, Buenos 
Aires, 1968, y La acción humana, op. Cit., cap. 26. 
99 Op. Cit, cap. II; ver, también, sobre su epistemología en general, Epistemological 
Problems of Economics [1933], New York University Press, 1981, y The Ultimate 
Foundation of Economic Science [1962], Sheed Andrews and McMeel, Inc., 1978. 
100 Lo que queremos decir es lo siguiente: Mises afirmó que en ciencias sociales no 
era posible ningún tipo de testeo empírico dado que tenía in mente la versión positi-
vista (NO porque él fuera positivista) del testeo empírico, a saber, aquella donde no 
hay interpretación y distingue ingenuamente entre enunciados teóricos y observacio-
nales. Desde esa perspectiva del testeo empírico, es obvio que es imposible en cien-
cias sociales, pero, después del debate Popper-Kuhn-Lakatos-Feyerabend, ese tipo de 
testeo empírico es imposible absolutamente, y es imposible también, por ende, en cien-
cias naturales. Lo que estas últimas hacen es una hermenéutica de lo empírico, dada la 
carga de teoría (“Theory-ladenness”) de la base empírica. Y, por ende, es obvio que 
las ciencias sociales mucho más interpretan sus “datos” desde lo teórico, dado que la 
interpretación fenomenológica de las motivaciones del mundo espiritual (Husserl) es 
esencial para la elaboración de sus conjeturas generales. Por lo tanto, lo que Mises 
hizo en su época fue totalmente comprensible. Las ciencias sociales están abiertas a 



Gabriel J. Zanotti 
 

 148

tiene sin embargo como una de sus bases al libre albedrío, afirmado 
por Mises, aunque su demostración sea incorrecta e incompleta al lado 
de la de Santo Tomás101. Y ese libre albedrío es la base para unas cien-
cias sociales que nada tienen que ver con el neopositivismo, lo cual 
establece una línea de diálogo importante con la filosofía social cristia-
na, pero inadvertido por los problemas arriba referidos. Por otra parte, 
el análisis praxeológico, que en nuestra opinión es el gran aporte de 
Mises a las ciencias sociales102, no niega el libre albedrío, sino que lo 
supone103. Las deducciones necesarias de la praxeología son deduccio-
nes a partir de valoraciones libremente establecidas. En la deducción de la 
ley de la utilidad marginal, esto se ve claramente104. 

 
C. La economía de mercado 

 
Hemos dicho varias veces que los aportes técnicos de la teo-

ría del proceso de mercado son opinables en relación a la fe. Pero la 
economía de mercado en Mises tiene una peculiar impostación, pues 
está basada en su teoría de la acción racional, la cooperación social, la 
utilidad social del derecho de propiedad y su epistemología. Ahora 
bien, hemos visto que ninguno de esos elementos es contradictorio 
con una filosofía cristiana fundamental, por más que Mises mismo 
los haya presentado de algún modo así. Por ende, queda abierto, para 
el filósofo cristiano, el análisis del proceso de mercado tal cual lo 
presenta Mises, limpiado ya el terreno de todos esos malentendidos. 
Por ende, yo lo invito a que descubra un mercado libre que, sobre la 

                                                                                                                        
cierto tipo de testeo empírico, pero sólo después que éste es re-interpretado desde la 
fenomenología, la praxeología y la hermenéutica realista del método hipotético de-
ductivo. Hemos esbozado algo de esto en nuestro artículo “Hacia una fenomenología 
de las ciencias sociales”, en Derecho y Opinión, (1997), Nro. 5. 
101 Efectivamente, las afirmaciones de Mises al respecto (Teoría e historia, op. Cit., 
cap. 5) se quedan cortas en comparación a la fundamentación metafísica del libre 
albedrío en Sto. Tomás, pero pedirle esa metafísica a Mises es irrelevante. No hay que 
pedile lo que no tiene. Hay que dárselo.  
102 Ver nuestro art. “Hacia una fenomenología de las ciencias sociales”, op. Cit, nota 
24. 
103 Hemos desarrollado en detalle este tema en nuestro art. “La filosofía cristiana y el 
pensamiento de Ludwig von Mises”, op. Cit., nota 6. 
104 La deducción de la ley de la utilidad marginal es a partir de una escala de fines y 
medios libremente establecidos por el sujeto actuante. Ver nuestra tesis “Fundamen-
tos…”, op. Cit., nota 6. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 149

base de la incertidumbre de la acción humana y la propiedad privada 
de los medios de producción, tiende a acercar los siempre escasos 
recursos a las necesidades de la demanda, lo cual es parte esencial del bien 
común y la función social de la propiedad. Lo invito también a descubrir a 
un Mises que, en 1927105 y en 1949, en la parte sexta de su tratado de 
economía106, describe y por ende predice las consecuencias del intervencionismo 
global y del nacionalismo que estamos padeciendo hoy, que absolutamente lejos 
están de ser un “capitalismo global”. Frente a la miseria que nos rodea, 
frente a los refugiados sin hogar, frente a los muchos sufrimientos 
que estaría en nuestras manos evitar, no creo que sea una vana invita-
ción. La economía de mercado no es el cielo en la tierra, contraria-
mente a lo que muchos cristianos pensaron del socialismo. Es, nada 
más, un sistema que tiene los pies en la tierra, una tierra que siempre 
es camino hacia el cielo. 

 

                                                           
105 En su gran y olvidada obra de filosofía política, programática y profética, Libera-
lismo [1927]; Unión Editorial, Madrid, 1977. 
106 La acción humana, op. Cit. En esa parte trata sobre el mercado intervenido. Su 
lectura es una explicación asombrosa de lo que hoy está pasando. Nos espera, conjetu-
ramos, un largo período de soledad intelectual a los partidarios de la escuela austríaca, 
si los promotores de los desastres internacionales de hoy en día lo siguen haciendo en 
nombre de un supuesto capitalismo globalizado. Pero Mises nos dio un ejemplo de 
vida y honestidad intelectual. Se puso a re-escribir su tratado de economía en la 
soledad del exilio y en la total soledad intelectual. Si no hubiera sido por su grandeza 
moral e intelectual, la nueva generación de economistas austríacos en los EEUU, 
liderados por I.M. Kirzner, no hubiera surgido nunca. 



 
 

 



 151

Apéndice 
Versión latina oficial de las citas de los documentos del Magisterio utilizados 

 
Advertencia  
 
Las citas serán colocadas en el mismo orden en el que fueron 

citadas en el texto, con el mismo número con el cual fueron citadas. 
 
(2): “...Ast renuntiare nullatenus potest muneri sibo a Deo 

concredito, ut auctoritatem interponat suam non iis quidem, quae 
artis sunt, ad quae neque mediis aptis est instructa nec officio prae-
dita: sed in iis omnibus quae ad regulam morum referentur” (DP, Op. 
Cit.).  

(10): “Origine e scopo essenziale della vita sociale vuol essere 
la conservazione, lo sviluppo e il perfezionamento della persona 
umana....”. “...La ragione, iluminata dalla fede, assegna alle singole 
persone e particolari societá nell’organizzazione sociale un posto fiso 
e nobile; e sa, per parlare solo del piú importante, che tuta 1’attivitá 
dello Stato, politica ed economica serve per 1’attuazione duratura del 
bene comune; cidé, di quelle esterne condizioni, le quali sono neces-
sarie all’insieme dei cittadini per lo sviluppo delle loro qualitá e dei 
loro uffici, della loro vita materiale, intellettuale e religiosa...”. En ita-
liano en las Acta Apostolicae Sedis. AAS vol. 35, 1943. 

(11): “...commune omnium bonum summam complecti ea-
rum vitae socialis condicionum, quibus homines suam ipsorum per-
fectionem possent plenius atque expeditius consequi”. AAS vol. 55, 
1963, p. 259. 

(14): “...Cum societatis commune bonum, quod est summa 
earum vitae socialis condicionum, quibus homines suam ipsorum 
perfectionem possunt plenius atque expeditus consequi, maxime in 
humanae personae servatis iuribus et officiis consistat...” (Vaticano 
II: Constituciones, Decretos, y Declaraciones; BAC, Madrid, 1965). La cita 
anterior de Juan XXIII es la siguiente: “...Verum cum nostra hac 
aetate commune bonum maxime in humanae personae servatis iuri-
bus et officiis consistere putetur, ...”. AAS vol. 55, 1963, p. 273. 

(15): “...gonum illud coomune, cui publicae auctoritates Civi-
tatis serviunt, plene efficitur tantummodo, cum cives de suis iuribus 
sunt securi...”. AAS vol. 71-1, 1979, p. 299. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 152

(17): “...Or, si 1’on ne peut aujourd ‘hui nier à i1’Etat un 
droit que lui refusait le libéralisme, il n’en reste pas moins vrai que sa 
tâche n’est pas, en principe, d’assumer directement les fonctions éco-
nomiques, culturelles et sociales qui relévent d’autres compéten-
ces;...”. AAS vol. 46, 1954, p. 486. En francés en las Actas. 

(18): “...sicut quae a singularibus hominibus proprio marte et 
propria industria possunt perfici, nefas est eisdem eripere et commu-
nitati demandare, ita quae a minoribus et inferioribus communitati-
bus effici praestarique possunt, ea ad maiorem et altiorem societatem 
avocare iniuria est simulque grave damnum ac recti ordinis perturba-
tio; cum socialis quaevis opera vi naturaque sua subsidium afferre 
membris corporis socialis debeat, numquam vero destruere et absor-
bere”. (DP, Op. Cit.). 

(20): “...Tutelare 1’intangibile campo dei diritti della persona 
humana e renderle agevole il compimento dei suoi doveri vuol essere 
offìcio essenziale di ogni pubblìco potere. Non é forse questo che 
porta con sé il significato genuino del bene comune, che lo Stato é 
chiamato a promuovere?”. AAS Vol. 33, 1941, p. 200. En italiano en 
las Actas. 

(22): “Illud praeterea humanae dignitas personae exigit, ut in 
agendo homo propio consilio et libertate fruatur. Quocirca, si de 
civium coniunctione agitur, est profecto cur ipse iura colat, officia 
servet, atque, in innumeris operibus exercendis, aliis sociam tribuat 
operam, suo praesertim impulsu et consulto; ita scilicet ut suo quis-
que instituto, iudicio, officiisque conscientia agat, iam non commotus 
coercitione vel sollicitatione extrinsecus plerumque adductis; quan-
doquidem, si qua hominum societas una ratione virium est instituta, 
ea nihil humani in se habere dicenda est, utpote in qua homines a 
libertate cohibeantur, qui contra ad vitae progressus, ad perfectio-
nemque assequendam apte ipsi incitandi sunt". AAS vol. 55, p. 265. 

(24): “...L’économie -pas plus d’ailleurs qu’aucune autre 
branche de 1’activité humaine- n’est de sa nature une institution 
d’Etat; elle est, à 1’inverse, le produit vivant de la libre iniciative des 
individus et de leurs groupes librement constitués”. AAS vol. 41, p. 
285. En francés en las Actas. 

(27): “...Verum simul etiam discrepat a consiliis capitalismi, 
quemadmodum is reversa exercetur in consuetudine liberalismi nec-
non in rei politicas tractandae formis inde manantibus. Hoc altero in 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 153

casu discrimen in eo consistit quod aliter ius possessionis ipsum in-
teligitur. Nunquam traditio christiana ius illud affirmavit veluti abso-
lutum et inviolabile. Contra vero id accepit semper latiore in ambitu 
communis omnium iuris ad bona totius creationis adhibenda: videli-
cet ius privuti dominii, quatenus iuri usus communis destinationique 
bonorum universali subicitur”.AAS vol. 73, p. 613. 

(31): “...Ipsa autem propietas privata et indocem socialem 
natura sua habet, quae, in communis destinationis bonorum lege 
fùndatur”. Vaticano II, Op. Cit. 

(35): “Siquidem ius privati dominii, etiam quod ad res attinet 
gignendis bonis tributas, per omne tempus valet, utpote quod in ipsa 
contineatur rerum natura, qua docemur singulares homines priores 
esse civili societate, atque adeo civilem societatem ad hominem tam-
quam ad terminum dirigi oportere”. DP, Op. Cit; N° 109. 

(36): “...La fidélité des gouvernants à cet idéal sera au surplus 
leur meilleure sauvegarde contre la double tentation qui les guette 
devant l’ampleur croissante de leur tâche: tentation de faiblesse, qui 
les ferait abdiquer sous la pression conjuguée des hommes et des 
événements; tentation inverse d’étatisme, par laquelle les Pouvoirs 
publics se substitueraient indûment aux libres initiatives privées pour 
régir de façon inmédiate 1’économie sociale et les autres branches de 
l’activité humaine”. En francés en las Actas. AAS vol. 46, 1954, p. 
486. 

(37): “...Atque initio statuendum est in rerum oeco-
nomicarum provincia priores tribuendas esse partes privatae singula-
rium hominum industriae, qui quidem vel solim agant, vel cum aliis 
multiplici ratione consocientur, ad communia commoda sibi compa-
randa”. DP, Op. Cit., N° 51. 

(39): “...At liberum certamen, quamquam dum certis finibus 
contineatur, aequum sit et sanv utile, rem oeoonomicam dirigere 
plane nequit;...”. DP, Op. cit. 

(49): “...Bona privatim possidere, quod haulo antce vidimus, 
ius est homini naturale: eoque uti iure, maxime in societate vitae, non 
fas modo est, sed plane necessarium. Licitum est, quod homo propria 
possideat. Et est etiam necessarium ad humanam vitam. At vero si 
illud quaeratur, qualem esse usum bonorum necesse sit, Ecclesia 
quidem sine ulla dibitatione respondet: quantum ad hoc, non debet 
homo habere res exteriores ut proprias, sed ut communes, ut scilicet 



Gabriel J. Zanotti 
 

 154

de facili aliquis eas communicet in necessitate aliorum. Unde Apostu-
lus dicit: divitibus huius saeculi praecipe...facile tribuere, commu-
nicare Nemo certe opitulari aliis de eo iubetur, quod ad usus pertineat 
cum suos tum suorum necessarios: immo nee tradere aliis quo ipse 
egeat ad id servandum quod personae conveniat, quodque deceat: 
nullus enim inconvenienter vivere debet. Sed ubi necessitati satis et 
decoro datum, afficium est de eo quoel superat gratificari indigen-
tibus. Quo superest, date eleemosynam. Non iustitiae, excepto in 
rebus extremis, officia ista sunt, sed caritatis christianae, quam pro-
fecto lege agendo pretere ius non est. Sed legibus iudiciisque homi-
num lex antecedit iudicumque Christi Dei,...”. DP, Op. Cit. 

(51): “...Ut autem controversiis, quae de dominio officiisque 
eidem inhaerentibus agitari coeperunt, certos limites ponamus, fun-
damenti instar praemittendum est, auod Leo XIII constituit, ius 
nempe proprietatis ab eius usu distingui. Etenim possessionum divi-
sionem sancte servare neque, proprii dominii limites excedendo, 
alienum ius invadere iustitia illa iubet, quae commutativa audit; domi-
nos autem re sua non uti nisi honeste, non huius est iustitiae, sed 
aliarum virtutum, quarum officia ‘lege agendo petere ius non est.’ 
Quare immerito pronuntiat quidam dominium honestumque eius 
usum iisdem contineri limitibus; multoque magis a veritate abhorret, 
ipso abusu vel nonusu ius proprietatis perimi aut amitti”. DP, Op. 
Cit. 

(52): “...Fortunam autem suam rite et iuste amplificare non 
prohibentur quicumque ad bona progignenda dant operam, immo 
aequum est, ut qui communitati deservit eamque reddit ditiorem, ex 
auctis communicatis bonis ipse quoque pro sua condicione ditior fiat, 
dummodo haec omnia cum debito erga Dei leges obsequio et illaesis 
aliorum iuribus quaerantur et secundum fidei et rectae rationis ordi-
nem adhibeantur”. DP, Op. Cit., N° 136. 

(59): “Illud itaque statuatur primo loco, ferendam esse condi-
tionem humanam: ima summis paria fieri in civili societate non posse. 
Agitant id quidem Socialistae: sed omnis est contra rerum naturam 
vana contentio. Sunt enim in hominibus maximae plurimaeque natura 
dissimilitudines: non omnium paria ingenia sunt, non sollertia, non 
vnletudo, non vires: quarum rerum necessarium discrimen sua sponte 
sequitur fortuna dispar. Idque plane ad tisus cum privatorum tum 
communitatis accommodate; indiget enim varia ad res gerendas facul-



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 155

tate diversisque muneribus vita communis; ad quae fungenda munera 
potissimum impelluntur homines differentia rei cuiusque familiaris”. 
DP, Op. Cit. 

(60): “...Praeterea rerum usus temporumque monumenta tes-
tantur, ubi populorum regimina privatis hominibus etiam bonorum 
fructuosorum possessionem non agnoscant, ibi aut violari aut 
omnino deleri, in praecipuis rebus, humanae libertatis usum; ex quo 
utique patet libertatis usum a dominii iure pariter tutelam pariter inci-
tamentum reperete”. DP, Op. Cit.; N° 109. 

(62) : “ ... qui operae conducendae locandaeque contractum, 
vi sua iniustam ac proinde in eius locum societatis contractum suffi-
ciendum esse pronuntiant, absona profecto dicunt et prave calumni-
antur Decessorem Nostrum, cuius Litterae Encyclicae ‘salariatum’ 
non solum recipiunt, sed in eo ad normas iustitiae regendo diutius 
versantur”. DP, Op. Cit. 

(63): “Namque egregie falluntur, qui illud principium vulgare 
non dubitant, tanti operam valere et tantidem esse remunerandam, 
quanti fructus aestimantur ex ea parti, ideoque ius inesse operam 
locanti totum id reposcendi, quod ex eius labore sit effectum; quod 
quantum a veritate absit, vel ex his patet, quae de re et opera agentes 
exposuimus”. DP, Op. Cit. 

(64): “... Antinomia inter laborem et opes ‘capitales’ originem 
non ducit ex illa veluti structura ipsius bonorum effectionis neque 
structura cursus rerum oeconomicarum, si spectes res omnes. Hic 
enim cursus universe ostendit laborem et opes ‘capitales’ quas appel-
lare consuevimus,se invicem pervadere, atque indissolubile vinculum 
eorum demonstrat”. AAS vol. 73, p. 609. 

(69): “Quas modo attigimus normas, manifestum est, eas 
omni tempore et ubique locorum valere; qua vero ratione ad peculia-
ria rerum adiuncta easdem accommodari oporteat, hoc certe statui 
nequit, nisi opum, quae praesto sunt, congrua ratio habeatur; quae 
nimirum opes penes varios populos copia et natura differre possunt 
et reapse differunt, atque etiam in eadem saepe natione pro mutatis 
temporibus immutantur”. DP, Op. Cit. 

(70): “Officinae etiam eiusque susceptoris ratio habenda est 
in mercedis magnitudine statuenda; iniuste enim immodica salaria 
exquirerentur, quae absque sui exitio atque ex eo consecutura op-
erariorum calamitate, officina tolerare non potest. Quamquam si ob 



Gabriel J. Zanotti 
 

 156

segnitiem vel ignaviam, aut technici et oeconomici progressus incu-
riam minus lucrum facit, ...”.DP, Op. Cit. N° 72. 

(72): “Sed in aequa laboris constituenda remuneratione haec 
etiam opus est perpendantur: quantum primum singuli ad bona oe-
conomica gignenda conferant; ...”. DP, Op. Cit. 

(73): “Cui quidem iustitiae officio non uno modo, ut rerum 
usus docet, satis fit”. DP, Op. Cit. 

(79): “ ...Ea quidem consilia respiciunt compossessionem operis in-
strumentorum, operariorum nempe participationem moderationis lu-
crive in sedibus bonis gignendis, socios pecuniarios operis ac similia. 
Quocumque modo concreto varia haec adhibentur consilia, constat 
nihilo minus evidenter ipsam agnitionem meriti loci laboris et 
hominis huic dediti in cursu bona gignendi flagitare varias accommo-
dationes intra ambitum eiusdem iuris possidendi instrumenta 
bonorum effectionis et quidem inspectis non tantum vetustioribus 
condicionibus sed ante omnia veritate rerum ac difficultate, ...”. AAS 
vol. 73, p. 615.  

(81) : “Hodiernis tamen humanae consortionis condicionibus 
consultius fore reputamus si, quoad eius fieri possit, contractus ope-
rae per societatis contractum aliquantum temperetur, quemadmodum 
diversis modis fieri iam coepit, haud exiguo operariorum et possesso-
rum emolumento. Ita operarii officialesque consortes fiunt dominii 
vel curationis, aut de lucris persceptis aliqua ratione participant”. DP, 
Op. Cit. 

(82): “On ne serait pas non plus dans le vrai en voulant af-
firmer que toute entreprise particulière est par sa nature une société, 
de manière que les rapports entre participants y soient déterminés par 
les règles de la justice distributive, en sorte que tous indistinctement -
propriétaires ou non des moyens de production- auraient droit à leur 
part de la propriété de tout au moins des bénéfices de l'entreprise. 
Une telle conception part de l’hypothèse que toute entreprise rentre 
par nature dans la sphère du droit public. Hypothèse inexacte: que 
l’entreprise soit constituée sous forme de fondation ou d’association 
de tous les ouvriers comme copropriétaires, ou bien qu’elle soit pro-
priété privée d’un individu qui signe avec tous ses ouvriers un contrat 
de travail, dans un cas comme dans l’autre, elle relève de l’ordre juri-
dique privé de la vie économique. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 157

Tout ce que nous venons de dire s’applique à la nature juri-
dique de l’entreprise comme telle; mais l’entreprise peut comporter 
encore toute une catégorie d’autres rapports personnels entre partici-
pants, dont il faut aussi tenir compte, méme des rapports de commu-
ne responsabilité. Le propriétaire de moyens de production, quel qu’il 
soit -popriétaire particulier, association d’ouvriers ou fondation- doit, 
toujours dans les limites du droit public de l’économie, rester maître 
de ses décisions économiques”. AAS vol. 41, p. 285. En francés en 
las Actas. 

(83): “Pareil danger se présente également lorsqui’ on exige 
que les salariés, appartenat à une entreprise, aient le droit de co-
gestion économique, notamment quand l’exercice de ce droit relève, 
en fait, directement ou indirectement, d’organisations dirigées en 
dehors de l’entreprise. Or, ni la nature du contrat de travail, ni la 
nature de l’entreprise ne comportent nécéssairement par elles-mémes 
un droit de cette sorte. Il est incontestable que le travailleur salarié et 
l’employeur sont également sujets, non pas objets de l’economie d’un 
peuple. Il n’est pas question de nier cette parité; c’est un principe que 
la politique sociale à dejà fait valoir et que’une politique organisée sur 
le plan professionnel ferait valoir plus efficacement encore. Mais il 
n’y a rien dans les rapports de droit privé, tels que les règle le simple 
contrat de salaire, qui soit en contradiction avec cette parité fonda-
mentale. La sagesse de Notre Prédécesseur Pie XI l’a clairement 
montré dans l’Encyclique Quadragesimo anno et, conséquemment, il y 
nie la nécessité intrinsèque d’ ajuster le contrat de travail sur le con-
trat de société. On ne méconnait pas pour autant l’utilité de ce qui été 
jusqu’ici réalisé en ce sens, de diverses manières, au commun avanta-
ge des ouvriers et des propriétaires (AAS vol. XXIII, p. 199); mais en 
raison des principes et des faits le droit de co-gestión économique, 
que l’ on réclame, est hors du champ de ces possibles réalisations”. 
AAS vol. 42 (1950), p. 487. En francés en las Actas. 

(84): En castellano en “Observador Romano” de Bs. As ., del 
2/3/52. 

(85): “Mercedem si ferat opifex satis amplam ut ea se uxo-
remque et liberos tueri commodum queat, facile studebit parsimo-
niae, si sapit, efficietque, quod, ipsa videtur natura monere, ut detrac-
tis sumptibus, aliquid etiam redundet, quo sibi liceat ad modicum 
censum pervenire. Neque enim efficaci ratione dirimi caussam, de 



Gabriel J. Zanotti 
 

 158

qua agitur, posse vidimus, nisi hoc sumpto et constituto, ius privato-
rum bonorum sanctum esse oportere. Quamobrem favere huic iuri 
leges debent, et, quoad potest, providere ut quamplurimi ex multitu-
dine rem habere malint”. DP, Op. Cit. 

(86): “Cui quidem iustitiae officio non uno modo, ut rerum 
usus docet, satis fit. Ceteris missis, hodie magnopere optandum est, 
rationibus quae magis consentaneae videantur, opifices in partem 
possessionis sensim veniant suae cuiusque societatis;. . .”. DP, Op: 
Cit. N° 77. 

(87): “Est profecto temperatio ac disciplina prudens ad eam 
rem necessaria ut consensus in agendo fiat conspiratioque volun-
tatum. Proinde si libera civibus coeundi facultas est, ut profecto est, 
ius quoque esse opotet eam libere optare disciplinam easque leges, 
quae maxime conducere ad id, quod propositum est, iudicentur”. DP, 
Op. Cit. 

(88) : “Iam vero, quemadmodum municipii incolae ad fines 
maxime varios consociationes condere solent, quïbus nomen dandi 
aut secus unicuique est ampla potestas, ita qui in eadem arte versan-
tur, consociationes pariter liberas alii cum aliis inibunt ad fines aliqua 
ratione cum ipsa arte exercenda connexos. Cum liberae hae consocia-
tiones a cl. mem. Decessore Nostro distincte ac dilucide explanentur, 
satis habemus, id unum inculcare: liberam esse homini facultatem, 
non solum has consociationes condendi, quae iuris et ordinis sunt 
privati, sed etiam eam in iis ‘libere optandi disciplinam, easque leges, 
quae maxime conducere ad id, quod propositum est, iudicentur’. 
Eadem affirmanda est libertas consociationes instituendi, quae artium 
limites excedant”. DP, Op. Cit. N° 87. 

(89): “Cui rerum inclinationi convenienter obsistendi causa, 
Summus ille Pontifex praecipuas has tradit normas: scilicet rerum 
oeconomicarum rationem ad moralis vitae rationem esse revocan-
dam, itemque sive singulorum civium sive societatum utilitates cum 
universorum utilitatibus esse potissime temperandas. Quod quidem, 
quemadmodum Decessoris Nostri ferunt praecepta, utique poscit, ut 
primum nemque humanus convictus ordinatim restituatur, societa-
tibus minoribus ad res oeconomicas et ad professiones pertinentibus 
constitutis, quas respublica pro imperio suo non iniunxerit, sed sui 
sint iuris; . . .”. DP, Op. Cit. 



Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia 

 159

(90): “ In iisdem praesterea Litteris ius a natura datum esse 
operariis affirmatur, non tantum ut corporati in societates coeant, 
sive ex solis opificibus, sive ex opificum et dominorum ordinibus 
conflatas, easdemque in illam formam redigant quam opinentur magis 
suae artis rationibus idoneam, sed ut etiam ipsi opifices in societa-
tibus, quas diximus, ita se, nemine praecludente, libere ac sua sponte 
movere possint, prouti suae utilitates ferant”. DP, Op. Cit. 

(91): “ . . . primarium fundamentum momenti laboris esse hominem ip-
sum, qui eius est subjectum”. AAS vol. 73, p. 591. El texto de Juan Pablo 
II que sigue a continuación es el siguiente: “. . . Inde tamen non con-
sequitur ut opus humanum, obiectiva ipsius ratione spectata, non 
possit neque debeat ullo modo comprobari atque extolli. Id solum est 
dicendum primarium fundamentum. . . .”. 

(92): “. . . Ex contrario quidem agitur de iusta rationabilique 
rerum dispositia copulatione seu coordinatione, intra quam collocandus 
in tuto est spontaneus motus singulorum hominum et coetuum libero-
rum, sedium et complexionum localium operis, habita profecto eo-
rum ratione, quae superius de natura subiectiva tradita sunt operis 
hominum”. AAS vol. 73, p. 623-624.  

(l03): “Atque in primis omnium oculos percellit, nostris tem-
poribus non modo coacervari opes, sed inmmanem accumulari po-
tentiam et despoticum potentatum oeconomicum penes paucos, qui 
plerumque non domini, sed depositae rei custodes tantum et adminis-
tratores sunt earumque nutu suo arbitrioque regunt”. DP, Op. Cit. 

(104): “Haec potentiae et virium accumulatio, recentissimae 
oeconomiae quasi nativa nota, fructus est quem natura sua protulit 
infinita competitotum certandi libertas, quae eos tantum superstites 
relinquit qui plurimum valeant, quod saepe idem est ac dicere, qui 
omnium violentissime dimicant, qui minime animi conscientiam 
curant”. DP, Op. Cit. 



 

 



 161

Reflexión final (1984) 
 
Al terminar de escribir estas páginas, no podemos evitar pre-

guntarnos qué significan ellas en el momento cultural en el que han 
sido pensadas. ¿Por qué han surgido estas reflexiones, como muchas 
otras sobre el mismo tema -como por ejemplo, las de mi amigo Alejan-
dro Chafuen- un año antes de iniciarse los últimos 15 años del siglo? Y 
hemos nombrado la palabra siglo. Los siglos son como un cierto símbo-
lo de la sabiduría contenida en el esperar. Cuántas veces, a quienes nos 
dedicamos a la ciencia del último por qué (la filosofía), nos gustaría 
contestar, cada vez que se nos hace una pregunta: “dentro de unos 
siglos te contesto”. 

Estamos razonablemente convencidos de que los frutos del 
diálogo entre Catolicismo y lo que se llama mundo moderno están 
recién asomando, en una especie de parto doloroso que esté tal vez 
en sus momentos definitorios. Estamos viviendo todavía los efectos 
de ciertos dramas culturales que tienen en el Renacimiento su más 
clara explicación1. Lo que se llama Renacimiento, que la visión ilumi-
nista de la historia ha querido muchas veces contraponer al Catoli-
cismo, fue en cambio muy probablemente un renovado impulso por 
la vivencia, tanto en lo individual como en lo social, del equilibrio 
típicamente católico entre lo natural y lo Sobrenatural. Y el drama 
cultural que se produce es que determinadas concepciones necesaria-
mente resultantes de la vivencia de ese equilibrio -como por ejemplo, 
una más clara distinción pero no contradicción entre los campos de las 
ciencias positivas, la metafísica y la Fe, una mayor conciencia de las 
exigencias del Derecho Natural, un estudio más detenido del proceso 
de división del trabajo, la propiedad y los intercambios- son tomadas 
luego y deformadas al contraponerlas dialécticamente a lo Sobrenatu-
ral y a la Trascendencia. Y llevamos en ello muchos siglos de idas y 
vueltas. Estamos en una circunstancia cultural donde más que nunca 
urge clarificar esta cuestión. La razón y la Fe, la libertad y la Gracia, la 
ciencia y la moral, la autonomía legítima de lo temporal y las exigen-
cias de lo Sobrenatural pueden convivir, porque entre lo natural y lo 
Sobrenatural existe distinción, pero no contradicción. La contradic-

                                                           
1 Agradecemos al P. Francisco Leocata su sugerencia sobre la importancia del tema 
del Renacimiento para la relacíón entre Iglesia y Modernidad. 



Gabriel J. Zanotti 
 

 162

ción entre esos dos campos conduce a la ruina del hombre. Conduce 
a la ruina de ese hombre que debe salvar su alma, y al mismo tiempo, 
sin contradicción, vivir dignamente el carácter peregrinatorio de su 
vida temporal, respetando la dignidad del prójimo y de sí mismo, 
gozando de la justicia en el marco social, lo cual incluye el respeto a 
los derechos, la propiedad y la limitación al poder público. 

Nosotros anhelamos que en este últimos años del siglo re-
troceda el totalitarismo y avance el respeto a la dignidad del hombre*. 
Todos nuestros esfuerzos de conciliación entre lo aparentemente 
contradictorio van dirigidos hacia ese objetivo. Sabemos que hemos 
quedado colocados entre dos fuegos. Pero así lo hemos preferido, 
antes que quedar descolocados ante nuestra conciencia. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

                                                           
* 2004, 13. Es difícil, ahora, en el 2004, evaluar nuestras esperanzas. Pero por lo que 
seguimos diciendo, no cejaremos en el empeño de aclarar esta no-contradicción. 


