
El humanismo del futuro 

Ensayo filosófico-político 





Gabriel J. Zanotti 

El humanismo del futuro 

Ensayo filosófico-político 

Con actualización del 2002 



Zanotti, Gabriel J. 
    El humanismo del futuro - 1a ed. - Buenos Aires: Ediciones Coopera-
tivas, 2007. 
    228 p.; 21x14 cm.  

    ISBN 978-987-1246-63-2    

1. Filosofía. I. Título
    CDD 100 

 2007 Gabriel J. Zanotti 
Derechos exclusivos 

 2007 Ediciones Cooperativas 
Tucumán 3227, (1174) 
Buenos Aires – Argentina 
� (54 011) 4864 5520 / (15) 4198 5667 
� http://www.edicionescoop.org.ar 

 info@edicionescoop.org.ar 

1º edición, Junio 2007 

Impreso y encuadernado por:  
Imprenta Dorrego. Dorrego 1102, Cap. Fed. 
1ª. ed. Tirada: 100 ejemplares. Se terminó de imprimir en Junio de 2007.

Hecho el depósito que establece la ley 11.723 

EEddii ttoorr iiaa ll aassoocciiaaddaa aa::

IMPRESO EN ARGENTINA – PRINTED IN ARGENTINE 

Ninguna parte de esta publicación, incluido el diseño de cubierta puede 
ser reproducida, almacenada o transmitida en manera alguna ni por nin-
gún medio, ya sea electrónico, mecánico, óptico de grabación o de 
fotocopia sin permiso previo del Editor. Su infracción está penada por 
las leyes 11723 y 25446. 



 5

ÍNDICE ANALÍTICO 
 
Prólogo a la segunda edición (2002) 
 
Introducción (1989) 
 

Los dos humanismos principales. El humanismo teocéntrico o “an-
tropoteocentrismo”. Sus implicaciones ético-sociales. Advertencias pre-
vias. Cuál es nuestro eje central. Las argumentaciones racionales. El mé-
todo. Los niveles de análisis. Los temas para considerar. 
 
 
Capítulo 1 
1. La persona humana y la ley natural. La “Imago Dei”. La esencia de la 
persona. La ley natural. La justicia. La ley humana. Para quienes se esta-
blece. Su radio de acción. Su relación con la ley natural. Su función edu-
cativa. Su posibilidad de variación. Su conocimiento. 
2. La dignidad humana. Noción y delimitación. Qué es la dignidad natu-
ral ontológica. Su fundamento antropológico – metafísico. Su relación 
con el orden moral. Dignidad natural esencial y mal moral. La dignidad 
humana derivada de la “Imago Dei” y su distinción con la autonomía 
moral. 
3. La ley natural y los derechos de la persona humana. Fundamentación, 
enumeración, delimitación. Contenido de la ley natural. El fundamento 
racional del derecho. El “pagaré originario”. El derecho objetivo. El de-
recho subjetivo. Enumeración de los derechos. El derecho a la vida. El 
derecho al matrimonio. El derecho a la libre asociación. El derecho a 
participar de la vida pública. El derecho de inmigración y emigración. El 
derecho a la libertad religiosa. A la libertad de enseñanza. A la libertad de 
expresión. El derecho a la propiedad privada de los medios de produc-
ción y consumo. El derecho a la libre iniciativa privada en todos los ám-
bitos de la vida social. El derecho a la igualdad ante la ley. El derecho a 
un proceso judicial justo. El derecho a la intimidad. 
4. Los derechos sociales. Noción. La dificultad intrínseca de los dere-
chos sociales. La relación con el bien común. La real libertad. La igualdad 
de oportunidades. 
5. Aclaraciones finales. 1) El fundamento último de los derechos. 2) El 
orden de la deducción de los derechos. 3) Las expresiones utilizadas. 4) 



 6 

Aclaración sobre la expresión “ausencia de coacción”. 5) Aclaración so-
bre la expresión “coaccionar” y/o “impedir colectivamente”. 6) La no 
enumeración de un derecho no implica su negación. 7) Nuestra funda-
mentación no es contraria a otras, mientras estas puedan integrarse a la 
nuestra. 
 
Capítulo 2. 
1. La sociedad humana y el bien común. La esencia de la sociedad hu-
mana. Análisis de la definición de Santo Tomás. El fin y el bien común. 
Qué es el bien común. Su conocimiento. La no existencia real de un pac-
to de unión originario. La paz social. El respeto al bien común. 
2. El bien común y los derechos del hombre. Bien común y justicia. Jus-
ticia y derechos del hombre. Bien común y bien particular. Origen de 
algunos conflictos. 
3. La naturaleza del estado.* Ciertas nociones básicas. Análisis ontológi-
co del estado. Santo Tomás. Nivel histórico-sociológico. La escuela es-
cocesa. El nivel del “anarquismo metódico”. Buchanan y Nozick. Los 
presupuestos antropológicos. La definición del estado. Naturaleza de su 
origen en Dios. Su justificación y la fuerza. El “poder constituyente” que 
es lo que radica en el conjunto de las personas. El consentimiento. 
4. Principios éticos que rigen al estado. a) La limitación del poder. El 
estado y el bien común. Bien común y “cuidado” de los derechos del 
hombre. Formas de estado y formas de gobierno. Importancia práctica 
de la cuestión. b) El principio de subsidiariedad. La lógica interna del 
principio. La función específica del estado. Relación con la igualdad ante 
la ley y la ausencia de privilegios. El principio de subsidiariedad como 
exigencia de la dignidad humana. Relación con la libre iniciativa privada 
en todos los ámbitos de la vida social. La “subsidiariedad sociológica”. 
“Estado gendarme versus estado subsidiario”: falsa dialéctica. 
5. La democracia constitucional. La democracia constitucional como la 
mejor forma de gobierno. Demostración. La participación en la gestión 
pública. La paz social. La tradición del “gobierno mixto”. La Constitu-
ción. Esencia y funciones. La división de poderes y el federalismo. Bien 
común y orden constitucional. El fin de la limitación constitucional. El 
derecho a la resistencia a la opresión y las circunstancias actuales. La in-
corporación de los derechos sociales al texto constitucional. 

                                                           
* El autor de este ensayo sigue la tradición del filósofo J. L. García Venturini, de escribir 
“estado” con minúscula. 



 7

6. La necesidad de una reforma institucional. Las dificultades actuales de 
la democracia constitucional. La reestructuración y fortalecimiento del 
orden constitucional. La propuesta concreta. La reforma y el acuerdo 
constitucional. 
 
Capítulo 3. 
1. Planteo de la cuestión. La función social de la propiedad y la libre 
iniciativa como principios morales. Planteo: cuál es el proceso que desde 
el punto de vista técnico permite concretar esos dos principios. 
2. El proceso de mercado. Sus características y presupuestos (antropo-
lógicos, sociológicos e institucionales). Su diferencia con los modelos 
neoclásicos de equilibrio. Demostración de la eficiencia del proceso. Qué 
es lo que lo frena y lo distorsiona. La relación con nuestra posición filo-
sófico-política. Los bienes públicos y las externalidades. Redefinición de 
estas últimas. La internalización de las externalidades. Reelaboración del 
teorema de Coase. La privatización de bienes públicos. El caso de los 
club goods. Las posibilidades de redefinición de derechos según avances 
tecnológicos. Relación con el proceso de mercado y el principio de su 
subsidiariedad. 
3. Aspectos morales. La dignidad humana; la igualdad ante la ley; la jus-
tificación de la rentabilidad. El carácter co-creador del mercado. Los re-
cursos que deja disponibles. El aumento sostenido del salario real. La 
extensión y difusión de la propiedad. La igualación de los niveles patri-
moniales. El problema de la “alienación”. El derecho de la propiedad; la 
riqueza. Planteo moral y jurídico. La causa última de los problemas mo-
rales referentes a la riqueza. La abundancia de bienes y la “neurosis noó-
gena”. La sociedad libre; la familia y el estado macrodistribuidor. 
4.  El contexto internacional. Importancia de la cuestión. Teoría marxis-
ta de la dependencia. Su refutación y su relación con cuestiones filosófi-
cas y políticas. Sus perjuicios para la paz mundial. Los préstamos e insti-
tuciones financieras internacionales: sus perjuicios. El libre comercio 
internacional. 
5.  Una propuesta para América Latina. Un mercado común latinoameri-
cano y la unidad de América Latina. Los Estados Unidos de América Latina. 
6. La redistribución de ingresos. Análisis de la posición de J. Rawls. 
Planteo de la cuestión. La justicia distributiva. Sentido estricto y analógi-
co. La producción, la distribución y el bien común. La justicia legal. La 
productividad. La acción del estado redistribuidor; sus perjuicios morales 
y económicos. La situación de niños, ancianos y discapacitados. Los ca-
sos de emergencia y las atribuciones municipales. Limitación constitu-



 8 

cional de los casos de emergencia. El seguro social obligatorio y sus in-
convenientes. La posición de J. Rawls. Explicación. Crítica. Nuestras 
diferencias filosóficas. Los resultados prácticos. El derecho de la persona 
a poseer el fruto de sus capacidades naturales. Consecuencias políticas 
del sistema de Rawls. 
 
Capítulo 4. 
 Advertencia metodológica. El carácter filosófico-político de 

nuestras reflexiones. 
1. El problema educativo. Conceptos básicos. El sistema de libertad de 
enseñanza en su pureza. Razones para la intervención del estado. Análisis 
crítico. Análisis a partir de la situación actual. La desmonopolización del 
sistema y los títulos oficiales. El “prestigio” de la institución educativa 
como principio regulador. La habilitación de títulos. El problema del 
financiamiento. El bono escolar. Nuestra concepción moral de “hombre 
educado”. 
2. Aborto, eutanasia y algunas cuestiones de salud pública. 1. Aborto. 
Definición y nuestra tesis central. Demostración. Los casos particulares 
que justificarían el aborto (violación, malformación, situación económica, 
peligro de abortos ilegales, peligro para la vida de la madre). Análisis crí-
tico. 2. Eutanasia. Concepto. Diferencia con la “orto-eutanasia”. La 
muerte digna. El suicidio. Conclusión. 3. Algunas cuestiones de salud 
pública. La libre iniciativa privada y la salud. El caso de la salud “públi-
ca”. La responsabilidad penal por los productos elaborados. El problema 
del ejercicio del arte de curar y la responsabilidad individual. El derecho a 
recibir o no un tratamiento y la objeción de conciencia. El trato a los 
enfermos psiquiátricos. Sus derechos. Los trasplantes. Problemas. 
3. Familia. Qué es la familia como institución natural. Su relación con la 
educación y la seguridad social. El fundamento moral de la familia: el 
amor humano y su naturaleza. El matrimonio. La ley humana y el matri-
monio. Ventajas de la indisolubilidad matrimonial. La situación legal de 
los divorciados. Su relación con la libertad religiosa. El principio de sub-
sidiariedad. Las reglamentaciones sobre el número de hijos y/o esterili-
zación: crítica. 
4. Ecología. Planteo filosófico del problema. Planteo científico. La ac-
ción de la iniciativa privada en la ecología. Relación con bienes públicos y 
externalidades: redefinición de nuevos derechos de propiedad. Su impor-
tancia para el siglo venidero. La acción del estado. Su relación con ciertas 
cuestiones de salud pública. 



 9

5. Algunas cuestiones de moral pública. La pornografía. Ley natural y ley 
humana. Posiciones habituales con respecto a la acción de la ley humana. 
Sus dificultades. Nuestra posición. El control judicial. La protección de 
derechos afectados. La moral pública en el ámbito estatal. Hipótesis sobre 
la situación de equilibrio entre la utopía y la degeneración. La prostitución. 
Acción de la ley humana. La trata de blancas. La homosexualidad. La dro-
gadicción. Hipótesis explicativa. Derechos afectados. 
6. Algunas cuestiones de bioética. La fecundación in vitro. Problema mo-
ral intrínseco. La acción de la ley humana: caso de la FIV con descarte de 
embriones y caso FIV considerada como “caso simple”. La manipula-
ción genética: crítica. Anticonceptivos. Reflexión general sobre los pro-
blemas bioéticos. La familia monogámica como clave del orden de la 
reproducción humana. 
7. La guerra. La guerra defensiva como la única justificada. Circunstan-
cia internacional actual. La peligrosidad de las guerras. La criminalidad de 
las guerras ofensivas. El colonialismo y el imperialismo. Las ideologías 
totalitarias como el origen de las guerras. La paz mundial y el libre co-
mercio. La desactivación de las ideologías totalitarias. Los principios mo-
rales que rigen la guerra en caso de que la defensa sea justa. Los derechos 
de prisioneros y poblaciones civiles. La inmoralidad absoluta de la tortu-
ra. La posibilidad de la paz mundial y los organismos internacionales. La 
prédica cultural en favor de la guerra: crítica. El servicio militar obligato-
rio. Las victorias y su “festejo”. Qué es realmente una guerra. La utopía 
de la guerra y el realismo de la paz. 
8. Iglesia y estado. Principios generales que rigen la cuestión. Su aplica-
ción a las circunstancias actuales. La libertad religiosa. La colaboración 
sustancial entre la Iglesia y estado y la acción de los laicos. La colabora-
ción formal. La situación en el mundo. Una declaración universal de de-
rechos con Dios como fundamento.  
 
Reflexión final 
 

La cuestión de Dios y las posibilidades de nuestro humanismo para 
todos los hombres. La utopía y la realidad. Factores que impiden la uto-
pía en nuestro humanismo. La influencia de las ideologías. Aclaración 
sobre nuestra crítica a las “ideologías”. Nuestra visión de la historia. La 
relación no necesaria entre los esquemas históricos y las bases de nuestra 
filosofía política. Nuestra “clasificación” política. Nuestra esperanza. 



 10

PEQUEÑA NOTA PARA ESTA EDICIÓN 
 

Este libro fue escrito en 1989 y en el 2002 hice un prólogo a una se-
gunda edición que finalmente no se editó, donde aclaraba algunas cues-
tiones y agregaba algunas notas a pie de página. En ese prólogo yo decía: 
“El libro, si bien enmarcado en la esencial historicidad de todo humano 
relato, no intentaba ser un análisis de coyuntura. Su intención fue, y sigue 
siendo, lograr una síntesis teorética, una intersección de horizontes in-
comunicados: cierto liberalismo clásico, por un lado, y una perspectiva 
ius-naturalista de orientación cristiano-católica, por el otro”. Por lo tanto, 
el libro se inscribe de manera directa en uno de los objetivos centrales 
del Instituto Acton: la fundamentación teorética y sistemática de una 
sociedad “libre y virtuosa”. Temas como los derechos individuales y sus 
fundamentos, la democracia constitucional, la economía de mercado, son 
analizados en un permanente intento de no contradicción con la Fe Ca-
tólica en particular, el Cristianismo en general y la Doctrina Social de la 
Iglesia. 

Aclaraciones adicionales respecto a las actuales circunstancias ya no 
hacen falta. Las hice en el 2002 pero es un libro de principios generales, y 
las aplicaciones circunstanciales, siempre prudenciales, hay que hacerlas 
día a día, autor y lectores. Es mi esperanza, sin embargo, que los princi-
pios generales aquí afirmados, una vez más, sean en sí mismos un acto de 
optimismo y de ayuda, tanto a creyentes y no creyentes, para transitar 
nuevamente el camino hacia una sociedad pacífica, con gobiernos limita-
dos y con una permanente disminución de la pobreza. Por supuesto, sólo 
Dios sabe el curso de la historia humana, aunque nosotros sabemos que 
nunca nos libraremos de los efectos del pecado original, hasta que la his-
toria de la salvación llegue a su fin. Mientras tanto, quiera Dios que “es-
peranzas escritas” como este libro sean un contrapeso contra la balanza 
de la historia que parece a veces inclinarse excesivamente hacia las gue-
rras, la destrucción y la muerte. 
 
 
Gabriel Zanotti 
Buenos Aires, Abril de 2007. 
 



 11

PRÓLOGO A LA SEGUNDA EDICIÓN (2002) 
 

Este libro fue terminado de escribir en Febrero de 1989, cuando to-
do hacía suponer que el mundo se encaminaba hacia una nueva era de 
paz y prosperidad. Las posteriores dificultades del tan debatido proceso 
de globalización, más la situación enfrentada tras el 11 de Septiembre del 
2001, parecen haber contradicho ese momento de optimismo. 

Sin embargo, quiero resaltar que el libro no obedecía en su momen-
to a ninguna circunstancia concreta ni tampoco a predicciones optimis-
tas. El libro, si bien enmarcado en la esencial historicidad de todo hu-
mano relato, no intentaba ser un análisis de coyuntura. Su intención fue, 
y sigue siendo, lograr una síntesis teorética, una intersección de horizon-
tes incomunicados: cierto liberalismo clásico, por un lado, y una perspec-
tiva ius-naturalista de orientación cristiano-católica, por el otro. Y todo 
su optimismo fue y sigue siendo haber logrado, al respecto, algunas fór-
mulas que tengan cierto grado de verdad y permanencia. En ese sentido 
es verdad que el libro es terriblemente optimista. 

Por lo demás, cuando lo escribimos no veíamos tan cercana la caída 
del muro y ese tema, que constituye tal vez la mayor des-actualización del 
texto (el análisis de la situación internacional está hecha antes de la caída 
del muro) tiene, paradójicamente, un triste retroceso, y en ese sentido 
una lamentable actualidad. Seguimos sosteniendo lo que parece total-
mente anticuado: que el marxismo sigue siendo el principal obstáculo. 
Esa expresión sería decididamente errónea si se refiriera a la ex Unión 
Soviética o si quisiéramos ignorar con ello otras fuentes del totalitarismo, 
tanto pasadas como presentes: los nacionalismos y los fundamentalismos 
religiosos.  

Sin embargo, la noción marxista de la escasez, donde ésta es fruto 
de la explotación del capitalismo a través de la plus-valía, sigue estando 
presente, como creencia cultural, en gran parte del discurso y del análisis 
de quienes se dicen no marxistas. En ese sentido, frente al supuesto de 
que el actual proceso de globalización muestra una vez más las injusticias 
del capitalismo, hay un repentino revival de la teoría de la dependencia 
estructural de los 701. A saber, que la riqueza de los países ricos no es 
más que el fruto de la explotación que realizan de los países pobres. Se 
sigue pensando eso cuando se dice que la globalización, que se supone “libre 
                                                           
1 Ver al respecto García Martínez, L.: Teoría de la dependencia, Emecé, Buenos Aires, 
1976. 



 12

mercado” ha acentuado la brecha entre ricos y pobres. En mi opinión el 
marxismo clásico nunca pudo entender la escasez como una condición 
natural del proceso económico que se enfrenta, precisamente, con el 
ahorro, la inversión y el aumento de los bienes de capital, como explicó 
E. von Bohn-Bawerk ya en vida de Marx2. El aumento de bienes de capi-
tal implica mayor demanda de trabajo y por ende un aumento sostenido 
de los salarios reales, pero la hermenéutica marxista es totalmente al re-
vés, justamente porque no logra “ver” el fenómeno de la escasez, y por 
ello, allí donde hay pobreza se cree que hay explotación. Por esto, aun-
que no coincidan con la peculiar afición de Bin Laden de destruir torres 
con aviones de línea, muchos de nuestros contemporáneos piensan igual 
que él: que las naciones capitalistas occidentales son la causa de la pobre-
za y la miseria del Medio Oriente, de América Latina, etc. Por eso digo 
que esa concepción marxista de las relaciones internacionales, antes pre-
gonada por Fidel Castro y otros fideles de saco, corbata y tarjeta de cré-
dito, ahora es compartida por otras personas más coherentes y por ello, 
precisamente, más explosivas. 

Pero no es sólo el marxismo clásico el que no logra ver el fenómeno 
de la escasez. Tampoco lo logran ver, creo, los modelos neoclásicos de 
economía que parten del supuesto de competencia perfecta y luego tra-
tan de ajustar el modelo a los mercados reales. Por más ajustes que inten-
ten hacer, en el supuesto inicial hay una esencial falla, que no se trata del 
realismo o el no realismo del modelo3. Se trata de que al suponer compe-
tencia perfecta, el ajuste, la coordinación y el equilibrio entre oferta y 
demanda es perfecto y, por ende, ab initio, no se ha considerado el fenó-
meno de la escasez. Tampoco se han considerado, ab initio, los presu-
puestos jurídicos del proceso de mercado, a saber, propiedad privada y, 
por ende, libertad de entrada al sistema.  

Formados en este paradigma neoclásico de economía, miles de 
“funcionarios” integran después organismos internacionales como el 
NAFTA, el MERCOSUR, la Unión Europea, el FMI, el Banco Mundial, 
y bancos centrales y ministerios de economía de todo el mundo. Con lo 

                                                           
2 Ver Eugen von Bohm-Bawerk, Capital and Interest [1884 1er volumen], Libertarian 
Press, 1959. 
3 Esto es, frente a lo que estamos diciendo, se desvanece la clásica auto-defensa de Frie-
dman, a saber, que es irrelevante si los supuestos de la competencia perfecta son realistas 
o no. Aún desde la misma posición epistemológica de Friedman es un error no haber 
reconocido plenamente la escasez desde el principio. Sobre Friedman, su posición y el 
debate correspondiente, ver Calwell, B.: Beyond Positivism, Routledge, 1982. 



 13

cual se produce la otra parte de esta tragedia que retro-alimenta la ante-
rior: creer que todo ello, ahora llamado “globalización” es capitalismo o 
libre mercado. Los funcionarios del FMI creen verdaderamente que son 
partidarios del libre mercado, con lo cual no hacen más que dar argu-
mentos al pensamiento neo-marxista y a sus ideólogos. Pero no es esa la 
concepción de libre comercio internacional propugnada por Mises en 
1927, en su obra Liberalismo4. Al contrario, es todo un ejemplo perfecto 
de las características que, en 1949, el mismo L. von Mises atribuía al in-
tervencionismo gubernamental en el mercado, en su tratado de econo-
mía, La Acción Humana5, donde también había una importante crítica al 
FMI, y no en una nota a pie de página. Impuestos a la renta, aranceles, 
trabas migratorias, controles de cambio, de precios, bancos centrales y 
control de la oferta monetaria más curso forzoso del patrón monetario, 
confiscaciones, expropiaciones, monopolios legales, privilegios sectoria-
les, salarios mínimos, corporativismo sindical, estado de bienestar: todas 
ellas son las políticas criticadas por Mises en la sexta parte de su tratado 
de economía bajo el título “El mercado intervenido” y todas ellas, oh 
casualidad, son las características dominantes de las economías occiden-
tales “capitalistas” y, sobre todo, de los acuerdos inter-bloques nombra-
dos al principio, tan bien estimados por los organismos internacionales 
también arriba nombrados. Fidel Castro y Bin Laden tienen en todos 
ellos su mejor oficina de prensa. 

Pero todo este panorama también implica una curiosa re-
actualización del planteo inicial del libro. El capítulo uno habla de los 
derechos de la persona como su eje central. Es aquí donde a veces pien-
so si no es demasiado optimista hablar de esa cuestión olvidando el pe-
cado original y las terribles contramarchas de la historia. Frente a las gue-
rras y los odios tan enfrentados, frente a odios ancestrales de origen reli-
gioso, mezclados con nacionalismos y neo-marxismos en un sincretismo 
explosivo, ¿tiene sentido seguir hablando de libertades individuales, de 
garantías personales, de derecho a la intimidad, de debido proceso, y to-
marnos verdaderamente en serio todo ello? Esas instituciones parecen 
haber sido concebidas y practicadas para sociedades y tiempos “lockia-
nos”, pacíficos, pero parecen ser relegados al olvido, o a la hipocresía de 
bonitas declamaciones, cuando las sociedades se vuelven más hobbesianas, 
más bélicas y, por ende, llamamos nuevamente al dictador, dictador al 

                                                           
4 Unión Editoria, Madrid, 1973. 
5 Ver Human Action, [1949], Henry Regnery, 1966, XVII, 19. 



 14

cual, y coherentemente con la aludida hipocresía, todos criticamos en 
público pero, en nuestro interior, muy en nuestro interior, estamos tran-
quilos de que él haga el trabajo sucio de olvidarse por un tiempo de la 
libertad individual..... 

En ese sentido, toda el mensaje del libro, a saber, respétense los de-
rechos individuales y, con ello, la libertad y prosperidad que se dan por 
añadidura, no está escrito sólo con la esperanza de convencer de ello a 
quienes decididamente los consideran un invento de la alienación capita-
lista, sino también es un mensaje dirigido a aquellos que dicen defender-
los. En ese sentido creo que la primera parte de este libro es un mensaje 
no tanto a Bin Laden, obviamente, sino sobre todo a los líderes de las 
naciones llamadas democráticas. Pero no desde un supuesto pedestal de 
autocomplacencia filosófica, desdeñando y no comprendiendo las difíci-
les decisiones que hay que tomar en segundos, desde la complicada posi-
ción del político y el militar que no tienen el tiempo que tenemos los que 
sabemos de la comodidad de un pizarrón. No, no es esa mi actitud. Yo 
sé que, después del pecado original, la paz perpetua de Kant ha sido tal 
vez la más noble ilusión de todos los tiempos, tan noble como ilusa por 
minimizar el papel que el odio, la venganza y las ambiciones territoriales 
y de poder tendrán siempre en la vida y muerte política de los pueblos. 
Pero sería también iluso, también no-realista, suponer que paz es sólo 
una bonita palabra. El libre comercio internacional hace no rentables las 
guerras. Lo explicó Mises claramente, lo repetí yo en el 89 en este librito 
y lo sigo afirmando hoy. Ese es el margen de realismo, no utópico, por 
cierto, de quienes seguimos pregonando el libre mercado internacional. 
Pero hay algo más, que es lo más importante. Ante un ataque injusto, 
ante una dramática guerra fruto de un injusto agresor, lo que menos de-
bemos hacer es convertirnos en él. No hablo, precisamente, como exper-
to en seguridad interior. Hablo sencillamente como alguien que sabe que 
ser uno mismo tiene sus obvios riesgos y que forma parte de un país que 
ya ha vivido un drama al respecto. 

En este sentido, la filosofía política tiene un deber de realismo, por-
que estas exigencias éticas no pueden ser demandadas, reiteramos, en 
enfrentamiento dialéctico con la praxis de las medidas concretas. Preo-
cupaciones de autores tan disímiles como Maritain6 y J. Rawls7, sobre la 
convivencia en paz de personas de religiones y metafísicas diversas, tie-

                                                           
6 Maritain, J.: El hombre y el estado [1949-1951], Club de Lectores, Buenos Aires, 1984, cap. V. 
7 Rawls, J.: Political Liberalism, Columbia University Press, 1993. 



 15

nen hoy, nuevamente, una rigurosa actualidad. Pero, en ese sentido, los 
derechos individuales, y libertades tales como religión, enseñanza, expre-
sión, etc., más una constitución federal que las asegure, no son un objeto 
de colección, sino, sigo insistiendo, el futuro posible. A riesgo de que se 
me considere insano, yo tengo algo muy concreto que proponerles a ára-
bes y israelíes, paquistaníes e hindúes, etc.: olvídense del esquema del estado-
nación8, y hagan una organización política conjunta donde simplemente 
una constitución federal garantice el derecho de cada uno a vivir con-
forme a su religión, tradiciones y culturas; intercambien sus bienes en paz 
y libertad y respétense sus ámbitos de pensamiento. ¿Utópico? ¿Seguro? 
¿No es más utópico pretender vivir como ahora mueren? 

Pero es utópico, también, que los occidentales, con una totalitaria 
unión entre estado y ciencia denunciada por Feyerabend9 y por nadie 
escuchada, sigan intentando establecer un diálogo con otras culturas a 
partir de la supuesta superioridad de la ciencia occidental. En este senti-
do, los proyectos asistencialistas, de corte estatista, de las Naciones Uni-
das, para otros pueblos –que tocan además delicadas cuestiones de salud 
pública a las cuales también habíamos dedicado nuestra preocupación en 
el cap. 4- están destinados a un posible fracaso cultural. Los derechos 
individuales, en ese sentido, si bien enmarcados en la intimidad de la his-
toricidad de Occidente, no son una propuesta que debe ser “extraña” a 
otro ser humano, como un aparato ortopédico. Son, más bien, el lento 
descubrimiento de cuál es nuestra piel cuando vivimos sencillamente en 
libertad. En ese sentido, contrariamente a esquemas neo-conservadores, 
el humanismo del futuro es una propuesta para todos los pueblos, por-
que la libertad cultural, contenida en los derechos individuales, implica 
una adaptación ipso facto a circunstancias culturales diversas. 

                                                           
8 “...Mirad, las naciones son gotas en un cubo 
y valen lo que el polvillo de balanza, 
Mirad, las islas pesan lo que un grano, 
El Líbano no basta para leña, 
Sus fieras no bastan para el holocausto, 
En su presencia, las naciones todas, 
Como si no existieran, 
Son ante él como nada y vacío”. 
Is 40, 10-17. 
9 Feyerabend, K.P.: Tratado contra el método [1975]; Tecnos, 1981, cap. 18; Adiós a la 
razón, [1981], Tecnos, 1996, Parte I, cap. 4; La conquista de la abundancia [1999], Paidós, 
2001. 



 16

Ahora bien, una cosa son los derechos del hombre y otra cosa es la 
democracia constitucional. Esta última es un medio para la custodia jurí-
dica de aquellos. In abstracto, se puede decir que la democracia constitu-
cional, como lo decimos en el cap. 2, es la mejor forma de gobierno hasta 
ahora descubierta; in concreto, su aplicación dependerá de las circunstancias 
de lugares y pueblos. Y, entre esas circunstancias, hay una no ajena a Oc-
cidente, sino interna a él: la crisis de las democracias constitucionales, no 
sólo de las frágiles democracias de países “emergentes” sino sobre todo 
de las naciones desarrolladas. En este sentido nuestro libro tampoco ha 
perdido actualidad. Los análisis de Hayek10 y Buchanan11 sobre la crisis 
de la democracia constitucional fueron hechos –esto es muy interesante- 
prácticamente in situ: los EEUU. Sus diagnósticos y sus propuestas fue-
ron hechas para los EEUU, pero se aplican también, haciendo una ex-
trapolación, a otros casos. Cuando la escasez –nuevamente...- se concibe 
como un juego de suma cero, de modo tal que algo para uno es algo me-
nos para otro; cuando las cámaras legislativas conciben su función como 
los que reparten esa torta fija que no crece; cuando las asociaciones in-
termedias se convierten, tal como lo analiza Buchanan en su “rent seeking 
society”12 (sociedad en busca de renta) en grupos de presión que luchan 
por intereses contrapuestos, la combinación de todo ello va llevando a 
un sobre-dimensionamiento del poder legislativo y ejecutivo que termina 
de convertir en letra muerta a la libertad individual y a su resultado, la 
prosperidad y el bienestar. En ese sentido, es más actual que nunca la 
propuesta de reforma institucional que hacíamos en el cap. 2. Es ir en 
contra de la corriente, lo sabemos, de un constitucionalismo llamado 
social que concibe al poder legislativo como el eje central de la equidad 
mientras que se tolera a un capitalismo “para la producción”. Con lo cual 
se logra una sociedad más injusta de lo que se pretendía, con más de-
sigualdades sociales y con un estado de bienestar muy parecido al estado 
tutelar descripto y advertido por Tocqueville y muy parecido, también, al 
estado científico preconizado por Comte. Esa es realmente la dialéctica 
del iluminismo: un estado racionalista que, al querer liberar, oprime. La 
propuesta de democracia constitucional debe, en ese sentido, volver a sus 
orígenes. Se trata de una constitución federal y, como mucho, un código 

                                                           
10 Hayek, F.A. von: Nuevos Estudios [1967], Eudeba, Buenos Aires, 1981, parte II; De-
recho, Legislación y Libertad, vol 3 [1976], Unión Editorial, Madrid, 1979. 
11 Buchanan, J.: The Limits of Liberty, University of Chicaco Press, 1975; y The Logical 
Foundations of Constitutional Liberty, vol. I de The Collected Works of James M. Bu-
chanan, Liberty Fund, 1999. 
12 Op.cit. 



 17

penal federal. Ninguna legislación más, en principio. Esa constitución 
federal debe incluir expresas prohibiciones al poder legislativo federal y al 
ejecutivo: prohibición de monopolios legales, de exclusividad legal para la 
provisión de cualquier bien o servicio, moneda inclusive; prohibición de 
partidas presupuestarias adicionales a las atribuciones de los poderes esta-
blecidas en la constitución.... Eso no tiene nada que ver con una dialéctica 
entre estado gendarme y estado subsidiario, pues es un esquema que, atan-
do todo lo posible las manos del gobierno federal, deja libre la acción dis-
crecional de los gobiernos municipales para servicios sociales, siempre que 
no violen las prohibiciones establecidas a nivel federal, tal cual establece 
Hayek cuando trata de las funciones del gobierno13. 

Todo esto es muy importante porque es la misma democracia la que 
está en juego. Las gentes son muy volátiles y son las primeras en pedir 
dictaduras cuando una democracia entra en crisis, como sucedió con la 
Italia y la Alemania de la post-guerra. Esa situación explica, actualmente, 
en parte, la inestabilidad política endémica de América Latina: ya sean 
dictaduras o democracias, todas parecen tener un pecado original de ori-
gen, un autoritarismo y un corporativismo endémicos que forman el te-
lón de fondo que se manifiesta siempre, sea cual fuere el régimen adop-
tado. La democracia constitucional que proponemos no es una mera 
cuestión de formas democráticas pero de fondo autoritarias, sino una 
verdadera limitación al poder. Y entonces sí, seguimos proponiendo los 
Estados Unidos de América Latina. 

Nunca se debe perder de vista que todo esto tendrá como conse-
cuencia el desarrollo y, en ese sentido, la eliminación progresiva de la 
pobreza y la miseria. De igual modo que con el tema de la guerra, no 
ignoro que, dada la condición humana, los focos de pobreza serán una 
amenaza permanente para el mundo mejor que soñamos, pero, nueva-
mente, no es ninguna utopía suponer que, con estabilidad política y jurí-
dica, el aumento permanente de bienes de capital llevará a una constante 
elevación de los niveles de vida y mayores oportunidades para todos. No 
sólo es una predicción: es lo que verdaderamente ha pasado en las nacio-
nes capitalistas democráticas, en la medida que nos saquemos los ante-
ojos marxistas y podamos ver su riqueza como el resultado de libre mer-
cado y no de la explotación de los más débiles. Esto es especialmente 
importante. Los niños desnutridos, las personas sin hogar, y millones y 
millones de personas que en todo el mundo vagan por hacinamientos 
inhumanos, sin otra esperanza humana que la muerte, no son fruto de un 
terremoto, una inundación, o algún otro desastre natural. Son fruto de 
                                                           
13 Ver Nuevos Estudios, op. cit., cap. IX. 



 18

un desastre humano: el empecinamiento de persistir en políticas estatis-
tas, corporativas y autoritarias. La economía de mercado, contrariamente 
a lo que ese marxismo cultural, como creencia de base, hace pensar, no 
produce la exclusión de los más pobres. Al contrario, esa miseria indig-
nante, que padecen millones de excluidos de todo el mundo, es el fruto 
de las guerras, de las violaciones de la propiedad y los contratos, de la 
violación del libre comercio, de la inestabilidad política de esa danza ma-
cabra entre dictadorzuelos y demagogos. La pobreza, ese rostro sufriente 
que nos tiende la mano, es una bofetada a nuestra vagancia intelectual, a 
no someter a dura crítica los presupuestos corporativistas y marxistas 
que la producen. El eje central de la crisis de los paradigmas es sobre 
todo la capacidad de éstos para auto-defenderse y ver en otros planteos 
los causantes de sus propios problemas. 

Todo esto que estamos diciendo tiene, a su vez, una actualidad inusi-
tada para los problemas de la Argentina. Sentados plácidamente en la cu-
bierta de esa titánica combinación de corporativismo y socialismo que la 
Argentina fue y sigue siendo desde los 40 hasta la actualidad14, los argenti-
nos, cual emergentes de un sueño dogmático, parecemos haber descubierto 
ahora, hace un tiempito, que nuestra democracia está en crisis, que los dere-
chos de propiedad sirven para algo y que hay hambre y desnutrición. El 
futuro es incierto. Puede haber sido un descubrimiento muy tardío y los 
hábitos culturales de esas décadas de estatismo no son fáciles de cambiar. 
Editar nuevamente este libro, en estas circunstancias, es, por cierto, ser fie-
les a lo que Popper decía del optimismo: éste no deriva de que sepamos de 
cómo va a ser el futuro, sino de lo que podamos hacer hoy15. 

Finalmente, mi mayor utopía, quizás. En medio de guerras religio-
sas, yo no dejo de hablar de Dios. Pero ocurre que, sencillamente, es 
Dios la fuente de la tolerancia, de la misericordia, del respeto al otro, del 
amor al que piensa distinto. Es el pecado el que hace decir al hombre que 
Dios es su aliado en su violenta lucha contra la paz. Yo, como filósofo, 
poco puedo contra eso, excepto escribir y pensar, pensar para el reino 
del hombre y confiar, absolutamente, en el Reino de Dios, que no es de 
este mundo. 
 
Gabriel J. Zanotti 
Noviembre de 2002. 

                                                           
14 Esto no implica afirmar que los problemas de la Argentina comienzan con Perón, 
como lo supone una ingenua historia conservadora. Al respecto, ver nuestro artículo 
“Pasó lo que tenía que pasar”, en Criterio, Nro. 2270, Abril 2002. 
15 Popper, K.: All Life is Problem Solving, Routledge, 1999. 



 19

INTRODUCCIÓN (1989) 
 

 La historia de la filosofía política occidental revela sobre todo 
dos formas de humanismo (las cuales tienen, desde luego, sus subdivi-
siones internas). Una de ellas sostiene que el hombre es el fundamento y 
sostén de sí mismo: el hombre es el valor último y absoluto, más allá del 
cual nada hay. La otra, en cambio, advierte que es vano el intento de una 
soga de colgarse de sí misma, y coloca en Dios el fundamento último de 
la dignidad humana y su libertad. En este segundo caso, la dignidad del 
hombre no se afirma porque la persona humana sea un absoluto, sino 
precisamente por su condición de criatura: el hombre está creado a ima-
gen y semejanza de Dios; en ello radica la esencia última de su dignidad 
natural, y en ello se origina su deber fundamental ante su Creador, lo cual 
implica un orden moral objetivo, anterior y superior a cualquier voluntad 
arbitraria, del cual se desprende el respeto a la libertad humana enraizada 
en la justicia. Tal es el fundamento último de la auténtica libertad; tal es 
el fundamento último de la armonía entre el valor del hombre y su de-
pendencia de Dios.  

Este humanismo no es patrimonio exclusivo del ámbito religioso o 
de una religión en particular. Se basa en la razón natural, que advierte que 
la contingencia humana sólo puede basarse en el Ser Absoluto, y es por 
lo tanto una posición que puede ser compartida por todo ser humano 
que se convenza racionalmente de esa verdad. Es más, las conclusiones 
de este humanismo en el orden práctico pueden ser compartidas aun por 
aquellos que no alcanzan a ver la existencia de Dios. Es, por lo tanto, una 
teoría y una praxis abierta a todos los seres humanos que ejerciten su 
razón natural, sin distinciones accidentales. Una sola naturaleza humana, 
común a todos los hombres, inteligente y libre, creada tal por Dios, es el 
fundamento último de una convivencia universal, donde todos los hom-
bres, de toda raza y cultura, se respetan mutuamente en su dignidad*1. 

                                                           
*1 Por supuesto, somos concientes –según lo dicho en la introducción a esta nueva edi-
ción- de la advertencia de J. Rawls acerca de la dificultad de una convivencia política 
entre personas cuyas concepciones metafísicas de fondo sean diferentes. Sin entrar ahora 
en un análisis específico de esta posición de J. Rawls, sólo diremos que muchas veces esa 
preocupación está sobredimensionada en cuando que desde presupuestos estrictamente 
kantianos se suponga que la metafísica no es una ciencia racional. De hecho, sin embargo, 
la preocupación de Rawls es plausible: hay diferencias a veces irreconciliables entre los 
presupuestos religiosos y metafísicos últimos de personas que viven en un mismo territo-



 20

Muchos han llamado a este ideal “humanismo teocéntrico”, alu-
diendo con ello a la relación armónica que en él se establece entre el 
hombre y Dios. Y, en efecto, dicha denominación es correcta. También 
podría llamárselo “antropoteocentrismo”, para evitar la dialéctica “an-
tropocentrismo-teocentrismo” y evidenciar que el centro de la cuestión 
se encuentra precisamente en la relación armónica entre el hombre y 
Dios. Dicha relación armónica se da cuando el hombre, utilizando su 
libre albedrío, acepta su condición de criatura y advierte que debe cum-
plir con el orden moral objetivo que su razón descubre como los medios 
para llegar a su fin último, que es Dios, cuya consecución coincide con su 
realización plena como persona. 

Pero esta concepción antropológica tiene sus implicaciones ético-
sociales, que se desprenden del cumplimiento de la virtud de la justicia. 
Nuestro trabajo será desarrollar estas consecuencias en el orden político 
y socioeconómico, asumiendo la responsabilidad de las propuestas con-
cretas que efectuemos. Y, al mismo tiempo, trataremos de dar algún tipo 
de respuesta a problemas cuya resolución urgen a la humanidad de hoy, 
que está próxima a entrar en el siglo XXI, si bien por una parte nuestro 
humanismo es muy clásico, es por otra parte, “del futuro”, porque inten-
ta, a la luz de una posición clásica, dar respuesta a los problemas con-
temporáneos de la humanidad, que serán mucho más importantes en un 
futuro muy próximo. En efecto, ¿qué tiene que decir una posición hu-
manista teocéntrica –o antropocéntrica– frente a los derechos humanos, 
la democracia, la economía, la guerra, la familia, la educación, la ecología, 
la biogenética? Dichos interrogantes merecen algún tipo de respuesta, 
sobre todo en cuanto a los principios generales y fundantes de tales cues-
tiones, lo cual ha sido siempre una de las tareas principales de la filosofía 
política.  

Pero antes de seguir adelante, debemos realizar algunas advertencias 
previas. 

En primer lugar, nuestro esquema no sigue estrictamente ningún 
autor en particular. Hemos tratado de tomar todo lo bueno y verdadero 
de diversos autores y escuelas de pensamiento. Pero para que dicho tra-

                                                                                                                             
rio. Desde una perspectiva ius-naturalista, la clave para esa situación es el tema de la tole-
rancia, tema que ha sido tratado en este libro. 
Con esta cita comenzamos la primera de las notas a pie de página pertenecientes a esta 
nueva edición del 2002. Indicaremos estas citas con el asterisco “*”.seguido con un nú-
mero. 



 21

bajo termine en una verdadera síntesis y no en un mero sincretismo, se 
necesita una base, un eje central fundante, el cual es, en nuestro caso, la 
filosofía de Santo Tomás de Aquino. 

En segundo lugar, utilizaremos siempre argumentaciones racionales 
y nunca el argumento de autoridad*2. Esto es importante porque muchas 
veces citaremos a diversos autores en apoyo de nuestro pensamiento, y 
en ese caso se los cita por la razón de sus juicios y no por la autoridad de 
su nombre. Esto mantiene toda su validez aun en el caso de las citas 
pontificias, que también utilizaremos. Por supuesto, está muy bien que 
para los católicos practicantes ellas tengan una gran autoridad, pero no-
sotros las citaremos no sólo por eso sino por la verdad racional intrínse-
ca que contengan, verdad que está abierta a cualquier persona de cual-
quier religión que utilice su capacidad natural de razonamiento. 

En tercer lugar, querríamos adelantar el método que emplearemos, y 
decimos “adelantar” porque no podemos en este momento tratar con 
detenimiento el larguísimo tema del método de las ciencias sociales y/o 
de la filosofía política. Pero debemos al menos hacer una indicación ge-
neral, en aras de la claridad, acerca de cuál será el método que utilizar*3. 
En primer lugar, cuando se trate de nivel descriptivo, utilizaremos tres 
métodos: a) praxeológico (deducción de consecuencias necesarias a partir 
de valoraciones humanas libremente establecidas); b) fenomenológico 
(descripción de la esencia de un determinado fenómeno social, esto es, 
de una determinada interacción); c) conjetural (previsión no necesaria de 
valoraciones humanas –por ende, libres– que podrían darse en un con-
junto dado de circunstancias). A nivel prescriptivo, el “deber ser” utiliza-
do seguirá un método deductivo, en función de la correspondencia o no 
de la acción en cuestión con la naturaleza humana y su fin último. Debe 
tenerse en cuenta que, en las obras de Santo Tomás, el ser y el deber ser 
no son dos compartimentos estancos y separados, sino que se da entre 

                                                           
*2 Esto no contradice los argumentos a favor de una autoridad sana expuestos por Ga-
damer en Verdad y método I, Sígueme, Salamanca, 1977. 
*3 Sobre el método en ciencias sociales: hemos seguido investigando ese tema hasta la 
actualidad. Los resultados se pueden ver hasta ahora en Zanotti, G.: “Hacia una fenome-
nología de las ciencias sociales”, en Derecho y Opinión (1997), 5, pp. 611-622; y Metodo-
logía da Economía, Pontificia Universidade Católica da Rio Grande do Sul, 1997. Sobre 
la distinción entre ser y deber ser que sigue a continuación, es correcta en tanto sostenida 
por la analogía del ente de Sto Tomás, pero actualmente ya no hablo de un nivel “des-
criptivo” sin valores de por medio. Sobre este tema, ver “Hacia un realismo hermenéuti-
co sobre la base de Sto Tomás-Husserl”, Parte II, Sapientia (2002), 57, pp. 145-167. 



 22

ambos una estrecha relación analógica: el deber ser es el mismo ser pues-
to en “ejemplar” (esto es, el deber ser es lo que puede llegar a ser una 
criatura racional cuando desarrolla sus potencialidades esenciales). Por 
ende, si algunas veces el lector advierte un tono descriptivo en alguna 
sentencia prescriptiva, ello se debe a dicha interconexión16. 

En cuarto lugar, deben distinguirse, por un lado, los principios bási-
cos de ética social, y por el otro, el siguiente conjunto: a) medios concre-
tos para lograr dichos principios y formas prudenciales concretas de apli-
cación de los mismos; b) principios propios de las ciencias sociales; c) 
modos concretos de aplicación de un principio universal, teniendo en 
cuenta el estado actual de las ciencias sociales y las circunstancias históri-
cas. El lector podrá advertir que a), b) y c) conforman un conjunto de 
cuestiones más opinables y contingentes en comparación con (1), nivel 
que se desprende de manera directa de la moral fundamental. Por ende, 
puede ser que el lector tenga un desacuerdo con algunos de los niveles a), 
b) o c) pero no con 1, o viceversa. Esto es importante a fin de clarificar 
conceptualmente los acuerdos y desacuerdos, con las propuestas que 
vamos efectuando, cual a su vez es útil para facilitar el diálogo y el debate 
posterior. 

Finalmente, expondremos una breve reseña de los temas a conside-
rar. El primer capítulo tratará lo esencial y fundante del humanismo teo-
céntrico: la dignidad humana y sus derechos fundamentales. Se podría 
decir, utilizando un conocido lenguaje epistemológico, que ese capítulo 
constituye el “núcleo central” de nuestro trabajo. En el segundo capítulo, 
tras un breve pero esencial análisis de los principios básicos de la teoría 
del estado, se trata de dilucidar qué forma de gobierno es la más conve-
niente para proteger los derechos del hombre. En el tercer capítulo, se 
trata de analizar la forma de organización socioeconómica más acorde 
con los principios morales ya asentados en el capítulo 1 y a las presentes 
y futuras circunstancias históricas. En el cuarto capítulo se analizan, en 
cuanto a sus principios generales, temas candentes como la ecología, la 
salud, la educación, el aborto, la guerra, etc. Volvemos a reiterar que to-
dos los temas se tratan a la luz de lo analizado en el capítulo 1. 
                                                           
16 Existe una amplísima bibliografía introductoria a la filosofía de Santo Tomás de 
Aquino, donde se explican muchas de estas cuestiones que nosotros estamos utilizando 
como premisas. El Tomismo, de E. Gilson puede ser una de las más recomendables. No-
sotros hemos tratado de explicar ciertas cuestiones fundamentales sobre Dios, el hombre 
y la moral en Filosofía para no filósofos, Editorial de Belgrano, Buenos Aires, 1987. (Empero, 
ninguna obra introductoria sustituye la indispensable lectura directa de Santo Tomás).  



23

Se podrá advertir que, como regla general, el capítulo 1 corresponde 
al nivel (1) y los demás capítulos a los niveles a), b) y c). Sin embargo, 
esta regla tendrá sus numerosas excepciones, sobre todo en el capítulo 4, 
donde muchas cuestiones deberán contener prescripciones correspon-
dientes al nivel (1). Cabe aclarar, además, que un tema como la educación 
–y, tal vez, muchos otros– debería estar tratado en un capítulo especial,
como el de la organización socioeconómica. Pero, si este último tema ha 
recibido un tratamiento especial, no es porque sea per se más importante 
que los otros, sino por su extensión cuantitativa y la importancia que las 
presentes circunstancias mundiales le han dado. Su importancia no es 
por ende per se, sino per accidens.  

Queda sólo una cuestión. Esta obra es fruto de muchos años de 
meditación. Debo, por consiguiente, agradecer a todos los amigos que 
durante mucho tiempo me han ayudado y estimulado con sus sugeren-
cias, preguntas y disidencias. La lista sería muy larga y, seguramente, me 
olvidaría de alguno de intentarlo. Sin embargo, hay algunas personas que 
me han asesorado desde el punto de vista técnico en algunas cuestiones 
de este libro. Mi agradecimiento entonces para Esteban Thomsen, San-
tiago Legarre y Roberto Iglesias. Otro agradecimiento muy especial debo 
hacer a Marcelo Pelayo, cuyos comentarios, permanente actitud de ayuda 
y constante aporte de material me fueron indispensables, sobre todo para 
la redacción de la cuarta parte. Mi último agradecimiento especial es para 
Patricia Artigas, quien me sugirió el título de este ensayo. 

Concluyo con la habitual aclaración de que sólo yo soy responsable 
por los errores que haya cometido, y quiero reforzar esta aclaración di-
ciendo que asumo la total y completa responsabilidad por todo lo dicho 
en este libro, y que no deseo comprometer con él a ninguna persona, ni a 
ninguna institución, civil, política o religiosa, que tenga estrecha relación 
con mi vida cotidiana. 





25

CAPÍTULO UNO 

LA PERSONA HUMANA: 
SU DIGNIDAD NATURAL

Y SUS DERECHOS FUNDAMENTALES

1. La persona humana y la ley natural

Si bien un ensayo filosófico-político no es en sí mismo un tratado 
de antropología filosófica, toda filosofía política contiene supuestos an-
tropológicos y metafísicos*4. Trataremos de exponer lo esencial de dichas 
premisas fundantes. 

En nuestra introducción hemos dicho que la persona humana está 
creada a imagen y semejanza de Dios. Esto nos proporciona los prime-
ros elementos para poder comprender con más precisión la esencia de la 
persona humana. Estar creado a imagen y semejanza de Dios significa 
ser inteligente y libre. La inteligencia y la voluntad libre son las potencia-
lidades espirituales propias del ser humano, ser humano cuya naturaleza 
es además esencialmente corpórea, siendo su espíritu la forma organiza-
tiva última de ese cuerpo. La inteligencia no es en la persona humana la 
sola capacidad de resolver problemas prácticos, sino la capacidad de estar 
abierto a la contemplación de lo real, que conduce al hombre a la pre-
gunta constante por la esencia y causas de todas las cosas. Esa inteligen-
cia le manifiesta también al hombre su núcleo vital más íntimo, su concien-
cia, su poder decir, por sí y ante sí, “yo soy”; su “yo” más personal e in-
transferible, señal inequívoca de su espiritualidad, incapaz de ser pronun-
ciado por cualquier tipo de microprocesador electrónico. Esto conduce 
al ser humano al reino de su libertad. Pero no estamos hablando ahora 
de la libertad política, sino de la libertad que toda persona humana tiene 
–ya potencialmente, ya actualizada– en su interior, por el solo hecho de
ser persona. Es el libre albedrío, que nos da la capacidad de elegir entre 

*4 Seguimos opinando que “toda” filosofía política contiene supuestos metafísicos, pero
no intentamos con ello decir que sean un sin sentido las preocupaciones de J. Rawls de
1993. Volvemos a reiterar que la clave para esta cuestión, como hemos dicho, es el fun-
damento de la tolerancia en la ley natural, pero no es este el momento de referirnos direc-
tamente a J. Rawls.



26

diversos medios que conducen al fin, porque ningún bien de este mundo, 
sino sólo Dios, colma totalmente nuestro deseo de felicidad, y en conse-
cuencia ningún bien de este mundo es determinante de la voluntad hu-
mana. Pero esta libertad interna no significa controlar las circunstancias 
externas a nuestra voluntad, ni poder evitar consecuencias necesarias o 
probables de nuestra conducta, ni estar fuera de las normas morales. Sig-
nifica que, ante una situación determinada, la persona es finalmente libre, 
y, por ende, responsable del curso de acción a seguir, y eso y solo eso signi-
fica que el hombre es dueño de su destino. Es dueño de su destino no por-
que arbitrariamente fije su orden moral, sino porque es responsable final 
de la decisión, acertada o no, moral o inmoral, que ha tomado frente a 
determinada situación o circunstancia.17 

La siguiente es una de las verdades más fundamentales del humanis-
mo teocéntrico: Dios, que ha creado a la persona humana para Sí, esto es, 
para que la persona alcance en Dios su felicidad absoluta y total, ha creado 
al hombre libre, y, por ende, dueño de aceptar o rechazar ese destino final 
de felicidad eterna junto a Dios. Este es el “peso” de ser persona, el gran 
desafío de la existencia humana, desafío del cual el hombre trata a veces de 
huir vanamente con todo tipo de escapismos y ruidos que silencien el lla-
mado de su conciencia a asumir su condición de criatura. 

Inteligencia y voluntad libre en un espíritu esencialmente encarnado: 
he allí la esencia de la persona humana; he allí por qué el ser humano es 
persona. Pero la persona, como toda sustancia viviente, tiene un orden 
natural intrínseco a su naturaleza, que consiste en la adecuada disposi-
ción de sus actos libres en función del desarrollo pleno de sus capacida-
des propias. Una planta, por ejemplo, presenta una serie de conductas 
adecuadas a su fisiología y naturaleza vegetal, como fototropismo positi-
vo, geotropismo negativo, fotosíntesis, etc., tal el orden natural de la 
planta. Pero en la persona, todo esto presenta mayor complejidad. La 
naturaleza humana es más compleja, y para analizarla debemos guiarnos 
por las inclinaciones propias de dicha naturaleza, en el orden vegetativo, 
sensitivo y racional. Pero, sobre todo, el libre albedrío, esa libertad inter-
na de la que hablábamos, da la posibilidad al ser humano de adecuar su 
conducta o no a su orden natural, (aunque eso no define la esencia de la 

17 Véase Derisi, O. N.: Esencia y vida de la persona humana, Eudeba, Buenos Aires, 1979, y 
Frankl, V.: El hombre en busca de sentido, Herder, Barcelona, 1986. Sobre el tema del libre 
albedrío y los condicionamientos, véase nuestro ensayo El libre albedrío y sus consecuencias lógicas, 
en revista Libertas, Eseade, Buenos Aires, mayo de 1985, Nº 2. 



27

libertad creada) y por eso, en la persona humana, decimos que ese orden 
natural es un orden moral. Todo esto nos da pie para comprender las 
nociones de ley natural y derecho natural empleadas por Santo Tomás. 

Santo Tomás define la ley natural como la “participación de la ley 
eterna en la criatura racional”18, y muchas veces, por ese motivo, se ha 
dicho que tiene una noción teológica de la ley natural. Sin embargo, San-
to Tomás no parte necesariamente en este caso del Dios de la Revela-
ción, que se estudia en la Teología Revelada, sino el Dios demostrado ra-
cionalmente, lo cual es parte esencial de su filosofía, que está al alcance de 
la razón natural. Por eso Santo Tomás había dicho antes que la ley se 
encuentra especialmente en quién rige y participadamente en quién es 
regido. Si alguien organiza un club de fútbol y en función del fin –jugar 
al fútbol– dispone las normas que regirán en él, entonces los que se aso-
cien a ese club estarán participando en la ley que fue establecida por quien 
rige, no arbitraria, sino racionalmente, en función del fin. Ahora bien la 
demostración racional de la existencia de Dios nos demuestra un Dios 
creador y ordenador de todo el universo. Y así como un carpintero hace 
los muebles de su carpintería según una forma determinada que él tiene 
en su mente e imprime en cada mueble, Dios –salvando la distancia téc-
nicamente infinita que va de una cosa a otra– crea, esto es, da el ser y la 
esencia a todas las cosas (contingentes) y en cada cosa, por ende, hay una 
esencia –que a veces los hombres podemos de modo imperfecto cono-
cer– y una finalidad natural. Por eso la Creación implica comprender que 
hay un universo esencialmente ordenado –orden que el ser humano co-
noce en diversos grados– por Dios, y por eso se entiende que el orden 
natural de cada cosa –como, por ejemplo, que las partes verdes de las 
plantas se dirijan a la luz solar– ha sido dispuesto así (“programado”, 
diríamos hoy) por Dios. Ese mismo ordenamiento en Dios –con quien 
se identifica– es la ley eterna (I-II, Q. 91, a.1), y en la criatura racional, 
que participa de esa ordenación, se denomina ley natural. Todo lo ante-
rior nos permite entender también la definición general de “ley” de Santo 
Tomás, que se aplica analógicamente a los diversos tipos de ley. La ley es 
la “ordenación de la razón para el bien común por aquél que tiene el cui-
dado de la comunidad” (I-II, Q. 90, a.4). Vemos allí la presencia de un le-
gislador (el que tiene el cuidado de la comunidad), un fin (el bien común) y 
una disposición adecuada a ese fin (la ordenación de la razón). Decir “de la 

18 (I-II, Q. 91. a.2) 



 28

razón” es algo que excluye todo voluntarismo arbitrario: la ley es dispuesta 
por el legislador según una relación objetiva de medio a fin19.  

En el caso de la Creación, como dijimos, el legislador es Dios; la co-
munidad es su universo creado; el bien común es El Mismo; y la ordena-
ción de la razón es la Ley Eterna (esencialmente en quien rige) y la ley 
natural (participadamente en quien es regido). 

El contenido de la ley natural se despliega a través de las cuatro vir-
tudes naturales –justicia, fortaleza, templanza y prudencia- que son nece-
sarias para llegar al fin último. La justicia nos sirve de puente para expli-
car una parte importantísima de la ley natural, que es el derecho natural. 
“El derecho natural –dice O. N. Derisi- comprende solo la parte de la ley 
natural que corresponde cumplir a la virtud de la justicia”20. Y la justicia 
es la virtud social excelencia. “Es un hábito según el cual uno da al otro 
lo suyo según una constante y perpetua voluntad” (II-II, Q. 58, a. 1). 
Según vemos, y como es sabido, el derecho es el objeto de la justicia. Y 
ese derecho es aquí el derecho objetivo, esto es, la misma cosa justa. ¿Y 
en qué consiste esa “cosa justa”? En un conjunto de acciones y/o omi-
siones que le son debidos al otro (a la otra persona) en razón de su naturale-
za. Ese es el contenido básico del derecho natural, que como vemos se 
origina en la obligación moral de dar “lo suyo” a la otra persona. Volve-
remos a este tema más adelante. 

Pero Santo Tomás también habla de la ley humana, esto es, la que 
por definición establecen los seres humanos en el cuidado de la comuni-
dad política. Algo muy importante sobre la ley humana es que es concén-
trica, pero de radio menor, que la ley natural. Esta ley humana, para ser 
propiamente ley, debe ser justa; analógicamente puede decirse que una 
ley es injusta si está en contra del derecho natural21. 

El objeto de la ley humana es fundamentalmente aquello que perju-
dique a terceros, sin lo cual no puede mantenerse la pacífica convivencia. 
Pero eso, por definición, tiene un radio de acción menor que la ley natu-
ral, y por eso deja sin prohibir cosas que la ley natural prohíbe. Lo que la 
ley humana no puede hacer es declarar explícitamente como bueno lo 

                                                           
19 Tenemos conciencia de que toda esta concepción tomista resultará extraña a quienes 
estén acostumbrados a manejar la doctrina de Hayek sobre la ley (“nomos”) y el orden 
espontáneo. Más adelante comentaremos esta cuestión.  
20 Véase Los fundamentos metafísicos del orden moral, Educa Buenos Aires, 1980. 
21 Véase II-II, Q. 57, a. 1, ad. 1; ver también Bidart Campos, G. J. Valor, Justicia y Derecho 
Natural, Ediar, Buenos Aires, 1983. 
 



 29

que por ley natural es malo. Pero puede, según lo anterior, “callar”, esto 
es, no penar, mantener un silencio, sobre cuestiones morales que exce-
den el ámbito de su competencia. Santo Tomás lo explica de este modo: 
“. . . la ley humana se establece para una multitud de hombres, en la cual 
la mayor parte no son hombres perfectos en la virtud. Y así, la ley huma-
na no prohíbe todos los vicios, de los que se abstiene un hombre virtuo-
so; sino sólo se prohíben los más graves, de los cuales es más posible 
abstenerse a la mayor parte de los hombres, especialmente aquellas cosas 
que son para el perjuicio de los demás, sin cuya prohibición la sociedad 
no se podría conservar como son los homicidios, hurtos, y otros vicios 
semejantes” (I-II, Q. 96, a. 2). Antes había dicho, citando a su maestro 
San Agustín: “. . .la ley humana no puede castigar o prohibir todas las 
cosas malas que se hacen, porque si quisiera quitar todos los males, con 
ellos quitaría también muchos bienes, y se impediría la utilidad del bien 
común, que es necesaria para la convivencia humana” (I-II, q. 91, a. 4). 
De lo anterior queda claro que: a) las leyes humanas no se establecen 
para hombres perfectos, ni deben presuponer esa perfección; b) el objeto 
de la ley humana es el conjunto de aquellas “cosas que son para el perjui-
cio de los demás, sin cuya prohibición la sociedad humana no se podría 
conservar”; c) la ley humana no prohíbe todo lo prohibido por la ley na-
tural; d) si la ley humana es contradictoria con la ley y el derecho natural, 
es injusta (y no es propiamente ley); e) cuando la ley humana no prohíbe 
algo prohibido por la ley natural, no lo declara buenos ni explícita ni im-
plícitamente, sino que “calla” (nada dice) sobre ello; f) la ley humana tie-
ne una función educativa (como educación no formal –ver Cáp. 4 punto 
1-), no precisamente porque sea coactiva (la coacción, por definición, no 
enseña), sino porque las personas tienden a ver como moralmente bueno 
lo expresamente señalado por la ley humana. 

Además, dice Santo Tomás que la ley natural debe aplicarse a veces 
no de igual manera, dada la variedad de circunstancias. De ello pueden 
derivarse diversas leyes humanas, aunque el contenido esencial de la ley 
natural sea uno e invariable: “ . . . no todos los principios comunes de la 
ley natural pueden aplicarse de igual manera a todos los hombres, por la 
gran variedad de circunstancias. Y de ahí provienen las diversas leyes 
positivas según los distintos pueblos” (I-II, q. 95, a.2). Podría, por ende, 
agregarse este punto. g); la ley humana puede ser variable según diversas 
circunstancias. Con esto no está Santo Tomás relativizando el contenido 
de la ley natural en el caso de la ley humana, está aplicando la virtud de la 



 30

prudencia al orden político-social. La prudencia es una virtud cardinal 
importantísima, según la cual aplicamos correctamente un principio uni-
versal a una situación concreta. Dado que toda acción humana es concre-
ta y única, la prudencia se debe estar ejerciendo constantemente. En el 
orden político, la prudencia será la aplicación de un principio ético-social 
universal a una circunstancia cultural e histórica determinada. Esto es 
justamente lo que dicta el grado de tolerancia de la ley humana frente a 
determinadas cuestiones siempre prohibidas por la ley natural. El lector 
podrá advertir la máxima importancia de los principios que estamos ex-
plicando para el desarrollo de muchas de las cuestiones que trataremos 
en este ensayo. 

Cabe agregar que cuando dijimos que el contenido de la ley natural 
era “uno e invariable” nos estamos refiriendo a la ley natural per se, pero no 
quoad nos (en relación con nosotros), pues el conocimiento del contenido 
de la ley natural puede evolucionar y, así, hoy podemos considerar que 
pertenece a la ley natural algo que ayer la humanidad no había advertido. 
Pero, es ese caso, no es que la ley natural cambie, sino que evoluciona 
nuestra percepción de los contenidos básicos de la ley y el derecho natural. 

Tenemos conciencia de que, si bien hemos sentado las bases de la 
ley y el derecho natural, casi nada hemos dicho sobre su contenido. So-
bre ello nos explayaremos en breve. Antes debemos apuntalar algunas 
cuestiones sobre la dignidad humana, cuyo respeto tiene mucho que ver 
con la esencia del derecho natural. 

 
2. La dignidad humana. Noción y delimitación. 

 
 Muchas veces se presentan dudas sobre el contenido conceptual de 

la expresión “dignidad humana”, y es nuestra intención despejar esas du-
das, sobre todo porque éste es un tema que será premisa fundante en to-
do nuestro trabajo. Se habrá advertido que ya desde la introducción he-
mos dicho lo sustancial sobre este tema, pero debemos clarificar aun más 
nuestra posición. 

La dignidad natural humana de la que hablamos es una dignidad on-
tológica, esto es, es un valor especial que le corresponde a la persona hu-
mana por el solo hecho de ser tal. No deriva de presupuestos sobreaña-
didos a la esencia de la persona. Toda persona humana, por el solo he-
cho de ser tal, tiene una dignidad natural que debe ser respetada, lo cual 
implica: toda persona humana, por ser inteligente y libre, tiene una digni-



 31

dad natural que debe ser respetada. Y la inteligencia y la libre voluntad 
son dos potencialidades que se derivan de la esencia de la persona, y por 
ende, toda persona, desde el primer instante de su concepción, tiene esas dos 
potencialidades, aunque no estén actualizadas. 

¿Cuáles son los fundamentos ontológicos de esta dignidad? Es un 
tema clásico en la filosofía de Santo Tomás la cuestión de los “trascen-
dentales”, es decir “consecuencias que siguen en su generalidad a todo 
ente”22, o para decirlo más modernamente, ciertas características que 
toda cosa, por el solo hecho de ser una cosa, tiene; entre ellas se encuen-
tra el bonum, esto es, que toda cosa, por el solo hecho de ser una cosa, es 
buena. Pero “buena” no alude aquí a la bondad moral, sino al hecho de 
que toda cosa, solo por ser tal, es capaz de ser apetecida –independiente-
mente de que esté siendo apetecida por algún sujeto apetente contingen-
te- y por eso es “buena”(pues es algo que potencialmente puede calmar a 
determinada necesidad). Por otra parte, este tema se relaciona con una de 
las verdades más importantes de la filosofía de Santo Tomás: que toda 
cosa, por el solo hecho de estar creada por Dios, es buena; Dios no crea 
lo malo. El mal moral es una ausencia de bien (la privación de la ordena-
ción del acto humano libre a su fin último) fruto de la voluntad libre del 
hombre, no querido, pero permitido, por Dios. Por ende, de la constitu-
ción ontológica misma de cada cosa y de su condición de cosa creada 
deriva que toda cosa es buena. Y este bonum o valor ontológico de cada 
cosa es llamado por Santo Tomás “dignidad de su propia naturaleza”.23  

Luego, toda cosa tiene dignidad de su propia naturaleza. Luego, 
también la persona humana. Pero hemos visto que la persona humana 
tiene inteligencia y voluntad libre. Esas dos potencialidades propias la 
ubican –como también hemos visto- en el orden moral. Pues bien, ésto 
es lo que le da a la persona humana un valor adicional, esto es, adicional 
a la bondad natural que tienen todas las cosas por ser tales y estar creadas 
por Dios. Que la persona tenga per se inteligencia y voluntad libre, y esté, 
por consiguiente, ubicada en un orden moral objetivo, con un destino 
final trascendente a este mundo (Dios), le da una bondad ontológica espe-
cial que llamamos dignidad natural humana. 
                                                           
22 Véase “De Veritate”, Q. 1, a. 1, en Questiones disputatae, Marietti, Roma, 1941. 
23 En In Decem libros ethicorum Aristóteles ad Nlicocacum expositio; Marietti, Torino, 1983; 
libro V, lección IX, Nro. 981. Sobre la ausencia de contradicción de la teoría tomista del 
bonum objetivo y la teoría subjetiva del valor de la escuela austríaca de economía, ver 
nuestra tesis Fundamentos filosóficos y epistemológicos de la praxeología, presentada a la UCA en 
diciembre de 1988. 



 32

Es necesario evitar la siguiente confusión: estamos diciendo que esa 
dignidad es ontológica, no moral, pero luego decimos que en esa digni-
dad ontológica se incluye esencialmente el orden moral. Eso significa que 
la persona humana, constitutivamente, debe optar, en cada acción libre, 
entre el bien y el mal moral; NO significa que la persona actúa siempre 
eligiendo el bien moral, y con esto llegamos finalmente a despejar una de 
las dudas que puede haber en este terreno. ¿Puede hablarse de dignidad 
natural del hombre cuando la persona opta por el mal moral? ¿Puede 
decirse que tiene dignidad natural una persona que está cometiendo una 
o más acciones inmorales? La respuesta es sí, porque su dignidad natural 
no deriva de que efectivamente haya optado por el bien moral, sino de 
que su constitución esencial –inteligencia y voluntad libre- la ubica en el 
terreno moral y, por ende, le da la posibilidad de realizar, diariamente, 
esa gran opción8b.  

Entonces, aunque una persona realice acciones moralmente malas 
(las religiones llaman a eso “pecado”), sigue teniendo dignidad natural; su 
constitución ontológica como persona todavía referida a su fin último ha 
quedado intacta. Juan Pablo II, en un contexto religioso, ha escrito al 
respecto un párrafo de un valor filosófico muy importante, porque des-
taca la importancia del libre albedrío y –como se verá- de la dignidad 
humana revelada en la acción libre. Dice así el actual pontífice de la Igle-
sia católica: “El pecado, en sentido verdadero y propio, es siempre un 
acto de la persona, porque es un acto libre de la persona individual, y no 
precisamente de un grupo o de una comunidad. Este hombre puede es-
tar condicionado, apremiado, empujado por no pocos ni leves factores 
externos, así como puede estar sujeto también a tendencias, taras y cos-
tumbres unidas a su condición personal. En no pocos casos dichos fac-
tores externos e internos pueden atenuar, en mayor o menor grado, su 
libertad y, por lo menos, su responsabilidad y culpabilidad. Pero es una 
verdad de fe, confirmada también por nuestra experiencia y razón, que la 
persona humana es libre. No se puede ignorar esta verdad con el fin de 
descargar en realidades externas –las estructuras, los sistemas, los demás- 
el pecado de los individuos. Después de todo, esto supondría eliminar la 
dignidad y la libertad de la persona, que se revelan –aunque sea de modo tan 

                                                           
8b La opción entre el bien y el mal moral no es una propiedad necesaria de la libertad 
como tal sino una posibilidad inherente a la libertad humana creada. Ver al respecto De-
risi, O. N., “Metafísica de la libertad”, en Estudios de Metafísica y Gnoseología; UCA, Buenos 
Aires, 1985. 



 33

negativo y desastroso- también en esa responsabilidad por el pecado cometido. Y 
así, en cada hombre no existe nada tan personal e intransferible como el 
mérito de la virtud o la responsabilidad de la culpa”24. Como vemos, 
Juan Pablo II está convencido, como nosotros, de que la dignidad hu-
mana no desaparece, sino que se muestra en la responsabilidad por la 
mala acción cometida, si bien, como él mismo dice, de un modo tan 
desastroso y negativo. 

Así, toda persona humana, por estar creada a imagen y semejanza 
de Dios, por tener consiguientemente inteligencia y voluntad libre y, por 
ende, por tener como fin último a Dios, tiene una dignidad natural que 
debe ser siempre respetada, independientemente de raza, cultura, situa-
ción social y grado de virtud que cada persona en cuestión posea. 

Lo expuesto anteriormente nos sirve también para despejar otra 
duda, que a esta altura será muy fácil de aclarar. La dignidad humana de 
la que hemos hablado hasta aquí ni es absoluto en sí mismo, ni coloca al 
hombre como fin último de sí mismo, ni lo coloca como necesariamente 
santo e inmaculado moralmente, ni le atribuye el poder de decidir arbi-
trariamente sus normas morales y su fin último. Nuestra noción de dig-
nidad humana se basa en la filosofía de Santo Tomás de Aquino y no en 
ninguna posición filosófica; ni siquiera en alguno de los seguidores actua-
les de Santo Tomás. Coherentemente con nuestra posición antropoteo-
céntrica, la dignidad humana de la que hablamos no sustituye, sino que se 
basa en la concepción del hombre como criatura divina. Aclaraciones 
adicionales sobran a esta altura de nuestra exposición. 

Queda por lo tanto firme nuestra conclusión: toda persona, aunque 
sólo tenga dos segundos de vida, aunque esté consumida en su lecho de 
muerte, aunque no tenga poder político alguno, aunque no tenga riqueza 
alguna, aunque esté corrompida por el uso indebido de la riqueza o el 
poder, aunque pertenezca a una cultura que nosotros juzguemos muy 
primitiva, aunque su grado de instrucción escolar sea nulo, aunque sea el 
más terrible de los criminales y el más depravado de los pecadores, me-
rece respeto y consideración, por el sólo hecho de ser persona. 

Porque en definitiva, Dios la está esperando, hasta el último mo-
mento de su existencia en este mundo. 

 

                                                           
24 En la exhortación Apostólica Post-sinodial Reconnciliatio et Paenitentia, del 2 de diciembre 
de 1984, en Lósservatore Romano, ed. esp. Nro. 51 (833) del 16 de diciembre de 1984; lo su-
brayado es nuestro. 



 34

3. La ley natural y  los derechos de la persona humana.  
 Fundamentación,  enumeración, delimitación. 
 

Entramos ahora en una de las partes más delicadas e importantes de 
todas cuantas venimos tratando. ¿Qué contenido concreto tiene esta ley 
natural, cuyas bases filosóficas ya hemos sintetizado? 

Habíamos dicho, aunque rápidamente, que la razón natural tiene en las 
inclinaciones naturales del hombre el camino más seguro para el descubri-
miento de los principios de la ley natural; y el camino que seguiremos al 
respecto será tan poco original como seguro.  

En efecto, nunca serán demasiadas las veces que se cite a Santo 
Tomás de Aquino en este punto, (I-II, Q.94, a. 2, c). Si la actualización 
de las potencialidades de la persona es aquello que la conduce hacia su 
perfección y a su fin último, y si el orden moral es la adecuada disposi-
ción de las acciones humanas libres en relación a su fin último, será mo-
ralmente bueno todo aquello que actualice esas potencialidades, y para 
descubrirlas hay que seguir el camino de las inclinaciones propias del 
hombre. Inspirados en esa famosa parte de la Suma Teológica, diremos 
que, en primer lugar, se observa en el ser humano, como en todos los 
vivientes, una tendencia natural a la vida, junto con todo lo que ello im-
plica. Es bueno moralmente todo aquello que cuide y proteja esa vida y 
es malo lo contrario. En segundo lugar, observamos en el hombre una 
tendencia natural a la reproducción y al cuidado de los hijos. Es bueno 
moralmente todo aquello que favorezca el ámbito apropiado para esa 
función y es malo todo lo contrario; ese ámbito apropiado es la familia 
(en el capítulo 4 volveremos sobre este tema). En tercer lugar, se observa 
en el hombre una tendencia natural, fruto de su capacidad racional, a 
buscar y a entender la verdad, a conocer el bien moral, a ejercer su libre 
albedrío y a vivir en sociedad. Es bueno moralmente todo aquello que 
conduzca a la actualización de tales potencias y es malo lo contrario. 

Dado que la justicia, como dijimos, es la virtud social por excelen-
cia, de nuestra naturaleza social se desprende la obligación moral básica 
de respetar la justicia. Más adelante tocaremos la clásica cuestión de la 
división tripartita de la justicia. Por ahora, entremos un poco más deta-
lladamente en el tema de nuestras obligaciones para con “el otro” (la per-
sona). Vamos a dar un ejemplo. Supongamos que firmo un “pagaré” a 
otra persona (una costumbre ya en desuso, pero que nos servirá igual-
mente mucho). Dado ese contrato voluntario, yo me he convertido li-



 35

bremente en deudor, y la otra persona en acreedora. X tiene “derecho” a 
recibir la cantidad acordada porque yo debo dicha cantidad. Esto es: el dere-
cho de X a recibir esa cantidad se origina en mi deber moral –y jurídico-
positivo, en este caso- de dar dicha cantidad. Este ejemplo nos sirve para 
poder entender otra cuestión análoga. Habíamos dicho que toda persona 
tiene la obligación moral de respetar la justicia, y, por ende, “lo justo” (el 
derecho objetivo). Pero no todas las obligaciones de justicia son estable-
cidas por contrato voluntario como el anterior. Pues toda persona nace 
con un “pagaré originario”, pues, al tener el deber moral de desarrollarse 
como persona, tiene derecho a que las demás personas respeten en ellas 
su naturaleza de persona y, por consiguiente, no obstaculicen sus con-
ductas tendientes a la consecución de dicha perfección. Todas las perso-
nas nacen, pues, acreedoras de la obligación moral de las otras de respe-
tar su condición de persona. O, para decirlo en sentido contrario, toda 
persona nace con la obligación moral de respetar la condición de persona 
de la otra persona, en función de su propio desarrollo moral y el de la 
otra persona. Así todos nacemos deudores de las otras personas y éstas 
acreedoras de uno mismo. La relación causal debe ser en este caso clara: 
la causa es la obligación moral originaria de respetar la condición de per-
sona del otro; el efecto es que la otra persona es acreedora de esta obli-
gación. En este sentido, toda persona tiene la obligación moral de respe-
tar el derecho objetivo, esto es, todas las aclaraciones y/u omisiones que 
son debidas (eso es “lo debido”) a la otra persona en función de su desa-
rrollo y perfección como ser humano. Este deber, por ende, funda el 
derecho que la otra persona tiene desde que nace, esto es, el derecho 
originario de exigir el cumplimiento de esta obligación primordial por 
parte de las otras personas. Este es el derecho subjetivo de la persona, que 
como vemos tiene su origen en el derecho objetivo. Y este es el fundamento 
antropológico de los derechos de la persona humana. La persona huma-
na tiene derechos porque toda persona humana tiene la obligación moral 
de respetar la justicia y, por ende, debe a cada persona determinadas ac-
ciones y/u omisiones que no dificulten y/u obstaculicen el desarrollo 
moral de la otra persona. Y por eso, en función de esto último, resulta 
que para dilucidar cuáles son esas acciones y/u omisiones, debemos ana-
lizar el contenido de la ley natural, cosa que ya hemos hecho. En función 
de las normas principales de la ley natural, podemos dilucidar el conjunto 
de acciones y/u omisiones debidas a la otra persona por ser tal, esto es, 
sus derechos originarios (en función de nuestros deberes originarios); la 



 36

expresión “por ser tal” nos señala la conexión de este tema con la digni-
dad de la persona, porque respetar en la otra persona a su naturaleza de 
persona es respetar su dignidad como tal. De allí que sea la dignidad de la 
persona humana el fundamento ontológico último de sus derechos. Tra-
tar a la persona humana como tal es justamente respetar su dignidad na-
tural. Por eso se habla de los derechos de la persona, y no de los dere-
chos de una piedra25.  

Después de estos fundamentos filosóficos, estamos en condiciones 
de comenzar a analizar el contenido de los derechos fundamentales del 
hombre, en función de la ley natural. 

Trataremos de comenzar con una enumeración, no completa ni ex-
cluyente, desde luego, de los principales derechos de la persona, para 
luego fundamentar, explicar y delimitar cada uno de ellos. Toda persona, 
por ser tal, tiene los siguientes derechos, a saber: 1) derecho a la vida;    
2) derecho al matrimonio; 3) derecho a la libre asociación; 4) derecho a 
participar en la vida pública; 5) derecho a la emigración e inmigración;    
6) derecho a la libertad religiosa; 7) derecho a la libertad de enseñanza;      
8) derecho a la libertad de expresión; 9) derecho a la propiedad privada 
de los medios de producción y de consumo, y a trabajar libremente, co-
merciar y ejercer toda industria lícita; 10) derecho a la libre iniciativa pri-
vada en todos los ámbitos de la vida social; 11) derecho a la igualdad ante 
la ley; 12) derecho a un proceso judicial justo; 13) derecho a la intimidad. 

El lector advertirá que, si tratáramos detenidamente todo lo concer-
niente a cada uno de estos derechos, deberíamos en esta sola sección 
agotar todos los temas de nuestro ensayo. Por ende, plantearemos sólo 
los lineamientos generales de estos derechos, y trataremos más adelante  
–sobre todo en los capítulos tres y cuatro- las cuestiones más complejas y 
polémicas originadas en los mismos. Trataremos de advertir en cada caso 
ese análisis posterior*5. 
                                                           
25 Véase para el tema de los derechos del hombre: Derisi, O. N. Fundamentos…, op. cit. y 
Masini, C. I., Realismo y Derechos Humanos, Ed. Idearum, Universidad de Mendoza. Véase 
también: Los derechos humanos en Santo Tomás de Aquino, de Jesús García López, Eunsa, 
Pamplona, 1979. 
*5 Posteriormente a la publicación de este libro en 1989, he comenzado a utilizar –in-
fluido sobre todo por la consideración esencial de la historicidad que aparece en autores 
como Hayek y Gadamer- de derechos naturales in abstracto e in concreto. Lo primero tiene 
que ver con un intento de definir la naturaleza (hoy diríamos el significado analogante) de 
cada derecho en cuestión, haciendo una cierta epojé fenomenológica de tal o cual cir-
cunstancia histórica. Más o menos parecido a lo intentado en esta parte de la exposición. 
In concreto, los derechos del hombre se dan siempre dentro de límites jurídicos concre-



 37

Comencemos con el derecho a la vida. Coherentemente con nuestra 
concepción de los derechos del hombre, expondremos primero la obli-
gación moral –en orden a la justicia- correspondiente y luego el resultan-
te derecho fundamental. 

Habíamos dicho que el hombre tiene una inclinación natural a la vi-
da, y que, por ende, el respeto a dicha inclinación es clave para su desa-
rrollo personal. Luego, toda persona está obligada, respecto de otra, a no 
realizar ninguna acción que impida y destruya la vida de la otra persona; 
tal es el derecho a la vida de toda persona humana. Si bien este derecho 
es habitualmente reconocido y/o proclamado, puede ser violado de mu-
chos modos. Este derecho está presente desde el primer instante de la 
concepción hasta el último momento de la vida de la persona en este 
mundo. Son contrarios a este derecho, por ende, los abortos voluntaria-
mente realizados y la eliminación de las vidas que consideramos ya “inúti-
les” o muy sufrientes. Sobre estas cuestiones nos explayaremos con detalle 
más adelante. Son contrarios a este derecho las guerras de agresión, de 
conquista y las matanzas indiscriminadas de poblaciones civiles como me-
dio de victoria militar. Son también contrarias a este derecho las interna-
ciones psiquiátricas indiscriminadas que producen la muerte del paciente 
con todo tipo de torturas y mutilaciones amparadas bajo el término “tra-
tamiento”. También nos referiremos más adelante a esta cuestión. 

Lo único que admite dar muerte a otra persona es la defensa propia, 
cuando es el único medio para defender la propia vida que va a ser injus-
tamente arrebatada, pero también son contrarios al derecho a la vida los 
habituales abusos que se hacen de este principio. La defensa propia debe 
tener a la muerte al agresor como el último de los recursos, cuando los 
demás se han agotado. La muerte al agresor está, sobre todo, absoluta-
mente injustificada cuando existen los medios técnicos para detener su 
ataque sin provocarle daño, posibilidad en la cual la humanidad ha de-
mostrado hasta ahora muy poca imaginación. 

Finalmente, son contrarias al derecho a la vida aquellas conductas 
que, por voluntaria negligencia e ignorancia, someten a grandes áreas de 

                                                                                                                             
tos que tienen que ver con circunstancias de prudencia y tolerancia que están necesaria-
mente unidas a tal o cual circunstancia histórica concreta. Esas circunstancias necesaria-
mente entran en juego a la hora de tomar posición respecto de límites y alcances de tal o 
cual derecho en cuestión. Muchos debates son innecesarios si se tiene en cuenta esta 
distinción, y téngase en cuenta que yo mismo no la tuve en cuenta en algunos casos. Esto 
tiene que ver, por otra parte, con la distinción entre derecho natural primario y secunda-
rio que hemos asumido desde el principio.  



 38

la humanidad a condiciones infrahumanas de vida, tales que provocan la 
muerte de millones de personas por el hambre y la enfermedad (no cau-
sadas, en este caso, por catástrofes naturales). En relación con esto últi-
mo, podría preguntarse si determinadas circunstancias no implicarían una 
obligación positiva de “dar” algo a otra persona para evitar su muerte. A 
esta importante cuestión nos referiremos más adelante. 

En segundo lugar, tenemos el derecho al matrimonio. De la natura-
leza social y sexual del hombre nace nuestra obligación de respetar las 
libres elecciones que la otra persona realice y no imponer nada al respec-
to. Este derecho incluye todo lo referente a la “elección del propio esta-
do”, esto es, casarse, no casarse, hacer votos, promesas, etc. Este dere-
cho es habitualmente violado cuando se coacciona a una persona a una 
conducta determinada al respecto por su posición social o política. Sobre 
cuestiones más detalladas de la familia y sus características haremos refe-
rencia más adelante. Sobre el tema de la educación de los hijos hablare-
mos cuando toquemos el derecho a la libertad de enseñanza. Por ahora 
digamos que el derecho al matrimonio incluye –por su misma naturaleza- 
el derecho a la ausencia de coacción en todo lo referente a la tenencia de 
hijos y su número; son contrarias a este derecho las políticas imponen al 
núcleo familiar un número de hijos determinado. Iguales consideraciones 
deben realizarse para con los hijos no matrimoniales. 

En tercer lugar tenemos el derecho a la libre asociación. De la natu-
raleza social del hombre se deduce nuestra obligación moral de respetar 
todas las asociaciones voluntarias que el hombre quiera realizar con sus 
semejantes –más allá del núcleo social en el que nace y se desarrolla- en 
orden a la realización de las más diversas actividades de la cultura huma-
na: religiosas, científicas, educativas, deportivas, políticas, económicas, 
etc. Este derecho puede ser violado de muchos modos. Es violado este 
derecho cuando a una persona se le impide asociarse a cualquier asocia-
ción intermedia, o, por el contrario, se lo coacciona para que se asocie a 
determinado grupo, es violado cuando coactivamente se le quitan a la 
persona recursos propios para destinarlos a instituciones determinadas 
sin haber pedido su consentimiento; es violado cuando determinado 
grupo monopoliza determinada asociación e impide coactivamente a 
otras personas realizar una asociación similar (en este caso es habitual 
que el grupo que realiza dicha conducta inmoral se coloque a sí mismo el 
adjetivo “único”; es también violado cuando coactivamente se impone a 
un grupo de personas una estructura jurídica y/o reglamentaria determi-



 39

nada en la asociación libre que ellas formaron (pues es conforme con el 
hecho de que el derecho a la libre asociación determine sus propias nor-
mas y objetivos). Todas estas violaciones son harto corrientes en muchas 
sociedades. 

El único límite de este derecho es que, obviamente ninguna persona 
tiene el derecho de constituir asociaciones que violen este u otros dere-
chos personales. Estas son las habitualmente llamadas asociaciones ilíci-
tas. También podría decirse que ninguna persona tiene el derecho de 
asociarse en contra de la ley humana positiva, siempre que –atención a esta 
condición- dicha ley positiva sea justa, esto es, no contradictoria con la ley natural. 
En relación con esto último, este derecho incluye el derecho a la ausencia 
de coacción en la formación de asociaciones sobre actividades que, aun-
que prohibidas por la ley natural, estén sin embargo toleradas y permiti-
das por la ley humana positiva (lo cual no quiere decir, como hemos di-
cho, declaradas buenas o alentadas). 

Terminemos la exposición de este derecho citando la explicación 
que da Juan XXIII: “De la intrínseca sociabilidad de los seres humanos 
se deriva el derecho de reunión y asociación, como también el derecho 
de dar a las asociaciones la estructura que se juzgue conveniente para 
obtener sus objetivos y el derecho de libre movimiento dentro de ellas 
bajo la propia iniciativa y responsabilidad para el logro concreto de estos 
objetivos”26.  

Tenemos en cuarto lugar –aclaremos que la enumeración no implica 
orden de importancia- el derecho de participar en la vida pública. Nue-
vamente, de la naturaleza social de la persona deriva nuestra obligación 
de respetar todas las formas de las que ésta quiera participar en la conse-
cución del bien común. Pero este derecho adquiere muy variadas formas 
concretas dadas las diversas formas lícitas de gobierno. Por lo tanto, lo 
único general que podemos decir es que este derecho es violado cuando, 
dentro de la diversidad de las distintas formas de gobierno, se considere, 
en cualquiera de ellas, a un grupo de personas como absolutamente pasi-
vo en la procuración del bien común27 y/o cuando, dentro de las diver-
sas formas de gobierno, no son respetadas las diversas normas de legiti-

                                                           
26 Encíclica Pacem in terris, 1963. Esta encíclica constituye la exposición más completa de 
la Doctrina Social de la Iglesia Católica sobre la dignidad humana y sus derechos funda-
mentales. 
27 Véase la encíclica, Pacem in terris. 



 40

midad de origen y de ejercicio del poder político. A estas cuestiones nos 
referiremos más en detalle en el capítulo dos. 

En quinto lugar, tenemos el derecho a la emigración e inmigración, 
fundado nuevamente en la naturaleza social del hombre y en el ya referi-
do derecho a la libre asociación. Dentro de la gran variedad de bienes 
moralmente lícitos que el hombre puede elegir para su perfeccionamien-
to, se encuentran las diversas culturas y comunidades políticas, de lo cual 
se sigue nuestra obligación de respetar las decisiones que la persona tome 
al respecto; de allí su derecho a la libre emigración e inmigración. Violan 
este derecho los impedimentos coactivos para salir de un determinado 
territorio, como así también la coacción para abandonar un determinado 
territorio, violan este derecho los pasaportes, las visas y todo cuanto sea 
utilizado para controlar y decidir quién entra y quién sale de un determi-
nado territorio –ello es considerar culpable a una persona hasta que de-
muestre lo contrario, lo cual es contrario al debido proceso, otro derecho 
humano fundamental-; violan este derecho, también, la coacción que 
determinados grupos ejercen para impedir la entrada a su territorio de 
otros grupos que ejercerían su misma actividad. El único motivo que 
hace moralmente lícito impedir que una persona entre y salga de un terri-
torio o espacio determinado es que esté siendo sometida a un proceso 
judicial justo o que se haya probado su delincuencia – esto es, su violación 
de derechos personales básicos-*6. 

En sexto lugar, tenemos el derecho a la libertad religiosa. De la na-
turaleza racional y social del hombre surge su inclinación a buscar la ver-

                                                           
*6 Este derecho se convierte en letra muerta si concebimos a la economía como un juego 
de suma cero o negativa donde la entrada de uno más implica menores ingresos para 
otros. Es esto lo que lleva a naciones tanto desarrolladas como subdesarrolladas a cerrar 
sus fronteras con esas analogías del soviet llamadas “visas”. Política apoyada por ciuda-
danos, sindicatos, etc. Hay que estudiar profundamente a Mises y Hayek para ver que en 
una economía de libre mercado, sin aranceles ni visas, con total libertad de entrada y 
salida de personas, bienes y servicios y capitales, la inmigración significa mayores aportes 
el proceso productivo. Es contradictorio hablar de solidaridad internacional pero luego 
reservar esa expresión para bonitos discursos y cerrar las fronteras. La solidaridad dejará 
de ser un discurso utópico e hipócrita, y pasará a convertirse en algo perfectamente real, 
cuando se abran las fronteras en el marco de un libre comercio nacional e internacional. 
Por otra parte, aquellos que no están de acuerdo con las políticas antinatalistas de la 
ONU y defienden la libertad de los padres para tener los hijos que quieran, deberían, por 
ende, estudiar a Mises y Hayek más seguido y ver en ellos a aliados, porque ellos han 
establecido claramente que el problema no está en la tasa de natalidad sino en la tasa de 
capital disponible. 



 41

dad, y consiguientemente, su obligación moral para con la verdad. Luego, 
el hombre también debe buscar la verdad en el plano religioso. Se infiere 
de ello la obligación moral de toda persona de no cometer una acción tal 
que obstaculice o dificulte esa búsqueda de la verdad en el plano religio-
so. Ahora bien, para ello debemos preguntarnos cuál es el modo humano 
de encontrar la verdad en el plano religioso, y, nuevamente, dada la natu-
raleza intelectual del hombre, vemos que éste solo puede afirmar la ver-
dad una vez que se ha convencido de ella. Y, en el plano religioso, la ver-
dad se afirma mediante un acto de fe que es esencialmente libre. Luego, 
sería atentar contra el modo humano de buscar la verdad religiosa el tra-
tar de forzar, mediante la coacción, a la conciencia de la persona humana 
en el plano religioso. Tenemos entonces, la obligación moral de no im-
poner la fe religiosa por la fuerza, contra la voluntad de otra persona. De 
lo cual deriva el derecho que toda persona tiene a la ausencia de coacción 
sobre su conciencia en el plano religioso. De la libertad del acto de fe 
deriva, por ende, el derecho a la libertad religiosa. Este derecho, por de-
finición, se mantiene aún en el caso –valga la aclaración- de que la con-
ciencia de la persona esté errada, por el único modo de que la conciencia 
errónea se convenza de la verdad y pase a ser, por ende, conciencia recta, 
es la persuasión y nunca la coacción. “El hombre –dice O. N. Derisi- se 
encuentra necesitado y obligado a seguir, el dictamen de su conciencia, sea 
éste verdadero o no, ya que la obligación moral no llega o no se comuni-
ca directamente al hombre sino por el camino de su conciencia”28 Por 
otra parte, ninguna persona humana puede saber si la conciencia errónea 
de otra persona es tal culpable o inculpablemente; ese juicio queda sólo 
reservado a Dios. Cabe agregar que de la naturaleza social del hombre se 
deriva que la religión tiene un ámbito de expresión social y pública que 
debe ser respetado so pena de atentar en caso contrario, directa o indi-
rectamente, contra la libertad del acto de fe. De todo lo afirmado se deri-
va la siguiente definición de la libertad religiosa, que es la mejor que hasta 
el momento hemos encontrado: “Esta libertad consiste en que todos los 
hombres han de estar inmunes de coacción, tanto de personas particula-
res como de grupos sociales y de cualquier potestad humana; y esto de 
tal manera que, en materia religiosa, ni se obligue a nadie a obrar contra 
su conciencia, ni que se le impida que actúe conforme a ella en privado y 

                                                           
28 Véase su artículo “Libertad religiosa” en revista Sapienta, NO 80, 1966; cf. Santo Tomás, I-
II, Q. 19, y De Veritate, Q. 17, 4, citado por Jesús García López en op. cit., cap. VII. 



 42

en público, sólo o asociado con otros, dentro de los límites debidos”29. 
Por otra parte, este derecho es tan importante, que Juan Pablo II lo colo-
ca como fundamento de todos los derechos de la persona: “El derecho 
civil y social a la libertad religiosa, en la medida que alcanza el ámbito 
más íntimo del espíritu, se revela un punto de referencia y, en cierto mo-
do, llega a ser parámetro de los demás derechos fundamentales. En efecto, se trata 
de respetar al ámbito más reservado de autonomía de la persona, permi-
tiéndole que pueda llegar a actuar según el dictado de su conciencia, tan-
to en las opciones privadas como en la vida social. El estado no puede 
reivindicar una competencia, directa o indirecta, sobre las convicciones 
íntimas de las personas. No puede arrogarse de imponer o impedir la 
profesión y la práctica pública de la religión a una persona o a una co-
munidad. En esta materia es un deber de las autoridades civiles asegurar 
que los derechos de los individuos y de las comunidades sean respetados 
y, al mismo tiempo, que se salvaguarde el justo orden público30. Sería un 
interesante programa de investigación, en efecto, que se colocara a la 
libertad religiosa como un axioma de los derechos del hombre, a partir 
del cual todos los demás se desprendieran como teoremas. Nosotros 
haremos algo de eso, sí bien no sistemáticamente. 

Este derecho a la libertad religiosa ha sido y es expuesto de maneras 
muy deformadas habitualmente, lo que provocó y sigue provocando más 
de una confusión. Es muy común fundamentar este derecho –y otros 
pertenecientes a la naturaleza racional del hombre- sobre la base de un 
indiferentismo religioso, que afirme que todos los cultos son iguales, y/o 
sobre la base de un agnosticismo que afirme la imposibilidad de alcanzar 
la verdad en el terreno religioso y, por ende, cada uno es libre de creer lo 
que quiera. Muchas veces, sobre la base de un humanismo ateo, se niega 
la obligación moral que la persona tiene para con Dios, su Ley y su Ver-
dad, y se basa en esa negación la libertad que el hombre tendría en mate-
ria religiosa. Esto produjo y provoca a veces no pocas reacciones en ám-
bitos creyentes, quienes, ante esas concepciones, reaccionan contra la 
libertad religiosa o la miran con sospecha. Lo que ocurre es que la tole-
rancia mutua entre las personas –y decimos tolerancia, esto es, permitir el 
error para de ese modo alcanzar un bien mayor- no se funda en que no 

                                                           
29 Véase declaración Dignitatis humanae del Concilio Vaticano II. 
30 Véase su mensaje sobre la libertad religiosa del 8 de diciembre de 1987, con motivo de 
la Jornada Mundial de la Paz del 1º de enero de 1988, en L’O’sservatore Romano, ed. esp. , 
No 51 (990) del 20 de diciembre de 1987. El destacado es nuestro. 



 43

exista la verdad- en materia religiosa o en otras materias- sino precisa-
mente en lo contrario. Por supuesto que el conocimiento humano es limi-
tado y que eso se funda una tolerancia basada en la advertencia de la ridi-
culez de la pretensión de un conocimiento total: (tal es el aporte de Pop-
per a este tema, en el ámbito de las ciencias positivas). Pero, si en el ám-
bito filosófico humano, guiado por la razón natural, es posible alcanzar 
algunas verdades y certezas, en el ámbito religioso el creyente se siente 
depositario de una Revelación Sobrenatural que lo coloca frente a la ple-
nitud de la verdad. Pero precisamente, dado que la verdad no puede, por 
definición, imponerse por la fuerza –lo impide la naturaleza misma de la 
inteligencia humana – esa plenitud de la verdad implica necesariamente tole-
rancia y respeto para con la conciencia ajena. No tolerar y respetar la conciencia 
ajena es síntoma de que NO se tiene la verdad; no de que se la tiene. 
Quien está seguro de tener la razón no necesita la fuerza, sino sólo la 
fuerza de la verdad, y, en el plano religioso, la fuerza de la verdad Sobre-
natural; por ende, la tolerancia se basa en la verdad, y no en la indiferen-
cia con respecto ala verdad*7. 

No debemos pensar que las consecuencias prácticas de ambas con-
cepciones de la libertad religiosa (¿o, podríamos decir, de la libertad?) son 
desechables. Es muy común ver admitir a muchos la libertad en el plano 
religioso pero no en otros que consideran más importantes (la educación, 
la salud, la economía, las asociaciones intermedias, etc.). Evidentemente, 
se observa allí una tendencia a admitir libertad en aquello que NO im-
porta y a negarla en los casos que importan. Como el tirano que admite 
al religioso que honre a Dios en las cuatro paredes de su casa pero no 
permite que esa misma persona juzgue los actos de su gobierno. Quie-
nes, en cambio, estén acostumbrados a respetar la libertad en el plano 
más fundamental de la existencia humana, la respetarán también en otros 
ámbitos, tal vez muy importantes, pero no tan trascendentales como el 
anterior*8. 

                                                           
*7 Sobre la relación de este tema y el pensamiento de Karl Popper, ver Artigas, M.: Lógica 
y ética en Karl Popper, Eunsa, Pamplona, 1998. 
*8 Este libertad para lo religioso pero no para otros ámbitos es fruto, conforme al diag-
nóstico de Feyerabend, de la unión entre estado y ciencia, resultado, a su vez, del positi-
vismo como creencia cultural (ver Feyerabend, P.K.: Tratado contra el método, Tecnos, 
Madrid, 1981, cap. 18). Esto tiene su relevancia para ciertas cuestiones de salud pública 
que veremos después. Hemos tratado esta cuestión en “Los orígenes epistemológicos del 
estado contemporáneo” en Laissez Faire (2002), 16-17, pp. 73-90. 



 44

En séptimo lugar, tenemos el derecho a la libertad de enseñanza. 
Primeramente digamos que este derecho es derivado de la libertad reli-
giosa. Los diversos cultos tienen derecho a enseñar no sólo lo que consi-
deran la verdad sobrenatural, sino también las verdades de razón (filosó-
ficas) que consideren ligadas a su fe. Recordemos que la libertad religiosa 
implica que la ley humana admite que se practiquen diversos cultos o no 
se practique ninguno. 

Además –pero muy ligado a lo anterior-, si enseñar es transmitir la 
verdad, debemos aplicar aquí el mismo criterio: la verdad no puede im-
ponerse por la fuerza. Por ende, la libertad de enseñanza es el derecho a 
la ausencia de coacción que la persona tiene en materia de enseñanza y 
aprendizaje de la verdad, tanto a nivel religioso como natural. La defini-
ción de libertad de enseñanza es idéntica a la libertad religiosa, con la 
diferencia que donde la otra definición decía “en materia religiosa” aquí 
debemos decir “en materia de enseñanza”. No se puede, pues, coaccio-
nar a la conciencia de una persona para que aprenda algo, o para que lo 
enseñe. El convencimiento racional previo –que está más allá de toda 
coacción- es condición para el enseñar y el aprender. La diferencia que 
tiene el ámbito religioso con el ámbito natural de conocimiento humano 
es que el acto de fe implica un movimiento de la voluntad para que el 
juicio acepte lo no evidente, mientras que en algunos ámbitos del cono-
cimiento natural humano, la evidencia se “impone” a la razón humana 
sin intervención de la voluntad, pero la evidencia se impone por ella 
misma y no por la coacción externa. Luego, ninguna verdad, natural o 
sobrenatural, puede imponerse por la fuerza. 

Por otra parte, recordemos que la naturaleza social y sexual del 
hombre lo mueve a la unión del varón y la mujer y al cuidado de los hi-
jos. Ese cuidado implica tanto el orden físico como el espiritual de la per-
sona, donde entra su educación. Los padres tienen pues el deber de edu-
car a sus hijos, pero esa educación, conforme a todo lo anterior, se hará 
de acuerdo con los dictados de la conciencia de los padres. De allí la 
obligación moral de toda persona de no atentar contra ese deber de los 
padres, y de allí el derecho de éstos a ejercerlo. La libertad de enseñanza 
incluye pues el derecho de los padres a educar a sus hijos según su con-
ciencia. Por ley natural, los hijos pertenecen a los padres. Ya en su tiempo Santo 
Tomás tuvo clara conciencia de este principio fundamental: “Es derecho 
natural que el hijo, antes de haber alcanzado el uso de la razón, está bajo 
el cuidado del padre. Por consiguiente, iría contra la razón natural que el 



 45

hijo, antes de haber alcanzado el uso de la razón, fuese sustraído al cui-
dado de los padres, o que se dispusiera de él contra la voluntad de los 
mismos”31. Cabe aclarar que Santo Tomás daba esta respuesta al contes-
tar negativamente a la pregunta de si los hijos de no católicos podían ser 
bautizados contra la voluntad de los padres. “Las leyes y demás disposi-
ciones semejantes que no tengan en cuenta la voluntad de los padres en 
la cuestión escolar o la hagan ineficaz con amenazas o con violencia, es-
tán en contradicción con el derecho natural y son íntima y esencialmente 
inmorales”, dijo Pío XI en su encíclica Mit bremender sorge32.  

Son violatorias de este derecho fundamental todas las disposiciones 
que monopolizan coactivamente el orden educativo, sea en el orden edi-
licio, administrativo, de planes de estudio, etc. Nos referiremos más adelan-
te a estas cuestiones. Por ahora digamos que los límites de este derecho 
están dados por acciones delictivas tales como apología del delito, insti-
gación al delito, corrupción de menores y, en relación con esto último, 
todo aquello que implique la pérdida jurídica de la patria potestad. Entra 
también aquí la delicada cuestión de la moral pública, a la cual más ade-
lante nos referiremos. 

Este derecho, valga la aclaración, está enraizado en la libertad cultu-
ral, típica de toda sociedad que respete la dignidad humana33. Justamente 
porque la cultura está constituida por pautas aprendidas de conducta, a 
diferencia de las pautas instintivas de conducta del reino animal. La liber-
tad de enseñanza se corresponde, por ende, con la libertad de la cultura. 
Al respecto, es interesante esta reflexión de Juan Pablo II: “La cultura 
que nace libre debe además difundirse en un régimen de libertad. El 
hombre culto tiene el deber de proponer su cultura, pero no puede im-
ponerla. La imposición contradice a la cultura, porque contradice a ese 
proceso de libre asimilación personal por parte del pensamiento y del 
amor que es peculiar de la cultura del espíritu. Una cultura impuesta no 
solamente contrasta con la libertad del hombre, sino que obstaculiza el 
proceso formativo de su propia cultura, la cual, en su complejidad, desde 
la ciencia hasta la forma de vestirse nace de la colaboración de todos los 
hombres”34. Y sigue diciendo a continuación: “la Iglesia reivindica en 

                                                           
31 II-II, Q. 10, a. 12, citado por Jesús García López, op. cit., p. 170. 
32 En Doctrina Pontificia, tomo II, BAC, Madrid, 1958, No 35.  
33 Véase Quiles, I.: Libertad y cultura, Club de Lectores, Buenos Aires, 1964. 
34 Discurso del 1º de Julio de 1980 en Río de Janeiro, en Encuentro de Su Santidad con los 
representantes del mundo de la cultura, ed. Conf. Ep. Argentina, Buenos Aires, 1987.  



 46

favor de la cultura –por ello, en favor del hombre-, tanto en el proceso 
de desarrollo cultural como en el hecho de su propagación, una libertad 
análoga a la que en la declaración conciliar Dignitatis humanae reclama para 
la libertad religiosa, fundada esencialmente sobre la dignidad de la perso-
na humana, y conocida tanto por medio de la palabra de Dios como a 
través de la razón”. 

Son violatorias de este derecho a la ausencia de coacción en materia 
cultural todas las disposiciones que, en nombre de nacionalismos u otro 
tipo de sectarismos, imponen o prohíben coactivamente a las personas 
determinadas pautas culturales tales como música, vestimentas, etc. 
Atentan también contra la libertad cultural quienes tratan de definir a 
priori una identidad cultural determinada y tratan de imponer luego coac-
tivamente dicha identidad, en vez de esperar que surja espontáneamente 
de las conciencias y opciones libres de las personas. 

Tenemos en octavo lugar el derecho ala libertad de expresión. En 
realidad este derecho es más bien típico de las formas de gobierno de-
mocráticas, tema al cual nos referiremos en el capítulo dos. En cuanto 
derecho de la persona en sí mismo, la libertad de expresión es un dere-
cho que deriva del derecho a la libertad religiosa y la libertad de enseñan-
za; es un simple corolario cuyos fundamentos son idénticos. Su defini-
ción, por ende, es similar a la definición de libertad religiosa, con la dife-
rencia de que en vez de “en materia religiosa”, hay que colocar “en mate-
ria de expresión del pensamiento”. Como indicaciones generales, pode-
mos decir que este derecho tiene su límite en los habitualmente conoci-
dos delitos de expresión –calumnias, injurias- y en los establecidos ya 
para la libertad de enseñanza. Desde el punto de vista de pautas univer-
salmente válidas, podemos decir que estos derechos –libertad religiosa, 
de enseñanza y de expresión- tienen sus límites establecidos en función 
del bien común –tema al cual nos referiremos más adelante- en el cual se 
incluyen los derechos de terceros. Estos límites son controlados por la 
ley humana positiva, la cual, como vimos, y por definición, deja sin pro-
hibir cosas prohibidas por la ley natural, y el grado de esa “no prohibi-
ción” es distinto según diversas pautas culturales e históricas. Por ende, 
de la fijación concreta de estos límites entran criterios de prudencia polí-
tica que, por su naturaleza, no son definibles de una vez y para siempre. 
En capítulos posteriores daremos nuestra opinión sobre estas cuestiones 
en nuestra actual circunstancia. Lo que debe quedar claro, a la luz de 
nuestra actual percepción del derecho natural, es que la verdad no puede 



 47

imponerse por la fuerza y, por ende, siempre habrá un determinado gra-
do –mayor o menor- de error y de mal moral que la ley humana deberá 
permitir, según el juicio de prudencia política de cada caso. Volveremos a 
este tema cuando tratemos el derecho a la intimidad. Por ahora se notará 
que las observaciones realizadas sólo son generales y no tratan en este 
momento de resolver casos habitualmente polémicos. Ello, volvemos a 
reiterar, queda para más adelante. 

En noveno lugar, tenemos el derecho a la propiedad privada de los 
medios de consumo y de producción. Desde ya adelantamos que dedica-
remos todo un capítulo a los problemas socioeconómicos, por ahora 
debemos establecer sólo los principios generales. Del derecho a la vida se 
desprende que los bienes que Dios ha creado han sido dispuestos para 
que todos los seres humanos los utilicen para su desarrollo como perso-
nas; pero si los bienes han sido creados para los seres humanos, es nece-
sario establecer cuál es el modo óptimo de administración de esos bienes. 
Y es allí donde entra el tema de la propiedad. 

En lo anterior debe tenerse en cuenta que, cuando se dice que “los 
bienes” están al servicio de todos los hombres, no se supone –valga la 
aclaración- que Dios ha creado las cosas de este mundo tal cual salen de 
la fabricación humana y los arroja sobre la humanidad cual maná del cie-
lo. Nos estamos refiriendo a lo que hoy llamamos “recursos naturales” 
que esperan la mano del hombre para su transformación en bienes pro-
vechosos para las necesidades humanas. 

No nos referiremos a todas las posibles vías de demostración de es-
te derecho fundamental. Por ahora digamos que la pregunta clave, dado 
el planteo anterior, es qué sistema de propiedad hace fructificar la pro-
ducción y el consumo de la mayor cantidad de bienes posibles para la 
mayor parte de seres humanos. Esta pregunta presupone que los bienes 
son por naturaleza escasos y que, por ende, jamás puede haber de todo 
para todos. Y la respuesta es: el sistema que más hace fructificar la pro-
ducción y consumo de la mayor cantidad de bienes para la mayor parte 
de los seres humanos es la propiedad privada de los medios de produc-
ción y de consumo. Santo Tomás –quien no diferenciaba, por su época, 
entre bienes de consumo y de producción y llamaba a la propiedad una 
“invención de la razón humana no contraria al derecho natural”- res-
pondía clásicamente, siguiendo el mismo esquema, que la propiedad es 
conveniente porque cada uno cuida mejor lo que es propio que lo que es 
común, y que de ese modo cada uno sabe lo que es suyo y se conserva la 



 48

paz y el orden del todo social35. Hoy podríamos agregar, con conoci-
mientos modernos de ciencia económica, que la propiedad de los medios 
productivos es indispensable para la formación de los mercados donde 
se formen los precios de dichos recursos, precios que son necesarios pa-
ra economizar los recursos36, economización que es parte del bien co-
mún. Dada, pues, la naturaleza social del hombre, pertenece a la persona 
como derecho natural todo aquello que fortifique a la sociedad humana37 
y, por ende, la propiedad es así un derecho natural de la persona, deriva-
do, como vimos, de su utilidad social, y eso significa, ni más ni menos, la 
“función social” de la propiedad. Su fundamento más último, como vi-
mos, es el derecho a la vida, pues precisamente la propiedad privada 
permite la producción y consumo de bienes muchos de ellos indispensa-
bles para la vida del hombre, que deben ser producidos además en gran 
cantidad, para atender así a las necesidades de la mayor parte de los 
hombres. 

Toda persona tiene, ergo, la obligación de respetar la propiedad del 
otro, porque esa propiedad es indispensable –directa o indirectamente- 
para la vida de los seres humanos. El robo es la forma tradicional de vio-
lar este derecho, pero también son violatorias de este derecho todas las 
formas de monopolizar legalmente una determinada actividad que impli-
que la utilización de recursos productivos. Nos referiremos a estas cues-
tiones en el capítulo tres. 

Como derechos derivados directamente del derecho a la propiedad 
privada, tenemos el derecho trabajar libremente –pues el trabajo es un 
medio de producción- a comerciar y a ejercer toda industria lícita. A co-
merciar, porque la propiedad implica que el propietario es dueño de in-
tercambiar, donde quiera, cuando quiera y con quien quiera, su propie-
dad; y el ejercer toda industria lícita deriva de que el derecho de propie-
dad privada de los medios de consumo y producción es un derecho so-
bre “los” medios de producción, y no sobre “algunos”, lo contrario sería 
contradictorio con la deducción realizada acerca de la conveniencia de la 
propiedad privada de “los” medios de producción. Son absolutamente 
violatorias de este derecho, nuevamente, los monopolios legales sobre 
determinadas actividades económicas (que por definición necesitan la 

                                                           
35 II-II, Q. 66, a. 2 c. 
36 Véase Mises, L. von: La Acción Humana, Copec, Madrid, 1968. 
37 Véase Santo Tomás: Suma Contra Gentiles, libro III, Cáp. 129, Club de Lectores, Buenos 
Aires, 1951. 



 49

intervención de la fuerza del estado). Dichas prácticas son, por ende, 
robos legalizados desde el punto de vista moral. 

Más allá de estos principios generales, los límites de este derecho, a 
fijar por la ley humana, son elásticos y dependen del grado de compren-
sión de ciencia económica que haya en determinada cultura. Más adelante 
nos ocuparemos de este tema, pero antes de seguir, debemos establecer 
un límite de la propiedad privada que depende directamente de la ley 
natural; dicho límite es el caso de extrema necesidad. 

Si el derecho a la propiedad se establece en función del derecho a la 
vida, en caso de que la vida de una persona corra peligro, cede el derecho 
a la propiedad. Por ejemplo, si una familia queda atrapada dentro de un 
auto que se está incendiando y una persona utiliza para salvarla un mata-
fuego que encuentra cerca, sin solicitar al dueño del matafuego un permi-
so de utilización –es más, aún cuando el dueño del matafuego haya nega-
do ese permiso-, quien utilizó el matafuego no ha robado, pues en ese 
momento la propiedad del matafuego a ser común en función de la vida 
humana. Esto es así según la ley natural, y las leyes humanas reconocen 
estos casos mediante la despenalización del aparente “robo” que se reali-
za en esas situaciones. Por supuesto, las aplicaciones prácticas de este 
principio pueden dar lugar a desfigurar el auténtico sentido de la propie-
dad y por ello se debe ser muy restrictivo en la enunciación del principio. 
Por eso cabe agregar que la necesidad debe ser extrema –como la del 
ejemplo- y no necesidad común o simplemente grave. El no tener en 
cuenta este detalle puede dejar abierta la puerta para innumerables e in-
justificados robos. Pero, por supuesto, tampoco está justificando cerrar 
la puerta a la posibilidad de salvar lícitamente la vida de otra persona en 
un caso urgente, porque la vida humana es más importante que cualquier 
bien material y, en estos casos, el no actuar constituiría un asesinato. 

En décimo lugar, tenemos el derecho a la libre iniciativa privada en 
todos los ámbitos de la vida social. Este derecho no se refiere sólo al 
ámbito económico. Tiene como condición el derecho anterior pero no es 
una derivación directa de él. Este derecho es un corolario de todos los anterio-
res. Significa que toda persona tiene derecho a ejercer libremente toda la gama de acti-
vidades derivadas del ejercicio de sus derechos fundamentales. Lo contrario sería 
negar, en teoría y en praxis, a todos los derechos humanos. La propiedad 
privada aparece como el instrumento jurídico para el ejercicio de este 
derecho.  



 50

Por ejemplo, podemos decir que reconocemos que una persona tie-
ne derecho a la libertad religiosa, pero supongamos que negamos su de-
recho a colocar una iglesia, administrarla, predicar, asociarse con otras, 
etc. Con ello estaríamos negando lo que supuestamente afirmamos. 

Por eso todo derecho tiene un margen inherente de libre iniciativa. 
El derecho a la libertad religiosa implica la libre iniciativa en materia reli-
giosa; el derecho a la libertad de enseñanza, la libre iniciativa en materia 
educativa; el derecho a la libertad de expresión, la libre iniciativa en me-
dios de expresión; el derecho a la libre asociación, la libre iniciativa en 
cuanto a la casi infinita gama de asociaciones intermedias posibles; el 
derecho a la propiedad privada, el derecho a la iniciativa privada en el 
campo económico38, y así sucesivamente. Por eso la persona humana 
tiene derecho a la libre iniciativa privada en todos los campos de la vida 
social. Este derecho es violado mediante todas las formas de monopoli-
zación y absorción legal de determinada actividad por un grupo de per-
sonas (mediante la fuerza del estado), y la violación de este derecho es la 
negación de todos los derechos humanos fundamentales, aunque des-
pués sean éstos declamados y proclamados. El humanismo teocéntrico 
ve en este derecho, además, un resultado directo de la relación armónica 
del hombre con Dios, pues Dios ha colocado en el hombre, en su inteli-
gencia y voluntad libre, la capacidad de continuar analógicamente la obra 
divina de la creación y dar gloria a su Creador mediante el despliegue de 
sus potencialidades39. 

Como dijimos, la condición necesaria para el ejercicio de este dere-
cho es la propiedad privada de los medios de consumo y de producción. 
Condición para ejercer libremente cualquier actividad es el uso y disposición de los 
medios materiales necesarios para ejercerla. Fundar una iglesia, abrir un colegio, 
establecer un club de deportes, fundar una asociación para estudiar Aris-
tóteles, son todas actividades que requieren la propiedad de los medios 
materiales empleados so pena de anular de facto el libre ejercicio de di-
chas actividades. Esto nos muestra un motivo adicional para la funda-
mentación de la propiedad privada de los medios de producción, pues es 
un derecho aquello que es condición necesaria para todos los demás de-
rechos. Es una falacia muy gruesa aquella que afirma que el estado debe 
tomar en sus manos todos los medios de producción para asegurar así las 

                                                           
38 Sobre este último tema véase la encíclica Pacem in terris, de Juan XIII y Sollicitudo rei 
socialis, de Juan Pablo II. 
39 Véase Novak, M.: El espíritu del capitalismo democrático, Tres Tiempos, Buenos Aires, 1983.  



 51

libertades públicas, pues de ese modo se otorgará a todos los ciudadanos 
lo necesario para realizar sus actividades. Dicha argumentación olvida 
que los bienes son escasos y que el Estado no puede solucionar esa esca-
sez –es más, la empeora-; olvida que, aun en el imposible caso de que el 
estado fuera fuente de la superabundancia, las fuertes tentaciones de co-
rrupción moral, resultantes del poder absoluto, imposibilitarían la distri-
bución justa; olvida finalmente que, necesariamente, siempre alguien dis-
pone de qué se diga, se enseñe, etc., y quién lo haga, y en este caso el 
encargado de tal cosa sería sólo el estado y sus funcionarios. Sólo una 
absoluta cerrazón ideológica puede llamar a tal cosa “liberación”. 

Dice al respecto Juan XXIII; “. . . la historia y la experiencia, por otra 
parte, atestiguan que, donde los regímenes de los pueblos no reconocen a 
los particulares la propiedad de los bienes, incluidos los productivos, o se 
viola o se impide en absoluto el ejercicio de la libertad humana en cosas 
fundamentales; de donde se sigue claramente que el uso de la libertad hu-
mana encuentra tutela y estímulo en el derecho a la propiedad”40. 

Pasamos ahora al análisis de tres derechos fundamentales: el dere-
cho a la igualdad ante la ley, el derecho a un proceso judicial justo y el 
derecho a la intimidad*9. 

La igualdad ante la ley –nos referimos a la ley humana positiva- con-
siste en que, ante la ley, todos los seres humanos tienen los mismos dere-
chos personales. Luego si este principio no se respeta, no todos los seres 
humanos pueden ejercer sus derechos, y, por ende, habrá una violación 
de los mismos en determinado grado. Entonces, dicha igualdad ante la 
ley es una condición necesaria para el ejercicio de los derechos persona-
les y es a la vez, por ese motivo, un derecho fundamental. 

La igualdad ante la ley no significa, desde luego, olvidar la diversi-
dad de atribuciones y obligaciones que derivarán, no de la naturaleza 
humana igual a todos los hombres, sino de sus diversas aptitudes, fruto 
ello también de su naturaleza racional y social. Los hombres son iguales 
por naturaleza en cuanto a su esencia y su dignidad natural esencial, y tal 
es el fundamento antropológico de la igualdad ante la ley; pero los hom-
bres son también desiguales por naturaleza en cuanto a sus diversas ca-
pacidades, habilidades, gustos, etc., y eso es lo que permite precisamente 
la vida social, uno de cuyos fundamentos es la división del trabajo, la cual 

                                                           
40 Encíclica Mater et magistra, 1961. 
*9 Si acaso pareciera que hablar de estos derechos, hoy, después del 11-9-2001, es utópico 
o desactualizado, recuérdese lo expresado en el prólogo para esta edición del 2002. 



 52

sería imposible sin esa desigualdad natural. Vana será la ley humana que 
pretenda igualar a los seres humanos en tales aspectos, no sólo vana, sino 
inmoral, por ir directamente en contra de la naturaleza humana y la ley 
natural; pero será también inmoral la ley humana que no tenga en cuenta 
la igualdad de los hombres en cuanto a su naturaleza y no reconozca a 
todos los mismos derechos personales. 

La igualdad ante la ley se viola directamente con lo que podríamos 
llamar “privilegios”. Pero no debe entenderse por ellos –como a veces se 
lo hace- las diferencias naturales entre los hombres o las diversas opor-
tunidades con las que éstos se encuentran. Con dicho término no nos 
referimos al que es muy inteligente o tiene una increíble capacidad para 
los deportes, o se encontró con circunstancias favorables que supo apro-
vechar –sin violar, desde luego, derechos ajenos, valga la aclaración-.Nos 
referimos a todo tipo de protección especial y monopólicamente otorga-
da a una persona o a un grupo de personas para realizar determinada 
actividad. Si a un grupo de personas les gusta tocar el violín pero consi-
guen que de algún modo se les impida coactivamente a las demás perso-
nas realizar la misma actividad, eso es un privilegio que atenta contra la 
igualdad ante la ley y, por ende, los derechos del hombre. 

Muchas veces se intenta solucionar los problemas discriminatorios 
mediante leyes que intentan prohibir coactivamente normas de libre aso-
ciación voluntariamente establecidas por propietarios en sus propiedades y 
asociaciones. Vanas son en nuestra opinión dichas legislaciones y muy difí-
cilmente conciliables con el derecho a la intimidad, que veremos más ade-
lante. Por otra parte, las actividades discriminatorias son ya naturalmente 
penadas por el proceso de mercado (véase el capítulo 3), pues si alguien no 
contrata a un profesional eficiente porque tenga el cabello colorado, sufrirá 
la pérdida monetaria correspondiente a su mala administración; pero esto 
es secundario. Lo importante es que la ley humana no puede volver santas 
a las personas por la fuerza, pero sí le cabe, como dijimos, ocuparse de que 
no haya ningún tipo de privilegios legales para nadie. 

Tenemos luego el derecho a un proceso judicial justo41. Este dere-
cho deriva de la obligación moral que toda persona tiene de no establecer 
arbitrariamente la culpabilidad de una persona determinada en cuanto a 
la realización de algún delito. Lo contrario llevaría, como es obvio, a la 
eliminación indiscriminada del ejercicio de los derechos personales. Por 
supuesto, no nos corresponde a nosotros entrar en los detalles técnicos 
                                                           
41 Véase Jesús García López, op. cit., p. 120. 



 53

de la ley humana para dar cumplimiento efectivo a este derecho, sino que 
nos corresponde destacar que este derecho no es una simple concesión 
de la ley humana, sino un imperativo de la ley natural. Precisamente, 
cuando decíamos que aún el más terrible de los criminales tiene una dig-
nidad natural que debe ser respetada –lo cual seguramente pareció algo 
exagerado o ingenuo- estábamos pensando en este derecho y no, desde 
luego, en una especie de indefensión de la persona frente a quien viole 
sus derechos. Pero la ley natural nos dice que, de no estar sometida la 
defensa de los derechos a una normativa clara y precisa, todo derivaría en 
una situación donde la paz social –exigencia básica del bien común- no 
podría reinar y los derechos del hombre no podrían respetarse. La per-
sona que comete un delito, además, no por ello pierde su condición de 
persona ni, por ende, sus derechos fundamentales; sólo se lo priva mo-
mentáneamente del ejercicio de algunos, como un modo de disuasión del 
que dispone la ley humana para impedir en cierto grado la violación de 
derechos cuando la persona no ha decidido libremente respetar esos de-
rechos. Por ende, normas tales como las existentes en el artículo 18 de la 
Constitución Argentina42 no hacen más que reconocer la dignidad natu-
ral del hombre y la necesidad de evitar toda arbitrariedad, fundada esa 
necesidad en la naturaleza racional y social del hombre. Las técnicas de la 
ley humana podrán mejorarse con el paso del tiempo, pero los principios 
de la ley natural que las inspiran son inalterables. Por otra parte, es nece-
sario recordar que nunca puede la ley humana juzgar la conciencia de la 
persona, y que las declaraciones de “culpable” o “inocente” son sólo en 
relación con la presencia de la prueba que asegure o no la realización de 
un delito tipificado, sin que ello implique, de ningún modo, un juicio 
sobre la conciencia de la persona, de la cual sólo Dios es el juez inapela-
ble. Además, la ley natural nos dice que toda persona, hasta el último 
                                                           
42 “Ningún habitante de la Nación puede ser penado sin juicio previo fundado en la ley 
anterior al hecho del proceso, ni juzgado por comisiones especiales, o sacado de los jue-
ces designados por la ley antes del hecho de la causa. Nadie puede ser obligado a declarar 
contra sí mismo, ni arrestado sino en virtud de orden escrita de autoridad competente. Es 
inviolable la defensa en juicio de la persona y de los derechos. El domicilio es inviolable, 
como también la correspondencia epistolar y los papeles privados; y una ley determinará 
en qué casos y con qué justificativos podrá procederse a su allanamiento y ocupación. 
Quedan abolidos para siempre la pena de muerte por causas políticas, toda especie de 
tormentos y azotes. Las cárceles de la Nación serán sanas y limpias, para seguridad y no 
para castigo de los reos detenidos en ellas, y toda medida que a pretexto de precaución 
conduzca a mortificarlos más allá de lo que aquella exija, hará responsable al juez que la 
autorice”. 



 54

momento de su vida en este mundo, sigue siendo capaz de reencauzar su 
vida por el ejercicio de si libre albedrío, y sólo las filosofías que nieguen 
decididamente esto último opinarán lo contrario. Por ende, la ley huma-
na nunca debe castigar al encontrado culpable más allá de lo necesario 
para proteger la seguridad pública y debe tratar, en la medida de lo posi-
ble, de que encuentren, durante la duración de su pena, los medios que 
permitan su reeducación y su posible readaptación al medio social. Hacer 
lo contrario es suponer que alguna persona puede perder su condición de 
tal lo cual es sencillamente imposible. 

Debemos a esto agregar que es obligación irrenunciable del estado 
velar para que los sistemas carcelarios no se conviertan en centros de 
tortura mental y/o física para los detenidos y velar además para evitar en 
su seno todo tipo de corrupciones que sufren los detenidos muchas ve-
ces por parte de otros detenidos. Es absolutamente intolerable la pasivi-
dad del estado frente a este tipo de vejaciones –mientras se ocupa de 
otras cosas que no debería hacer- indignas de una sociedad que respete a 
la dignidad de todo ser humano. Los sistemas carcelarios deberían ser ver-
daderos centros de reeducación de los detenidos y no un agravamiento de 
su situación moral; hay recursos para todo esto cuando el estado deja de 
ocuparse de aquello de lo que no se debe ocupar*9b. 

Finalmente, -en decimotercer lugar- nos queda el derecho a la inti-
midad –que podríamos llamar también “derecho a la ausencia de coac-
ción sobre acciones privadas”-, al cual lo tratamos al final no precisa-
mente porque sea el menos importante, sino porque al contrario, nos 
servirá de adecuado colofón sobre nuestras reflexiones sobre los dere-
chos del hombre.  

Este derecho abarca dos aspectos. En primer lugar, todos tenemos 
la obligación de abstenernos de difamar e injuriar a la conciencia de otra 
persona; de esto nace su derecho a la fama y buena reputación, que es un 
aspecto del derecho a la intimidad. Esto abarca también el derecho que 

                                                           
*9b Por supuesto, hay aquí una pregunta central: ¿son los sistemas carcelarios el único 
modo de prevención del delito? No tenemos por ahora una mejor propuesta, pero hace-
mos la pregunta para mostrar cuán aferrados estamos sin darnos cuenta a nuestra cir-
cunstancia histórica. Nos horrorizamos de ciertas costumbres de 1000 años atrás, es más, 
nos preguntamos cómo puede ser que los líderes religiosos de entonces no se hayan 
opuesto a ellas. Pero no es tan fácil mirar desde el futuro. Tal vez dentro de 1000 años 
los sistemas carcelarios actuales resulten igual de ridículos y espantosos como ahora nos 
resultan las torturas civilmente aceptadas de siglos anteriores. Hay que mirar las cosas de 
este modo para tender a alternativas diferentes. 



 55

toda persona tiene a no permitir la difusión de papeles y fotografías que 
se relacionan directamente con su vida personal –derecho muy descuida-
do en muchas oportunidades y dudosamente compatible con algunos 
servicios de “inteligencia” del estado-. En segundo lugar, el derecho a la 
intimidad se refiere al derecho a la ausencia de coacción sobre las accio-
nes privadas que no violen derechos de terceros ni ofendan el orden y la 
moral pública. Pues ya vimos en su momento que la ley humana, por 
definición, no prohíbe todo lo prohibido por la ley natural, y el límite se 
establece precisamente por los fines de la ley humana, esto es, “aquellas 
cosas que son para perjuicio de los demás, sin cuya prohibición la socie-
dad no se podría conservar”. Sin esta relación entre la ley natural y la ley 
humana, la vida social degeneraría en una constante persecución de la 
persona, pues ésta rara vez es moralmente perfecta. Ello haría imposible 
la vida social; luego, tiene derecho a la ausencia de la coacción sobre sus 
acciones privadas. Y esto es así aun cuando es obvio que toda conducta 
moralmente mala a nadie beneficia: la ley humana sólo actúa ante aque-
llas acciones directamente incompatibles con el bien común temporal. 

Pero debe advertirse que decimos “derecho a la ausencia de coac-
ción”, y no derecho a hacer lo que quiera. Esto nos permite reafirmar concep-
tos centrales que una posición humanista teocéntrica debe realizar cuan-
do habla de la libertad humana por definición, si la persona tiene derecho 
a algo, es porque ese algo le facilita su desarrollo como persona; luego, 
por definición, no se puede decir “derecho a . . .” y a continuación algo 
que sea malo moralmente. Empero, hay derechos que pueden traer como 
consecuencia que la persona haga algo imperfecto o moralmente malo; 
ya hemos visto que la ley humana por definición permite tales cosas. Y 
en ese caso, justamente, se coloca “derecho a la ausencia de coacción 
sobre o en cuanto a . . .”. Pues en ese caso, lo moralmente bueno es una ausen-
cia de coacción en sí misma, si bien puede ser malo al uso que la persona dé a 
esa ausencia de coacción, uso que en ese caso será permitido (tolerado) 
por la ley humana. Y por eso, en este sentido, donde se trata de acciones 
privadas que pueden ser santísimas o moralmente malas, se dice “dere-
cho a la ausencia de coacción . . .”. La libertad en el marco social, pues, 
no es el derecho a hacer todo lo que se quiera siempre que no moleste-
mos al vecino, porque no siempre “todo lo que se quiere” es moralmente 
bueno; pero la persona humana sí puede reclamar en cambio su derecho 
a la ausencia de coacción en aquellas actividades “que no molesten al 
vecino”. De allí la gran precisión de redacción del art. 19 de la Constitu-



 56

ción Argentina”: “las acciones privadas de los hombres que de ningún 
modo ofendan al orden y a la moral pública, ni perjudiquen a un tercero, 
están solo reservadas a Dios y exentas de la autoridad de los magistra-
dos”, esto es, reservadas a la ley natural y sacadas del ámbito de compe-
tencia de la ley humana. Se nos podrá preguntar por qué la insistencia de 
este detalle: justamente porque una concepción humanista teocéntrica no 
puede dejar desatendido un “detalle” como éste. Estamos precisamente 
en un punto neurálgico de nuestra posición. Si la libertad humana se 
fundara en un olvido de su relación objetiva con su creador, se cortaría la 
relación armónica entre Dios y el hombre. Y, posiblemente, los derechos 
humanos fundamentales penderían de un hilo delgadísimo, al no ser sos-
tenidos por el único absoluto: Dios. 

Más adelante nos referiremos a los delicados problemas que plantea 
la compleja fórmula “orden y moral pública”. Por ahora nos interesa 
concluir esta cuestión con esta pregunta: a la luz de la fundamentación y 
enumeración que hemos hecho de los derechos del hombre, ¿cuál puede 
ser una adecuada definición de la libertad en el marco social, esto es, la 
libertad política? No, por supuesto, una definición desligada de las rela-
ciones del hombre con Dios, ni tampoco una definición negativa. A la 
luz de nuestro análisis, la libertad política es la institucionalización del respeto a 
los derechos de la persona humana. Gozar de libertad política es ser respetado 
en cuanto a los derechos personales; el ejercicio de éstos es el ámbito de 
justa libertad en el marco social. La persona tiene siempre derechos, por 
naturaleza; pero no siempre son respetados. Para ello, son necesarias una 
serie de instituciones políticas, jurídicas y económicas al servicio del res-
peto de dichos derechos, instituciones que analizaremos en los capítulos 
venideros. Y eso es lo que legitima moralmente a dichas instituciones: su 
efectivo servicio al respeto a los derechos del hombre y, de ese modo, al 
respeto mutuo que las personas tengan su dignidad. 

 
4. Los derechos sociales 
 

Se habrá advertido que en el análisis anterior sobre los derechos del 
hombre no hemos incluido derechos hoy habitualmente proclamados 
tales como “derecho a la vivienda”, “derecho a la alimentación”, “de-
recho a la atención médica”, etc., que son llamados habitualmente “dere-
chos sociales” (la denominación tiene sus inconvenientes, pues no pen-
samos que pueda hablarse de un derecho no social o antisocial). Como se 



 57

puede observar, tales derechos implican la contraprestación positiva de 
un determinado bien o servicio, NO derivada, dicha contraprestación, de 
un contrato voluntario. Por supuesto, si existen tales derechos, debe exis-
tir también un sujeto pasivo de obligación, esto es, un sujeto que se su-
pone debe dar dichos bienes y/o servicios43. 

Estamos convencidos de que la enunciación de estos derechos sin 
aclarar ciertas cuestiones genera inconvenientes de difícil resolución. En 
efecto, el enunciado de dichos derechos sigue este esquema general: “de-
recho a . . .” y a continuación una necesidad humana considerada fun-
damental (alimentación, vestido, salud, etc.). Ahora bien, la enumeración 
posible de todos los derechos así concebidos puede ser un poco larga, 
pues las necesidades humanas son casi ilimitadas y aquellas consideradas 
“básicas” tienen cierto grado de relatividad en función de lo que las di-
versas circunstancias culturales consideren básico (sin desconocer que la 
naturaleza humana presenta ciertas necesidades habitualmente conside-
radas básicas en todo lugar y tiempo). Pero es así que chocamos aquí con 
un hecho incontrovertible: la escasez natural de recursos. “La naturaleza 
–dice Santo Tomás44- en muy pocas cosas ha provisto al hombre sufi-
cientemente”. Las necesidades son ilimitadas, pero los medios para satis-
facerlas son escasos. La economización de los medios no elimina la esca-
sez, pero sí dispones los medios del mejor modo posible dada esa esca-
sez. Luego, es imposible, físicamente, que haya siempre de todo para 
todos. Por ende, la misma forma lógica de la enunciación de estos dere-
chos sociales está viciada por esta imposibilidad; porque, dada la escasez de 
recursos, no todas las necesidades podrán ser satisfechas y, por ende, al 
decir “derecho a . . .” y a renglón seguido una lista –de tamaño variable- de 
necesidades humanas, se está creando una situación ética y jurídica de imposible 
cumplimiento. Pero es así que el deber ser, como dijimos, es un analogado 
del ser; se fundamenta en la naturaleza de las cosas. Luego, lo que es impo-
sible no puede ser fuente del deber ser, y por ende no puede ser fuente del 
derecho ni fundamentar derechos. Entonces, si esos derechos se basan en 
algo imposible, esos derechos no son propiamente tales. 

Más adelante nos ocuparemos de las dificultades económicas y so-
bre todo morales que contiene la aparente solución de colocar al estado 
como el sujeto pasivo de obligación de estos derechos (el “Estado Pro-

                                                           
43 Hemos tratado ya este tema en nuestro libro Economía de mercado y doctrina social de la 
Iglesia, Editorial de Belgrano, Buenos Aires, 1985. 
44 Véase Suma Contra Gentiles, op. cit., libro III p. 225. 



 58

videncia”). Por ahora, digamos de lo que acabamos de explicar, tan cru-
damente expuesto, chocará seguramente contra el paradigma hoy habi-
tualmente aceptado en esta cuestión. ¿Cómo que los derechos sociales 
no son propiamente tales? ¿Es que no damos ninguna importancia a la 
alimentación, el vestido, la salud, la educación, etc.? De ningún modo se 
trata de ello. Se habrá advertido que cuando hablamos del derecho a la 
vida dijimos que éste es violado cuando la política humana conduce a 
condiciones infrahumanas de vida a grandes áreas del planeta. Se trata 
simplemente de clarificar los conceptos y de expresarse de manera co-
rrecta, so pena de conducir a situaciones indeseadas. En ese sentido, po-
demos decir que es conforme con el derecho natural que las condiciones 
de vida sean tales que la dignidad humana sea respetada y no se produz-
can consiguientemente las aludidas condiciones infrahumanas de vida. 
Pero allí a expresarse de modo tal que parezca que toda persona tiene 
derecho a recibir mágicamente toda clase de bienes y servicios, hay un 
gran paso. La persona humana tiene derecho al bien común, cuyo sujeto 
pasivo de obligación es en ese caso claro y distinto (el Estado). Si bien 
más adelante trataremos el tema del bien común, digamos, por ahora, 
que éste es el conjunto de condiciones y ambiente necesarios para que las 
personas puedan alcanzar por sí mismas su pleno desarrollo y perfec-
ción29b. O sea la persona tiene derecho al bien común, en el cual y por el 
cual obtendrá, con su trabajo y su esfuerzo, los bienes necesarios para su 
vida. Ese “por sí mismos” destacado por Derisi tiene un profundo signi-
ficado moral45, pues la persona no es un canario, metido en una jaula, 
que todo debe recibir desde arriba sin la mediación de su inteligencia y 
voluntad. Es conforme, por ende, con la dignidad de la persona que ésta, 
desplegando sus energías y su trabajo, con su propia responsabilidad e 
iniciativa consiga lo necesario para sí misma (lo cual se extiende al núcleo 
familiar). Por ende, estos derechos sociales, como habíamos dicho, no 
son derechos en el sentido propio del término, pero pueden considerarse 
analógicamente, siempre que cuando se diga, por ejemplo, “la persona tiene 
derecho a la alimentación”, eso no signifique que tiene derecho a alimen-
tarse sin mediar su trabajo, su responsabilidad y su iniciativa, sino que 
tiene derecho al bien común, en el cual y por el cual obtendrá la alimen-
tación necesaria. En ese sentido, el estado tiene la obligación de no aten-
tar contra el bien común mediante políticas que obstaculicen e impidan 

                                                           
29b Véase Derisi: “Fundamentos. . .”, op. cit., p. 251. 
45 Este tema está muy claro en todo el Magisterio de Pío XII. 



 59

el trabajo y la iniciativa personal: la inflación, los impuestos confiscato-
rios y las reglamentaciones paralizantes de la iniciativa personal. Por su-
puesto, se abre aquí una polémica en cuanto a cuáles son las políticas 
idóneas para este objetivo, tema al cual volveremos en el capítulo tres. 
Pero el principio moral básico queda firme: es atentar contra la dignidad 
humana el suponer que la persona tiene derecho a recibir todo sin la me-
diación de su trabajo y esfuerzo, como si fuera un canario sin inteligencia 
ni voluntad. Sin duda, surge aquí la cuestión acerca de qué hacer con 
aquellos absolutamente incapacitados para cuidar de sí mismos, y que no 
están atendidos por la familia o alguna sociedad intermedia. No deben 
quedar desatendidos, pero volveremos a esa cuestión en el capítulo tres. 

Según todo lo anterior, debemos aclarar, aunque sigamos con ello 
chocando contra paradigmas habituales, que un derecho implica una ca-
pacidad jurídica de hacer tal o cual cosa –o no hacerla- pero no una capa-
cidad de hecho de realizarla. Esto es algo en lo cual hay mucha confusión 
hoy en día, y su no aclaración está provocando un verdadero caos jurídico 
y social en el tema de los derechos del hombre, además del inconvenien-
te social que es alimentar falsas expectativas. Por ejemplo, que yo tenga 
derecho a jugar al tenis no significa que tengo derecho a haber nacido 
con una gran aptitud para jugar al tenis, ni que tengo derecho a ganarle al 
No 1 del mundo, ni que tengo derecho a que tal o cual club me contrate, 
ni tampoco que tengo derecho a exigir que muchos vengan a verme jugar 
al tenis. Significa que tengo plena aptitud legal para, voluntariamente, 
dedicar mi tiempo y mi dinero para aprender a jugar y a iniciar una carre-
ra deportiva exitosa si tengo aptitudes naturales para ello. O sea que te-
ner “derecho a . . .” implica jurídicamente igualdad ante la ley y ausencia 
de privilegios, cuyo sentido anteriormente explicado corresponde total-
mente a la presente explicación. 

Reafirmemos esto. Supongamos que alguien quiere conocer Roma –
para dar un ejemplo- pero no puede por carecer del dinero para el pasaje. 
Es muy común escuchar hoy en día que en ese caso es “inútil” declamar 
una libertad “formal” de viajar, cuando “realmente” no pude hacerlo, y 
en ese sentido, no tiene “realmente” derecho a hacerlo. Eso es absoluta-
mente falso. Su real libertad –aunque se esté ideológicamente convencido 
de lo contrario- consiste en que nadie ponga obstáculos coactivos a su 
derecho de emigración. Otro problema totalmente distinto es si esa per-
sona no desea trabajar lo suficiente para obtener los recursos que desea o 
ha destinado sistemáticamente sus recursos a otras necesidades según su 



 60

libre elección, de tal modo que sus recursos –que siempre, volvemos a 
reiterar, serán insuficientes para lograr satisfacer TODAS sus necesida-
des y expectativas- no le permiten viajar. Por supuesto, esa persona me 
puede decir que el dinero del que dispone es insuficiente dada una incorrec-
ta política económica por parte del estado, que produce una caída en los salarios 
reales y desocupación generalizada. En ese caso, entonces, se aplica el 
criterio anteriormente expuesto: la persona tiene, pues, la posibilidad de 
reclamar su derecho al bien común y de exigir consiguientemente al esta-
do –utilizando su derecho a la libre expresión y asociación- una mejor 
política económica. Pero una cosa es eso y otra muy distinta es suponer 
que no se tiene real libertad porque los recursos no son superabundantes 
para lograr la satisfacción de TODAS nuestras expectativas. Las conse-
cuencias de esta concepción son gravísimas: si las personas están con-
vencidas de que verdaderamente la libertad consiste en la superabundan-
cia absoluta y en un supuesto paraíso terrenal sin escasez –y se ridiculice 
de ese modo a las “libertades formales”-, entonces se verán tentadas a 
seguir los pasos de aquél o aquellos que les digan que ese supuesto paraí-
so es posible mediante la elevación del estado a la condición de adminis-
trador de esa situación idílica. El infierno en el cual siempre terminan 
estas promesas es el alto precio que se paga por creer en esas utopías. La 
pobreza, la miseria y la tiranía más abyecta son el resultado final de seme-
jante sinrazón. 

Choquemos entonces, una vez más, contra paradigmas habituales, en 
aras de la dignidad humana. La tan declamada “igualdad de oportunida-
des” debe entenderse con mucho cuidado. Todas las personas deben ser 
respetadas en sus derechos, y en ese sentido, la igualdad ante la ley y la au-
sencia de privilegios implica necesariamente la igualdad de oportunidades 
jurídicas para todos. Pero, conforme a todo lo anterior, si “oportunidades” 
significa cualquier hecho fruto de la diversidad de talentos humanos y/o 
escasez natural de recursos, entonces, otra vez, la “igualdad de oportuni-
dades” es un imposible que no puede ser fuente del derecho. 

Volvemos a reiterar que somos concientes del natural desacuerdo 
que habrá con nuestra negativa a aceptar una expresión tan generalizada, 
pero el filósofo sólo se arrodilla ante la verdad. Las oportunidades, fruto 
de la natural desigualdad humana accidental –ya hemos aclarado este de-
talle- y de la escasez de recursos, son por definición desiguales, lo cual no 
quita que una sociedad respetuosa de los derechos del hombre brinde 



 61

mayores oportunidades para todos46. Pero “iguales” oportunidades, más 
allá de la igualdad ante la ley, implicaría que deben ser iguale la salud, las 
fuerzas, los talentos, la inteligencia y las fortunas de todos los seres hu-
manos, lo cual es obviamente falso. Dios ha dispuesto las cosas de otro modo, 
gracias a esa sabia disposición es que es posible la vida social, la cual re-
quiere diversidad de tareas, la cual sería imposible en caso de una total 
igualdad de los seres humanos más allá de su igual naturaleza. Hay un 
famoso párrafo de León XIII al respecto: “Establézcase, por tanto, en 
primer lugar, que debe ser respetada la condición humana, que no se 
puede igualar en la sociedad civil a lo alto con lo bajo. Los socialistas lo 
pretenden, es verdad, pero todo es vana tentativa contra la naturaleza de 
las cosas. Y hay por naturaleza entre los hombres muchas y grandes dife-
rencias; no son iguales los talentos de todos, ni la habilidad, ni la salud, ni lo son las 
fuerzas, y de la inevitable diferencia de estas cosas brota espontáneamente 
la diferencia de fortuna. Todo eso en correlación perfecta con los usos y 
necesidades tanto de particulares cuanto de la comunidad, pues que la 
vida en común precisa de aptitudes varias, de oficios diversos, al desem-
peño de los cuales se sienten impelidos los hombres, más que nada, por 
la diferente posición social de cada uno”.47 Desde luego, nada de lo que 
estamos diciendo contradice que, dado el destino universal de los bienes 
y el derecho a la vida, sea inmoral que existan grandes áreas de la pobla-
ción sumidas en una miseria absoluta. Una buena política económica      
–que en gran parte emerge naturalmente del respeto a los derechos del 
hombre- implica una progresiva extensión y crecimiento de la cantidad 
de recursos para toda la población y, como dijimos, mayores oportunidades, 
consiguientemente, para todos. Volveremos a ello en el capítulo tres. 
Este es un punto central del humanismo teocéntrico: la elevación del 
nivel de vida de toda población –lo cual no significa un igualitarismo ab-
soluto-. 

En síntesis, querríamos citar al experto chileno en Doctrina Social 
de la Iglesia, J. M. Ibáñez Langlois, cuyo pensamiento resume bien nues-
tra preocupación: “. . . ciertas enumeraciones de los derechos humanos, 
en exceso lineales por una parte y demasiado extensas por otra, pueden 
dar una idea equivocada de su naturaleza y provocar un desgaste en su 

                                                           
46 Véase Benegas Lynch, A. (h): Fundamentos de Análisis Económico, Edit. Abeledo Perrot, 
Buenos Aires, 9ª. Edición. 
47 Encíclica Rerum novarum, 1981; en Doctrina Pontificia, BAC, Madrid, 1964; el destacado 
es nuestro. 



 62

sentido mismo. La propia declaración de la ONU incurre en este defecto 
al incluir, junto a los que llama ‘derechos políticos y civiles’-derechos más 
propiamente naturales- aquello que llama ‘derechos económicos y socia-
les’, algunos de los cuales –v. gr., el derecho a ‘vacaciones periódicas con 
goce de sueldo’- no son derechos naturales en sentido estricto, sino aspi-
raciones más o menos universales a diversas formas de bienestar que 
resultan muy deseables, pero que no responden a la categoría lógica de 
‘derecho’: más bien son ‘ideales’ o desiderata, que dependen en gran medi-
da de la circunstancia económico-social. Un derecho propiamente dicho 
es tal, que nadie puede verse privado de él sin grave injuria, sin afrenta a 
la justicia misma. Es la justicia, pues, la que debe imponer un límite y una 
jerarquización a los ‘derechos humanos’ si se quiere evitar la retórica al 
respecto y conservar su sentido fuerte de derechos naturales”48.  

 
5. Aclaraciones finales  

 
1. Todos los derechos humanos enumerados derivan de la ley natu-

ral y la dignidad humana y tienen su fundamento último en Dios. 
2. El orden lógico de deducción va de las obligaciones morales del 

hombre para alcanzar su desarrollo y perfección, a la obligación de justicia 
que tiene la persona de no obstaculizar, y, por ende, facilitar ese desarrollo 
(derecho objetivo) y de allí al derecho de la persona (derecho subjetivo) de 
reclamar ese comportamiento a toda persona. Sólo estas últimas obligacio-
nes de justicia interhumana entran dentro de la competencia de la ley hu-
mana positiva. (Con respecto a la deducción lógica de los derechos del 
hombre, véanse: J. Finnis, Natural law and Natural Rigths, Clarendon Press, 
Oxford, 1980, Cáp.. VIII; C. I. Massini: “Algunas precisiones sobre ‘dere-
chos’y ‘derechos humanos’,” en El Derecho, del 10 de diciembre de 1986, 
No 6.632; y “Tres precisiones fundamentales a la filosofía del derecho na-
tural”, en La Ley, 1981. Véase también el comentario al libro de H. Veatch: 
“Human Rights: Fact or Fancy?: A New Defense of natural Rights”, por 
F. D. Miller y P. Steinbauer, en Human Studies Review vol. 4, No 3, verano 
de 1987; y “Morality and Rights” por D. D. Gordon, en Human Studies 
Review, vol. 5, No 3, 1988. 

                                                           
48 Véase su libro Doctrina Social de la Iglesia, Editorial Universidad Católica de Chile, San-
tiago de Chile, 1987, p. 94. 



63

3. Las expresiones “derechos personales”; “derechos humanos”,
“derechos de la persona humana”, “derechos fundamentales” y “dere-
chos del hombre” han sido utilizadas como sinónimos. 

4. La expresión “ausencia de coacción” utilizada en algunos dere-
chos indica algo que en sí mismo es moralmente bueno –esto es, la au-
sencia de coacción en sí misma- si bien después la persona puede utilizar 
esa ausencia de coacción para algo moralmente malo y/o erróneo, que es 
en ese caso permitido por la ley humana positiva. 

5. Las expresiones “coaccionar” o “impedir coactivamente” utiliza-
das a lo largo de la exposición aluden a la amenaza y fuerza física (violen-
cia) utilizadas por una persona contra otra, violencia que hace nulo de 
raíz los contratos en la ley humana positiva. Está presupuesto en esto 
una concepción antropológica que, se ha visto, sostiene el libre albedrío a 
pesar de los condicionamientos (véase nuestro artículo El libre albedrío op. 
cit.). Se presuponen además las normas habituales de validez de una in-
teracción voluntaria –ausencia de fraude además de ausencia de violen-
cia-; véase M. A. Risolía, a saber, los perjuicios jurídicos causados por las 
teorías del abuso del derecho, la lesión, la imprevisión, etc. 

6. La no enunciación de algún derecho humano fundamental no
implica, desde luego, su negación49. 

7. La fundamentación de los derechos a la que hemos adherido –la
ley natural establecida por Dios- no se opone necesariamente a otras 
fundamentaciones, siempre que éstas puedan ser integradas como com-
plementarias a la teoría de la ley natural y no sean por ende per se contra-
dictorias con dicha teoría, aunque los autores de esas fundamentaciones 
las presenten innecesariamente enfrentadas con Dios y la ley natural. 

49 Esta aclaración es similar al artículo 33 de la Constitución Argentina –de 1853- que 
establece que “Las declaraciones, derechos y garantías que enumera la Constitución, no 
serán entendidos como negación de otros derechos y garantías no enumerados, pero que 
nacen del principio de la soberanía del pueblo y de la forma republicana del gobierno”. 
Claro que allí los redactores de esta Constitución cometieron un error grave. Los dere-
chos humanos no nacen de la soberanía del pueblo ni de la forma republicana de go-
bierno, sino de la dignidad humana y de la ley natural.  





65

CAPÍTULO DOS 

EL ESTADO Y LA LIMITACIÓN DEL PODER 

1. La sociedad humana y el bien común

Este capítulo tratará fundamentalmente acerca de los principios mo-
rales que deben regular la acción del estado y también acerca de cuál es en 
nuestra opinión la forma de gobierno más idónea para el cumplimiento de 
dichos principios. Pero, previamente a ello, debemos realizar un análisis 
descriptivo de la sociedad humana, el bien común, la naturaleza del Esta-
do, etc. La extensión de dicho análisis será sólo la necesaria en función del 
tema de este capítulo. 

Con respecto a la naturaleza de la sociedad humana, creemos que 
puede arrojar mucha luz una breve pero sustanciosa definición de “so-
ciedad” enunciada por Santo Tomás: “unión de los hombres para algo 
uno que debe ser hecho conjuntamente”50. El análisis de esta definición 
servirá para aclarar muchas cuestiones habitualmente debatidas sobre 
este tema. 

En primer lugar, observemos que Santo Tomás dice “unión de los 
hombres”. Esas tres palabras, tan aparentemente obvias, presuponen 
ciertos elementos básicos de la ontología del Aquinate. Hay entes (cosas) 
que no son sólo una sustancia, sino un conjunto de sustancias relaciona-
das en función de un fin (que es el principio de ordenación). A esos en-
tes se los llama un ente de orden. Por ejemplo: un televisor –o en general 
cualquier “arte-facto”- que no es sólo una sustancia, sino un conjunto de 
varias sustancias dispuestas de tal modo que permiten lograr un fin (cap-
tar imagen y sonido en movimiento), esto es, relacionadas ordenadamen-
te hacia tal fin. Lo que constituye específicamente el televisor no es cada 
sustancia sino la específica relación entre las mismas, en orden al fin. 
Precisamente, el orden es la correcta disposición de varios elementos en 

50 En su opúsculo Contra Impugnanrtes Dei Cultum et Religionem, Cáp. 3 en Opuscula Omnia, 
tomo 4, P. Lethielleux, ed. París, 1927. 



 66

torno a un fin; el desorden se produce cuando los medios no están co-
rrectamente dispuestos en función del fin y éste, consiguientemente no 
se cumple. 

Todo esto es útil a fin de resolver este primer problema: la sociedad 
humana, ¿es sólo una cosa? ¿O no es más que la suma de las personas 
que la componen? Ni una cosa ni la otra. Es un conjunto de sustancias 
racionales (en este caso, las personas humanas) relacionadas en función de 
un fin. Por eso la sociedad humana, aunque no es sólo una cosa, tampo-
co es sólo la suma de las personas que la componen, pues éstas se en-
cuentran relacionadas entre sí; y la relación es algo más que la mera suma 
(por ejemplo, las partes del televisor lo constituyen tal merced a su espe-
cífica relación, pues si todas las piezas del televisor son colocadas una 
tras otras en una bolsa, hay allí una suma de partes, pero no un televisor). 
Pero esa relación, por definición, no anula la individualidad de cada perso-
na, pues las personas son el sujeto y el término de esta relación (que se 
fundamenta en una interacción entre las personas en vistas a un fin). 

Pero, ¿cuál es el fin? A él se refiere Santo Tomás cuando dice “para 
algo uno” (ad aliquid unum). Siempre, en toda acción humana, hay un 
fin, pues todo agente obra por un fin51. Luego, la interacción social tam-
bién está ordenada a un fin. Por ejemplo, supongamos que se constituye 
un club para jugar al tenis. Como vemos, por definición esa sociedad 
tiene un fin (jugar al tenis) en función del cual sus miembros se ordenan 
y disponen. Y ese fin tiene una característica ontológica especial. Es co-
mún a los integrantes del grupo, lo cual quiere decir comunicable, participable 
a todos los miembros del grupo al mismo tiempo. Es un bien del cual 
participan todas las personas que integran el grupo, y es por ende un bien 
personal y común (pues habrá muchos otros bienes personales que serán 
particulares, esto es, no comunicables a todos al unísono, como por 
ejemplo la raqueta que sea propiedad de alguno de los miembros del 
grupo). Esto nos explica también que el bien común y el particular difie-
ren esencialmente, y que el bien común no puede, por ende, ser la suma 
de los particulares, pues una “suma” no implica una diferencia esencial). 

Ahora bien: en la sociedad humana como tal, en la cual las diversas per-
sonas tienen muchos y diversos fines personales, ¿cuál puede y debe ser un fin 
común a todos? Para dilucidar este interrogante citemos el siguiente tex-
to de Santo Tomás: El hombre es por naturaleza un animal político o 
social; cosa que ciertamente se pone de manifiesto en que un sólo hom-
                                                           
51 Ver Suma Contra Gentiles op. cit., libro III, Cáp. 2 y 3. 



67

bre no se bastaría a sí mismo, si viviese sólo, en razón de que la naturale-
za en muy pocas cosas ha provisto al hombre suficientemente, dándole 
una razón por la cual pueda procurarse las cosas necesarias para la vida, 
como ser el alimento, el vestido y otras semejantes, para obrar todas las 
cuales no basta un sólo hombre; por lo cual ha sido naturalmente dis-
puesto que el hombre viva en sociedad”52. Otra vez tenemos un texto 
breve y riquísimo en contenido (estilo típico del Aquinate).Tenemos aquí 
varias cosas: a) la escasez natural de recursos; b) la división del trabajo y 
consiguiente cooperación social como medio para hacer frente a dicha 
escasez53; c) la sociedad humana se constituye de ese modo para que el 
hombre pueda procurarse las cosas necesarias para su vida; d) el hombre 
es por este motivo un animal social por naturaleza. 

De lo cual se infiere cuál debe ser el fin común debido a la sociedad 
humana, en razón de la naturaleza del hombre. El hombre necesita de la 
sociedad para su desarrollo (esto es, la actualización de sus capacidades 
como ser humano). Por eso el hombre es naturalmente social, porque 
necesita de la sociedad para desarrollarse como persona, así como deci-
mos que el pez es naturalmente “acuático” porque necesita del agua para 
su desarrollo. Luego, tal debe ser el bien común de la sociedad humana 
(tema que ya hemos tratado aunque más brevemente): un conjunto de 
condiciones sociales que permitan el desarrollo y perfeccionamiento de la 
persona humana. Juan XXIII ha acuñado es concepto: “ . . . el bien co-
mún consiste y tiende a concretarse en el conjunto de aquellas condicio-
nes sociales que consienten y favorecen en los seres humanos el desarro-
llo integral de su propia persona”54. Solo éste puede ser, por ende, un 
bien común a todos los integrantes del mercado social. Todas las perso-
nas tienen actividades y vocaciones diversas, y en ese sentido, fines distin-
tos; pero todas las personas necesitan un ámbito social adecuado para el 
desarrollo de su persona a través de sus diversas vocaciones, y es ámbito 
social adecuado es el bien común; y “común” significa como vimos que, 
cuando se realiza, todas las personas participan al unísono de ese bien. 

Por supuesto, el conocimiento y conciencia de ese bien no es nece-
sariamente claro y distinto; habitualmente es difuso: todos intuyen vaga-

52 Ver Suma Contra Gentiles, op. cit., libro III, Cáp. 85. 
53 Para un tratamiento de este tema conforme a los actuales descubrimientos de la ciencia 
económica, ver Mises, L. von, op. cit. 
54 Encíclica Pacem in Terris; hemos tratado este tema en Economía de mercado y doctrina social 
de la Iglesia, op. cit., Cáp. 1; y en “Persona humana y libertad”, en la revista Estudios Públi-
cos, Centro de Estudios Públicos, Santiago de Chile, No 20, 1985. 



 68

mente que de no vivir en sociedad estarían peor de lo que están; e inclu-
so el que opta vivir alejado de todo grupo social lo hace después de que 
un grupo social determinado le ha proporcionado el bagaje cultural sufi-
ciente como para hacer frente a su aopción. 

Debe excluirse, por ende, un pacto de unión originario, plenamente 
conciente, de la sociedad humana; la naturaleza social del hombre lo im-
pide. Empero, así como la tendencia a alimentarse es natural pero el 
hombre la puede satisfacer con libertad y conciencia, de igual modo la 
vida social humana se realiza con libertad y conciencia, si bien el hombre 
no decide que necesitará de la sociedad para desarrollar precisamente su 
inteligencia y su voluntad libre. Pero hay un consentimiento tácito, una 
vez desarrolladas en mínimo grado esas potencialidades esenciales, de 
vivir en sociedad y advertir sus beneficios. Cuando no existe ese consen-
timiento mínimo y tácito, los seres humanos abandonan el grupo en el 
que se encuentran o se destruyen entre sí, esto es, entran en guerra, con 
lo cual los lazos de la cooperación social se reducen. 

De todo lo anterior extraemos dos conclusiones adicionales. Prime-
ro, que la paz social no pertenece sólo al “deber ser” de la sociedad hu-
mana, sino a su “ser” más íntimo. La división del trabajo y la consiguien-
te cooperación social exigen, por definición, la paz social55 y las guerras, 
consecuentemente, disminuyen el grado y extensión de división del tra-
bajo y cooperación social, con el consiguiente perjuicio para el hombre, 
dada su naturaleza social (esto se relaciona íntimamente con el derecho a 
comerciar que vimos en el capítulo anterior). La paz social es pues con-
dición necesaria para la existencia misma de la sociedad humana y su 
desarrollo; no es por ende un mero ideal bondadoso “no realizable” co-
mo afirman algunas pésimas filosofías habitualmente circulantes. Y, en 
segundo lugar, de la misma definición del bien común se sigue como 
consecuencia que la sociedad humana está al servicio de la persona y no al revés. 
Este es uno de los principios ético-sociales más importantes del huma-
nismo teocéntrico. El bien común político tiene como fin a la persona 
humana, y ésta tiene como fin a Dios (que es el “Bien Común Trascen-
dente” de todo el universo). Cualquier elemento humano que se coloque co-
mo fin último de la sociedad política (estado, nación, pueblo, raza, clase), 
al mismo tiempo que se coloca a la persona como un simple medio para 
ese fin, constituye una clara concepción totalitaria de la vida social, abso-
lutamente inmoral, done la persona es considerada como un mero en-
                                                           
55 Véase Mises, L. von: op. cit. 



69

granaje al servicio de un todo que absorbe su condición de persona. De 
allí que en tal concepción –común a todas las facciones totalitarias que 
además se pelean entre sí, como diferentes bandas delictivas- nada quede 
de la dignidad natural humana y sus derechos fundamentales, que son 
consiguientemente pisoteados en nombre de una “raza”, “nación”, “pue-
blo”, “estado”, etcétera. 

Pero, ¿no debe la persona respetar el bien común? ¿No se puede 
decir entonces, que la persona está al servicio del bien común? No, el 
razonamiento es al revés: la persona debe respetar el bien común preci-
samente porque éste está a su servicio y es indispensable para su libertad. 
Los órganos del cuerpo son indispensables para la salud y están al servi-
cio de la persona, no al revés; pero precisamente por ello la persona los 
cuida y no los destruye56. De igual modo ocurre con el bien común. Pro-
fundizaremos esto en el siguiente punto. 

2. El bien común y los derechos del hombre

Hemos visto que los derechos del hombre se fundamentan en la ley 
natural, que le dice al hombre las conductas adecuadas a su desarrollo y 
perfección como persona. A su vez, hemos visto que el bien común es el 
conjunto de condiciones de vida social que facilitan el desarrollo y per-
feccionamiento de la persona. Luego, ambas cosas, lejos de oponerse 
dialécticamente, se relacionan de manera armónica. El bien común inclu-
ye necesariamente a los derechos del hombre, pues no hay bien común 
sin justicia, y no hay justicia sin respeto a los derechos del hombre. 

El respeto al bien común implica necesariamente, por ende, el res-
peto a los derechos de la persona. Colocar al bien común como excusa o 
fundamento para la violación de los derechos humanos, es no entender 
qué es el bien común, o no entender qué son los derechos del hombre, o 
no entender ambas cosas. Es más: puede demostrarse que el respeto a 
los derechos del hombre constituye la parte principal o fundante del bien 
común, pues la justicia es la virtud social por excelencia. Y la justicia, 
cuando impera, es el único bien que por naturaleza sólo puede ser “co-
mún”. La justicia es entonces el bien común que es condición necesaria 
para el goce de los bienes particulares. Por eso es el bien común por ex-
celencia, sin el cual ningún derecho es respetado y sin el cual, por ende, 
ningún bien particular, propio, se respeta. 

56 Véase Quiles, I: La persona humana; Kraft, Buenos Aires, 1967; tercera parte. 



 70

Es más, la justicia es el bien común por excelencia dado su carácter 
inmaterial e impersonal (impersonal en cuanto a que nadie la posee con 
exclusividad). Todos los bienes materiales, aunque puedan ser ocasio-
nalmente comunes, por naturaleza pueden ser particulares, esto es, po-
seídos por sólo una persona, la cual dispone libremente de él.41 Pero ello 
es absolutamente imposible con la justicia, por su misma definición. Sus 
frutos sólo pueden ser gozados al unísono por todas las personas que se 
benefician de ella. 

Luego, sólo en una sociedad donde los derechos del hombre se res-
petan, se cumple con el bien común. De allí el respeto que la persona 
debe al bien común, respeto que cae bajo el ámbito de la ley humana 
positiva. De allí también la primacía ética que el bien común tiene frente 
a los bienes particulares. Si hay un conflicto entre un bien particular y el 
bien común, debe primar el bien común, porque, según lo establecido, 
un bien particular que atente contra el bien común es por definición algo 
que atenta contra la justicia. O sea que tal bien particular será por defini-
ción una acción que viola el derecho y no, consiguientemente, un dere-
cho en sí mismo. Luego, cuando hay un conflicto entre un bien particu-
lar y el bien común, no significa ello un conflicto entre un derecho y el 
bien común, sino un conflicto entre una conducta violatoria del derecho, 
por un lado, y la justicia, por el otro (en el cual se incluyen los derechos 
del hombre). De allí que el principio de la “primacía del bien común” es 
un imperativo ético indispensable para el respeto de los derechos del 
hombre y, por ende, su libertad. Cualquier otra concepción de dicho 
principio es una prostitución de su auténtico significado. 

Los conflictos que puedan producirse entre un derecho determina-
do y el “bien común” pueden ser reales sólo cuando la ley humana no 
puede establecer con precisión un determinado límite a una conducta, ya 
sea porque se trata de un caso no permitido en la ley natural pero sí en la 
ley humana, ya sea porque hay una dificultad técnica en la fijación de la 
propiedad de cada uno (volveremos a estos casos más adelante). Estos 
dos casos generan dificultades prácticas reales, pero la mayor parte de los 
problemas son aparentes, y se debe a una deficiente comprensión de lo 
que es la auténtica y justa libertad la persona. Muchas veces, bienes en sí 
mismos nobles y legítimos son coactivamente impuestos (prohibidos) a 
la persona, en nombre de una deformada noción de bien común. Vamos 
a dar un ejemplo típico. Alguien puede tener un gran aprecio por las tra-
                                                           
41b Al caso de los “bienes públicos” nos referiremos más adelante. 



71

diciones de su país. Muy bien. Pero esa persona cruzará el límite de la 
justicia si cree que tiene derecho a imponer coactivamente, en nombre de 
“la nación” (que seguramente llamará “bien común”) el uso de esas tra-
diciones a otras personas. Una persona tiene derecho a elegir entre la va-
riedad casi infinita de bienes moralmente lícitos que Dios coloca en su 
camino, y la ley natural, establecida por Dios, no distingue ninguna tradi-
ción cultural como única e indispensable. No hay ningún mandamiento 
en la ley de Dios que diga “bailarás el pericón” o “comerás asado”. Pero, 
sin embargo, muchas personas, atribuyéndose la capacidad de establecer 
mandamientos divinos al respecto, aprobarán seguramente una ley hu-
mana que obligue a todas las demás personas a no escuchar tal o cual ti-
po de música o a no colocar lugares de comidas con costumbre “extran-
jerizantes”. Pero, ¿cuándo ha prescripto Dios un tipo único de música y 
comida? Los valores de una tradición nacional pueden ser muy impor-
tantes, pero nadie tiene derecho a imponer una cultura por la fuerza. El 
conflicto que allí se ve entre el “bien común” y “la libertad” es aparente, 
pues el bien común incluye precisamente el respeto a la libertad de elec-
ción de la persona en esas materias, derecho que no puede ser violado, 
de modo intrínsecamente totalitario e inmoral, en nombre de la “na-
ción”. Es más, el conflicto es producido por quiénes pretenden tal impo-
sición (si a algún lector le pareció algo exagerado el ejemplo, querríamos 
decirle que en el país del autor de estas líneas, estos ejemplos son muy 
habituales). Y después son quienes pretenden tales restricciones a la justa 
libertad humana quienes hablan de un “conflicto entre el bien común y la 
libertad”. 

En síntesis, el bien común tiene, como parte principal, el respeto a 
los derechos del hombre. Cualquier violación de la justa libertad humana 
en nombre del bien común, sólo tiene como origen una deformación de 
la noción auténtica del bien común. 

3. La naturaleza del Estado

Por supuesto, no es nuestra intención tratar todos los temas habi-
tuales que se estudian en disciplinas tales como Derecho Político o Teo-
ría del estado; ni siquiera es nuestra intención sintetizarlos. No es el ob-
jeto de este trabajo y, por otra parte, es bien conocida la bibliografía clásica 
y básica al respecto. Nuestra intención es sólo disponer ordenadamente 



72

ciertos elementos filosófico-políticos esenciales que nos permitan cumplir 
con los fines de este capítulo. 

Ante todo, recordemos ciertas nociones básicas que se relacionan 
íntimamente, pero no son lo mismo. No es lo mismo estado, gobierno, 
autoridad y poder. El gobierno es él y las personas encargadas de cumplir 
con la función del estado. Para ello necesitan cierto poder, que en este 
caso se denomina poder político, que es la efectiva capacidad de mando, 
en la relación de mando y obediencia, que se da entre gobernantes y go-
bernados. Cuando ese poder está moralmente legitimado, se dice que 
tiene autoridad. La legitimación de esa autoridad política puede ser “de 
origen”, cuando es moralmente legítimo al acceso al poder, o “de ejerci-
cio”, o sea, cuando es moralmente legítimo el ejercicio mismo de ese 
poder. 

Observemos que tanto el gobierno, como el poder político y la au-
toridad, son elementos que confluyen en la noción de estado. ¿Qué es, 
por lo tanto, el estado? Vamos a contestar esas preguntas en tres niveles, 
íntimamente relacionados entre sí. 

El primer nivel de análisis es el análisis ontológico de la noción de 
estado. Este nivel es el descrito clásicamente por Santo Tomás de 
Aquino, en el capítulo 1 de su Opúsculo sobre el gobierno de los príncipes57. 
Santo Tomás realiza allí un análisis de la sociedad humana casi idéntico al 
ya visto en la Suma Contra Gentiles, pero mucho más detallado. Su argu-
mentación parte de la misma noción de orden que está inscripta en la 
constitución del grupo social. Su premisa fundamental es ésta: “. . . siem-
pre que vemos una muchedumbre de cosas ordenadas a un fin ha de ha-
ber en ellas algo que las dirija” (op. cit., p. 258). Esto es porque, si el or-
den es la correcta disposición de diversos elementos con respecto a un 
fin, es necesario presuponer “algo” que sea aquello que disponga y dirija 
a dichos elementos. Luego, el mismo principio debe cumplirse en la so-
ciedad humana, donde ya hemos visto cuál es su fin: el bien común. Lue-
go, de la misma noción de sociedad y bien común se desprende la nece-
sidad de algo que se ocupe específicamente de ese bien común, y allí ve 
Santo Tomás el origen ontológico de la autoridad política. Hemos visto 
ya que el elemento central del bien común es la justicia, y no en vano 
Santo Tomás dice en II-II, Q. 58, a. 1, ad. 5, que “. . . el gobernante es ‘el 
custodio del derecho’” (princeps est custos iusti), citando al estagirita. Recor-
demos que, si bien aquí hemos hablado de la autoridad política y el go-

57 Véase Editorial Porrúa, México, 1975. 



 73

bernante, es la noción del Estado lo que está detrás de ellas, noción que 
estamos tratando de dilucidar*10. 

El segundo nivel de análisis es histórico-sociológico, para el cual 
vamos a tomar los importantes aportes de la escuela escocesa de pensa-
miento político58. Los pensadores de esta escuela (Ferguson, Smith, Hu-
me) sostienen que, entre los artefactos, producidos por la “técnica” y/o 
“arte” de la mano del hombre, y el reino de la naturaleza –o sea, entre 
“lo artificial y lo natural”- existe una franja intermedia de fenómenos, los 
cuales, según una expresión de Fegurson, son frutos “de la acción huma-
na pero no del designio humano” (ver Gallo, op. cit., p. 139). Una gran 
mayoría de fenómenos sociales son de este tipo: el lenguaje, el comercio, 
la moneda y las mismas instituciones políticas. Esto es, no son fruto de 
que alguien se sentara alguna vez en un escritorio y dijera, por ejemplo, 
“he inventado el comercio”, y lo diseña, tal cual un inventor diseña su 
invento –con un conocimiento muy completo del mismo- y luego lo 
aplica. Al contrario, son todos ellos fenómenos que se han ido desarro-
llando con el paso de los siglos, sin que nadie en un momento los inven-
tara repentinamente, y su naturaleza y orden no son conocidos absolu-
tamente por un solo hombre –como el inventor conoce su invento- sino 
que es un conocimiento limitado, que se va acrecentando sólo muy pau-
latinamente, generación tras generación, con la acumulación de tradicio-
nes abiertas a un perfeccionamiento. Este fecundo programa de investi-
gación de los fenómenos sociales no debe ser, desde luego, presentado 
dialécticamente enfrentado a la existencia de Dios, la ley natural y el or-
den establecido por El, sino al contrario que al contrario, tiene su fun-
damento ontológico último en el orden natural que Dios ha dispuesto en 
los fenómenos sociales; pues en ese caso el “diseNador”, “ordenador”, 
“legislador” y qué además tiene conocimiento total de su creación, es 
Dios y no un ser humano en particular. Por eso, cuando explicábamos el tema 

                                                           
*10 Es muy importante tener en cuenta que este análisis ontológico justifica por ente sólo 
la autoridad, pero no el estado-nación como modernamente lo entendemos. Los dos 
niveles que siguen (con autores como los iluministas escoceses, más Buchanan y Nozick) 
se encuentran en cambio hablando desde esa circunstancia histórica. Sus análisis, sin 
embargo, también serían compatibles con una confederación voluntaria donde también 
se podría superar el moderno esquema de estado-nación. 
58 Véase al respecto el excelente ensayo de Ezequiel Gallo, “La tradición del orden social 
espontáneo: Adam Ferguson, David Hume, Adam Smith”, en Libertas, Eseade, Buenos 
Aires, No 6, mayo de 1987. 



74

del bien común, hacíamos alusión al conocimiento limitado y difuso del 
orden que lo fundamenta. 

Este es el motivo por el cual los pensadores de esta es cuela adopta-
ron una actitud contraria a la teoría del contrato social como un pacto de 
unión fundante de la sociedad humana, a nivel de una hipótesis que pre-
tendiera explicar realmente el origen de la sociedad humana59. Esta, co-
mo la gran mayoría de los fenómenos sociales inherentes, no es inventa-
da ni pactada voluntariamente de un día para otro, lo cual no implica que 
la razón humana no pueda hacer propuestas para mejorar el orden social, 
analizando la esencia del mismo; pero, precisamente, en ese caso, el co-
nocimiento de esa esencia y su orden es el conocimiento de algo que el 
hombre no inventó deliberadamente y además es un conocimiento que 
no, puede ser desligado del conocimiento y tradición de generaciones 
anteriores.60 

Este criterio se aplica también a las instituciones políticas y, por en-
de, al estado. Este, si bien realizado mediante la acción humana, no fue 
inventado por un sólo hombre: la humanidad fue viviendo, siglo tras 
siglo, la necesidad del poder político derivada de la cohesión del grupo 
social, a modo de un “ensayo” con numerosas pruebas y errores y diver-
sos grados de progreso, entendiéndose aquí “progreso” como una paula-
tina evolución en las normas de ley natural cuyo afianzamiento permite 
lograr el bien común y el respeto de la dignidad humana. 

Como se puede observar, en este nivel histórico-sociológico no apa-
rece de ningún modo un contrato social originario, ni en la constitución 
de la sociedad, ni en la constitución del estado. Pero ¿cuál es la intimidad 
del proceso sociológico de aparición del Estado? ¿Por qué los hombres, 
para el afianzamiento del grupo social, van descubriendo sucesivamente 
la necesidad del estado? Ya vimos, desde luego, la respuesta ontológica 
de Santo Tomás. Pero esa respuesta debe completarse con el análisis de 
la esencia del proceso que conduce al afianzamiento del estado, y para 
ello vamos a pasar a nuestro tercer nivel. 

Este tercer nivel consiste, pues, en tratar de analizar el proceso úl-
timo de surgimiento del estado en el grupo social. Hemos visto, ontoló-
gicamente, “debe” surgir; y que, sociológicamente, ese resurgimiento es 

59 Véase Hume, D.: “Del origen del gobierno”, en Ensayos Políticos, Unión Ed., Madrid, 1975. 
60 Véase Zimmermann, E.: “Hayek, la evolución cultural y sus críticos”, en Libertas, NO 
6, op. cit. 



 75

paulatino, fruto de la acción humana pero no del designio humano. Aho-
ra veamos cómo se produce dicho proceso paulatino. 

Para esto hemos recurrido a una fórmula que llamamos “anarquis-
mo metódico”. Así como la pregunta metafísica fundamental es “por qué 
el ente y no más bien la nada”, la pregunta política principal es: ¿ por qué 
el estado y no más bien la anarquía?61 Esto es, si no existiera lo que intuiti-
vamente llamamos estado, ¿qué ocurriría?, ¿sería posible la sociedad como tal? Nues-
tra tesis es que, contestando a esta pregunta, llagamos a ver el proceso 
por el cual surge el estado t el consiguiente poder político. Partiendo de una 
hipotética situación de anarquía, y las dificultades de su mantenimiento, contestamos a 
la pregunta de por qué el estado y no más bien la anarquía. Obsérvese que hemos 
dicho “hipotética”, esto es, no real, y por eso el estado de cosas “previo” 
a la constitución del estado es, nuevamente, no real y absolutamente hi-
potético. Pues preguntándonos por las consecuencias de la no existencia 
de algo cuya necesidad de existencia presuponemos, llegamos a com-
prender el por qué de esa necesidad de existencia. 

Para realizar este análisis vamos a tomar aportes de dos filósofos 
políticos contemporáneos Nozick y Buchanan. Lejos está de nuestro 
ánimo una descripción completa de todo su pensamiento, y menos aún 
una aceptación no crítica de sus posiciones. Sólo nos referiremos a lo 
que consideramos positivo para los fines de este trabajo. 

Buchanan62 parte de una hipotética situación donde dos personas 
están luchando entre sí para conseguir los escasos recursos, y en un de-
terminado momento advierten que, si dejan de luchar e intercambian 
entre sí el fruto de lo que hasta entonces habían obtenido por la lucha 
anterior, estarán mejor que lo que estaban en la anterior beligerante, y 
esto es por el principio de la mayor productividad de la división del tra-
bajo, que ya vimos anteriormente. Los bienes acumulados hasta el mo-
mento en que dejan de luchar constituyen la “distribución natural” esta-
blecida hasta el momento. En el momento en que ambos (A y B) dejan 
de luchar y comienzan a comerciar, se establecen en ese momento dere-
chos de propiedad sobre los bienes intercambiados, que ambos sostienen 
por mutuo acuerdo. Ese mutuo acuerdo es sostenido por el mutuo con-
vencimiento de que, en caso de que alguno de los dos quiera volver a la 
situación anterior, ambos estarán peor. (Buchanan utiliza aquí los ele-
mentos contemporáneos de la teoría de los juegos). Ahora supongamos 

                                                           
61 Véase Nozick, R.: Anarchy, State, and Utopia, Basic Books, New York, 1974. 
62 Ver The limits of Liberty, University of Chicago Press, 1975. 



76

que este proceso comienza a reiterarse entre muchas personas; supon-
gamos que son 100 las personas que están comerciando entre sí. En ese 
caso, una de ellas puede ver que, si no respeta el derecho de propiedad 
de las otras 99, esa persona, en ese caso –si roba, entonces, con violencia 
o no- estará mejor, porque aprovechará la producción conjunta de las
otra 99 sin colaborar en el proceso (contrariamente al caso anterior, esta 
vez la ruptura del contrato beneficiaría en cuanto a la cantidad de recur-
sos obtenidos). Si otra persona decide hacer lo mismo, el proceso se re-
pite, pero entonces, si la tendencia continúa, todos los contratos se rom-
perían y todos volverían a la situación bélica y anárquica anterior, y en 
ese caso, todos estaríamos peor. Entonces, si las 100 personas advierten 
eso, y no quieren que ello suceda, acordarán que una persona –digamos, 
una persona 101- tenga el poder de penar los atentados contra los con-
tratos de propiedad establecidos, para que de ese modo ya no sea venta-
joso para uno volver a la situación beligerante anterior. Ha surgido en ese 
momento el estado y el poder político. 

Observemos que el esquema de Buchanan, si bien hipotético, expli-
ca por qué, en los hechos, la acción humana tiende a establecer derechos 
de propiedad (recordemos que para Santo Tomás la propiedad era una 
“invención del hombre no contradictoria con la ley natural”: porque usa 
implícita o explícitamente de ellos al desarrollar el comercio que emerge 
naturalmente de la división del trabajo y de un progresivo abandono de 
una situación de beligerancia. Observemos como, en ese caso, surge la 
necesidad del poder político como el custodio de las estructuras jurídico-
positivas que se van estableciendo entre los seres humanos. Y observe-
mos también que la descripción de Buchanan no es contradictoria con lo 
visto anteriormente sobre la escuela escocesa, pues el modelo de este 
autor nos permite conocer la intimidad del desarrollo de los procesos 
evolutivos sociales que llevan al establecimiento de normas de derecho 
positivo y surgimiento del estado. Lentamente, con ensayos y errores, la 
humanidad, con el paso de los siglos, va descubriendo que el abandono 
progresivo de situaciones de beligerancia, el consiguiente establecimiento 
de derechos de propiedad originarios y un poder político custodio de las 
normas resultantes, son instituciones sociales que permiten un progreso 
y una evolución de la sociedad humana conforme a sus características 
esenciales: la división del trabajo, la paz y el bien común. La expresión 
“con ensayos y errores” significa que no siempre, desde luego, la huma-
nidad advierte las ventajas de comportarse conforme a la naturaleza de 



77

las cosas, lo cual produce retrocesos en los lazos de cooperación social. 
Todavía la humanidad se encuentra en pleno proceso de afianzamiento 
de las instituciones que le permiten progresar. 

Pero el modelo de Buchanan no responde a este inconveniente: su-
pongamos que 100 personas tienen, mediante el proceso descripto, un 
estado quee las rija, pero hay otras cien que tienen otro estado y así suce-
sivamente. ¿Qué ocurre en ese caso? Para contestarlo debemos recurrir a 
la obra mencionada de Nozick quien parte hipotéticamente de una situa-
ción que a muchos les parece la ideal: las personas se agrupan entre sí 
bajo diversas “agencias de protección” de sus derechos. Para decirlo en 
un lenguaje más habitual, esas agencias serían como “miniestados”, que, 
cual empresas que ofrecen un servicio en el mercado, compiten entre sí 
ofreciendo servicios de protección de derechos. Si esa situación fuera 
posible y se mantuviera así, estaríamos de hecho en una situación anár-
quica, lejos de lo que podríamos llamar un “estado” (cada persona, en 
ese caso, tiene la facultad para cambiar de agencia de protección si los 
servicios que alguna ofrece no son de su agrado). ¿Puede mantenerse una 
situación tal? Tomando elementos prestados de la economía política ac-
tual, Nozick dice que, si bien es cierto que no hay un mercado libre una 
tendencia al monopolio en las diversas empresas que ofrecen servicios63, 
este caso es sin embargo la excepción, debido a la misma naturaleza del servi-
cio que dichas agencias de protección están ofreciendo (ver Nozick, op. cit., p. 17). 
Esto es porque la naturaleza de ese servicio implica por definición usar la 
fuerza y la violencia. Si A tiene un conflicto con B y B está asociado a 
otra agencia de protección, ¿qué harán ambas agencias? Si ambos clientes 
insisten en que la agencia proteja sus derechos, pues para eso la contrata-
ron (supongamos que A acusa a B de robo y viceversa) se infiere que 
ambas agencias deberán entrar en guerra mutuamente. En ese caso, o 
una de ellas destruye a la otra, o, si ambas tienen fuerza equivalente, para 
evitar frecuentes y costosas peleas ambas tienden a contratar un árbitro 
común que difiera el caso; la tendencia a la unidad es la que predomina 
consiguientemente. Las peleas continuas entre las agencias de protección 
restringirían –por motivos ya expuestos- los lazos de cooperación social, 
lo cual es una situación desventajosa para todos; por ende, o las agencias 
contratan el servicio de alguien que difiera los casos, o de la situación 
beligerante surge una agencia central dominante a cuyos dictámenes de-

63 Véase Rothbard, M. N.: Man, Economy and State, Nash Publishing, Los Angeles, Cap. 
10.



78

berán someterse las más chicas. En cualquiera de los dos casos se obser-
va el surgimiento de un poder político común. El esquema de Nozick 
tiene cuestiones y complicaciones adicionales, pero lo expuesto basta a 
nuestros fines. La clave de la cuestión es que esas agencias de protección 
tienden al monopolio y, por ende, al surgimiento de lo que habitualmen-
te llamamos estado. Y, como vemos, el motivo es sencillo: para que se 
mantenga la paz social, debe haber un poder político último que decida 
sobre la aplicación de las normas positivas y ya hemos visto que la paz 
social es condición necesaria para el progreso de la sociedad humana. 

Por supuesto, no hay que suponer en estos esquemas presupuestos 
antropológicos absolutos y excluyentes. No es que el hombre sea un ser 
esencialmente perverso que tiende continuamente al robo y a la violen-
cia, y hay que tenerlo continuamente vigilado, ni tampoco es cuestión de 
suponer que el hombre es un ángel que naturalmente respetará las reglas 
del derecho. En esto, nuevamente, los autores escoceses fueron muy sa-
gaces. Observaron bien que la mayoría de los hombres no son altruistas 
absolutos ni egoístas espantosos. Simplemente, la mayoría busca su pro-
pio provecho y el de su grupo familiar, tratando de desarrollar su voca-
ción y satisfacer sus necesidades sin dañar a otros. Esto conduce, merced 
a la división del trabajo, a beneficiar al resto, pero sin que cada persona 
haya sido plenamente consciente de ello (ver Gallo op. cit., p. 134). Y 
ello es conforme con la limitación del conocimiento del que cada perso-
na dispone en ese mutuo intercambio. Esta es la razón por la cual tienen 
éxito aquellas instituciones sociales que limitan el poder de las personas 
encargadas de cumplir la función de estado, las cuales no aumentarán su 
conocimiento ni se convertirán en Dios por desempeñar dicha función. 

Los límites de la gran franja de personas que no son ni totalmente 
egoístas ni totalmente altruistas, están dados precisamente por los total-
mente egoístas que atentan contra las normas básicas de convivencia, y 
los absolutamente altruistas. Estos últimos también buscan su propio 
interés, pero han unido su felicidad personal a la felicidad de los demás 
de tal modo que son incapaces de toda falta que atente contra el bien de 
otros. Estos serían “los santos”. Pero, precisamente, la ley humana no 
está hecha ni para santos ni para malvados absolutos. Si todos fueran 
santos, la autoridad política no necesitaría el recurso último de la fuerza; 
si todos fueran malvados absolutos, la convivencia humana sería hasta en 
lo más mínimo imposible. Todo esto confirma las sabias palabras de San-
to Tomás, acerca de que la ley humana está hecha para la mayor parte de 



79

los hombres, la mayoría de los cuales no son perfectos en la virtud. Por 
eso la ley humana no pena todo lo penado por la ley natural. 

Después de este excursus aclaratorio, volvamos a los modelos que es-
tábamos manejando. Como vemos, ellos concluyen en la necesidad de la 
constitución del poder político del Estado como único recurso para evi-
tar la guerra de todos contra todos; por ello se da el estado y no la anar-
quía. Ese es el valor explicativo del nivel del “anarquismo metódico”. 

Para que se observe que los tres niveles confluyen en la diluci-
dación de la naturaleza del estado, no dejamos de sistematizar sus rela-
ciones. El nivel ontológico nos dice que la misma noción de orden inhe-
rente a la noción de sociedad implica la existencia del estado. El nivel 
histórico-sociológico excluye la posibilidad de un pacto de unión real 
originario en la constitución de la sociedad y el estado. Por último, el 
nivel del anarquismo metódico construye un modelo de contrato social 
hipotético, no real, para explicar la intimidad del proceso que lleva a la 
constitución del estado. Cuando se traslada la explicación del tercer nivel 
al segundo, se observa que el proceso que el tercer nivel explica de ma-
nera contractualista sucede en realidad en un largo proceso de ensayo y 
error que confluye positivamente hacia instituciones conformes con la 
naturaleza humana o negativamente hacia situaciones que retrasan e in-
volucionan los lazos de cooperación social. 

Creemos que la distinción de niveles efectuada es un programa de 
investigación que permite la integración de elementos de explicación que 
habitualmente se presentan separados y enfrentados. 

El estado se nos presenta así como parte de la sociedad que tiene el 
poder político. Es la institucionalización del poder político. Su género es 
ser una institución social, esto es, un “organoide” de la sociedad, un de-
terminado conjunto de interacciones sociales (roles) que satisfacen una 
determinada necesidad social. Su diferencia específica es precisamente el 
poder político. Poder que, como ya hemos visto, consiste en la efectiva 
capacidad de mando parta cumplir con el cuidado del bien común. El 
poder político tiene autoridad cuando cumple esa función, de lo contra-
rio, no la tiene, pues la autoridad es legítima por definición. 

Como vemos, el estado no es la sociedad, sino una parte de ella64 , y 
tampoco se puede decir que es la “cabeza” de la sociedad, porque su pa-
pel de dirección no es decisorio –si no degenera- de las actividades cultu-
rales del grupo social. 

64 Véase García Venturini, J. L : Politeia, Troquel, Buenos Aires, 1978. 



 80

Este poder político, así como todo el orden natural social, tiene su 
origen en Dios, pues todo orden natural tiene su origen último en Dios, 
como ordenador y creador de todo el universo. Lo que no, tiene origen 
en Dios es la degeneración del poder político, esto es, su uso inmoral, 
pues toda inmoralidad está causada por el libre albedrío del hombre, y 
Dios permite –tolera- pero no quiere ni es causa del mal (el mal moral no 
algo creado por Dios, sino una privación –un No ser- de algo que “debe-
ría” estar y no está). 

El poder político no se justifica por el uso de la fuerza sino en su le-
gitimidad moral intrínseca, excepto, por supuesto, que degenere, pero 
tiene a la fuerza como último recurso de su autoridad legítima ¿Qué es lo 
que legitima moralmente ese último recurso? Pues el hecho de que, si el 
Estado cumple su función, entonces protege la dignidad humana y sus 
derechos, contenido esencial del bien común, y en esos derechos se in-
cluye la fuerza como último recurso para proteger la vida humana contra 
injusta agresión. Esto legitima el uso disuasivo y efectivo de la fuerza por 
parte del estado. Pero el siguiente es un detalle que generalmente no se 
advierte: que el estado no se fundamenta, no es, pero implica el uso de la 
fuerza: el estado implica armas, violencia, cárceles que, aunque legitimadas mo-
ralmente, lo son cuando son el último recurso. Por eso, la intervención del esta-
do es siempre el último recurso. 

Ahora bien: no es posible establecer una única forma de gobierno 
moralmente legítima, que invalide a las restantes de modo permanente. 
Eso es así porque el gobierno está constituido por el conjunto de perso-
nas encargadas de cumplir la función del estado; por lo tanto, mientras 
esa función esté legitimada, queda abierta la cuestión acerca de qué for-
ma de gobierno es la más idónea para esos fines. Que dicha cuestión 
“quede abierta” no implica que no se pueda lograr certeza en la respuesta 
que se dé, sino que dicha respuesta no puede tener como única premisa el 
conjunto de principios morales que rigen la actividad del estado. No es 
que ahora vamos a tratar el tema de la mejor forma de gobierno, sino 
que decimos esto porque en la historia del pensamiento Occidental se 
han intentado muchas veces deducir una forma de gobierno determinada 
a partir del origen mismo del poder político. Pero no es posible solucio-
nar racionalmente el famoso debate de si el poder viene de Dios al pue-
blo y de éste al gobernante –de manera directa- aunque el pueblo lo desig-
ne porque no hay premisas racionales suficientes para solucionar el deba-
te entre la traslación y designación. Las razones para la conveniencia de 



81

un gobierno democrático se establecen por otras vías, que analizaremos 
después. Lo que sí es posible establecer racionalmente es que el conjunto 
de las personas integrantes de un grupo social tienen siempre la capaci-
dad de establecer una determinada forma de gobierno, sea ésta cual fue-
re, dado que todas las instituciones sociales son fruto de la acción huma-
na, con grado mayor o menor de deliberación. Esto es, rara vez la consti-
tución de la forma de gobierno (el “poder constituyente”) obedece a una 
decisión plenamente conciente por todas las personas, con fecha y firma 
(un caso histórico al respecto son las colonias norteamericanas). La ma-
yor parte de las veces a un consentimiento tácito de la forma adoptada, 
dada la utilidad social de la misma y/o la idiosincracia de tal o cual po-
blación.65 Se aplican aquí las normas ya vistas que la escuela escocesa 
describe para el surgimiento de las instituciones sociales. Lo que radica 
en el conjunto de personas de un determinado grupo social (el “pueblo”) 
es la capacidad de establecer del modo descrito una determinada forma de 
gobierno. La legitimidad de origen final de un determinado poder políti-
co estará subordinada, por ende, a la legitimidad de ejercicio que haya 
estimulado a las personas a consentir con esa forma de gobierno. 

Lo anterior nos aclara el papel que el consentimiento de las perso-
nas desempeña en la constitución del poder político. Ese papel se da en 
tres aspectos. El primero, en el “anarquismo metódico”, donde se da un 
contrato social hipotético o imaginario, no real, como hemos visto. El 
segundo, en los sistemas democráticos de gobierno, pues obviamente la 
legitimidad de origen del gobierno en las democracias requiere que el 
gobernante haya sido designado por el conjunto de la población. Pero, 
obviamente, este es un consentimiento limitado al momento de la exis-
tencia de la forma de gobierno democrática. El tercer aspecto, el más 
delicado, es el que vimos recién, esto es, un consentimiento mas o menos 
explícito de la forma de gobierno que las personas van a adoptar. Este 
consentimiento es condición necesaria para la existencia misma del poder 
político, pero esto implica algunas aclaraciones. Primero, que este con-
sentimiento tiene un grado “ultramínimo” en el caso del “consentimien-
to por temor”, esto es, cuando el motivo dominante para “consentir” y 
no rebelarse contra un determinado poder político está en el temor al 
gobernante que ejerce su poder en forma despótica. Este tipo de consen-
timiento explica, sociológicamente, la permanencia de los poderes despó-
ticos, pero, obviamente, no es fuente de legitimidad de dicho poder polí-

65 Véase Hume, op. cit. 



82

tico, ni de origen, ni de ejercicio. En cambio, cuando no es ese el motivo 
dominante, sino al contrario, cuando lo es una conformidad tácita o ex-
plícita –por el motivo que fuere- del grupo social a su gobernante, en-
tonces ese consentimiento legitima el origen de esa forma de gobierno –
porque se ha hecho sin recurrir a la fuerza bruta, conforme a la naturale-
za humana- pero esa legitimidad de origen no es fuente de la legitimidad 
de ejercicio del poder político de esa forma de gobierno. La legitimidad de 
ejercicio de un poder político es relativamente autónoma de consentimiento. Esto es, el 
consentimiento es condición necesaria pero no suficiente para la legitimidad 
de ejercicio. Por más rectas moralmente que sean las intenciones y gran 
parte de las decisiones de un gobernante, éste no puede ejercer legítima-
mente su gobierno si para ello debe recurrir constantemente a la fuerza 
bruta para mantenerse en el poder. En ese sentido, el consentimiento es 
condición necesaria para la legitimidad de ejercicio. Pero, sin embargo, si 
sus acciones como gobernante atentan contra los principios de la ley na-
tural y el orden moral objetivo, pierde entonces su legitimidad de ejerci-
cio, independientemente del consentimiento –incluso, aunque éste derive 
de una forma democrática de gobierno-. Las personas pueden decidir 
sobre qué forma de gobierno prefieren, y designar los gobernantes, pero 
el hombre no puede arbitrariamente cambiar a bueno lo que su razón le 
dice que es moralmente malo, y viceversa. Ningún consentimiento pue-
de, por ende, legitimar moralmente a los despotismos y a la violación de 
los derechos del hombre. 

Habiendo analizado la naturaleza del estado y el origen del poder 
político, pasamos ahora al análisis de los principios morales que deben 
regir la actividad del estado. 

4. Principios éticos que rigen al Estado

a) La limitación del poder.

El tema moral ha estado siempre presente, sobre todo a través del 
tema de la legitimidad; pero ahora será el tema dominante. La pregunta 
es muy sencilla: ¿cómo debe ejercerse el poder político? ¿Cuáles son las 
normas morales, de tipo universal, válidas para todas las formas de go-
bierno, que regulan sus actividades? 

Diremos que dichas normas son dos, íntimamente relacionadas: a) 
la limitación del poder político; b) el principio de subsidiariedad. 



 83

La primera norma –que ha estado presente siempre en el tema de la 
legitimidad de ejercicio- es que el estado debe estar limitado a custodiar 
el bien común y no el bien particular del gobernante. Este principio, 
enunciado así de manera clásica por Santo Tomás, tiene hoy en día un 
significado muy especial pues ya hemos visto la relación esencial entre el 
bien común y los derechos del hombre. O sea que el estado no debe vio-
lar, con su acción, a los derechos del hombre, sino que, al contrario, debe 
custodiarlos. La expresión “debe custodiarlos” surge de la naturaleza 
misma de la función del estado, esto es, la de ser, como decía Santo To-
más, “custodio del derecho”. Cuando los gobernantes no cumplen con la 
función del estado, es que degenera el ejercicio del poder político. O sea 
que, si el estado no se limita a cumplir con su función especial, la cual es 
la custodia del derecho –el elemento fundante del bien común- entonces 
su acción es, por definición, inmoral. Desde luego, debemos advertir que 
falsa será la dialéctica que se quiera realizar entre el término “custodiar” 
–utilizado por Santo Tomás- y el término “promover”. Esto se aclarará 
plenamente cuando tratemos la subsidiariedad, pero desde ya decimos 
que las acciones del estado son siempre positivas, pues custodiar los de-
rechos del hombre implica hacer todo lo necesario para dicha función. 
“Custodiar” no es pues un “no hacer”, sino un conjunto de acciones 
muy importantes. Por supuesto implica también “no hacer” todo lo que 
no tenga relación con su misión específica, como la más sana lógica lo 
indica. 

El cumplimiento o no de esta forma fundamental divide las aguas 
entre las dos formas principales de estado. Las formas de gobierno se re-
fieren a quién ejerce el poder, pero las formas de estado se refieren a cómo 
se ejerce el poder. ¿Se ejerce de modo conforme a la dignidad humana, 
respetando los derechos del hombre, cuidándolos, y cumpliendo así sus 
funciones esenciales? ¿O se ejerce pisoteándolos en nombre de las más 
absurdas invenciones e ideologías? En el primer caso estamos en una 
forma de estado limitada; en el segundo caso estamos en una forma de 
estado totalitaria. El humanismo teocéntrico debe centrar su atención 
primero en la forma de estado y después en la forma de gobierno, la cual, 
precisamente, se establecerá en cuanto a la que otorgue mayores garan-
tías para la limitación del poder del estado. 

Algunos autores dicen que una forma de estado que respete los de-
rechos humanos es una forma de estado democrática; nosotros respeta-
mos plenamente esa denominación, pero en este trabajo el término “de-



84

mocracia” se referirá a una forma de gobierno. Es posible concebir, por 
ende, que una forma de gobierno democrática degenere en una forma de 
estado totalitaria, si el gobierno elegido por el pueblo viola los derechos 
del hombre. El horroroso caso del nazismo es un ejemplo frecuentemen-
te aludido. Por eso las formas de gobierno democráticas deben extremar 
las medidas institucionales para evitar la degeneración de sus gobiernos y 
no instaurar el despotismo de las mayorías. Nos referiremos a ello más 
adelante. Por supuesto, si formas de gobierno democráticas corren peli-
gro, cuánto más lo tienen las formas de gobierno no democráticas. 

Como vemos, en el cumplimiento de esta norma, tan sencilla de 
enunciar, se centra el problema (práctico) de gran parte de la praxis polí-
tica. Del éxito o el fracaso en la empresa depende, nada más ni nada menos, que se 
respeten o no los derechos del hombre. De allí la importancia práctica de las 
formas de gobierno. El gran e injusto sufrimiento al cual están todavía 
sometidas millones de personas en todo el planeta, se debe a que son 
pocos los lugares del mundo en donde se han limitado efectivamente los 
poderes de los gobernantes. Esa es la principal causa de las condiciones 
infrahumanas de vida, tanto en bienes materiales como en libertad, en las 
que viven tantas personas. Esos sufrimientos, perfectamente evitables, 
son debido a los abusos del poder, puesto que si los derechos del hom-
bre se respetaran, el mundo, aunque lejos de ser un paraíso, no sería al 
menos ese infierno espantoso que es aún para muchos seres humanos, 
cuya dignidad se halla violada y pisoteada, a veces en nombre de las más 
bellas palabras. Este principio, pues, es el eje central de toda ética política 
que respete al hombre y, por ende, al orden establecido por Dios. No en 
vano se encuentra en el título de este capítulo. 

b) El principio de subsidiariedad

La palabra “subsidiariedad” viene del latín subsidium, cuyo significa-
do es sencillo para los hispanoparlantes: ayuda. En ese sentido, y en pri-
mer lugar, este principio es una derivación lógica del tema de la función 
específica del estado. Esta es, de esta manera, una ayuda específica que el 
estado brinda al grupo social, la cual, como hemos visto, consiste en la 
custodia del bien común y, por ende, en la protección de los derechos 
del hombre. 

Para analizar con más detalle la lógica interna de este principio, di-
gamos que es un principio universal, que rige para toda organización 



85

grupal. Sostiene que las estructuras “mayores” de un grupo no deben 
hacer lo que las menores pueden. Lo que pueden hacer estas últimas se 
infiere de la naturaleza de cada estructura en cuestión, pues el obrar, co-
mo reza un viejo y fecundo principio de Santo Tomás, sigue ontológica-
mente a la naturaleza de cada cosa. Por ejemplo, en la Iglesia, el Episco-
pado no debe hacer lo que la Parroquia puede hacer. Y para saber qué 
puede hacer la Parroquia y qué el Episcopado, debe analizarse cuál es la 
naturaleza de ambas estructuras y cuál, por ende, su función específica. 
Aplicado esto al caso del estado y los particulares (solos o asociados) y 
aplicando la misma lógica, se deduce que el estado no debe hacer lo que 
los particulares pueden hacer. ¿Y qué es lo que estos últimos pueden ha-
cer? Pues todo aquello que no tenga relación directa con la función espe-
cífica del estado, que es la custodia del bien común. Por ello, si se enun-
cia el principio de manera positiva, debe decirse que el estado, que es la 
custodia del bien común. Por ello, si se enuncia el principio de manera 
positiva, debe decirse que el estado debe hacer todo aquello que por natu-
raleza los particulares no pueden. Si no se agregara la fórmula “por natu-
raleza”, se produciría una gran confusión, porque, dado que los recursos 
son escasos ante las casi ilimitadas necesidades, siempre habrá una gran 
cantidad de actividades –educativas, religiosas, deportivas, etc.- que los 
particulares no “podrán” hacer. De lo contrario se deduciría que el esta-
do debe ir a la Galaxia Andrómeda, pues tal cosa está incluida dentro de 
la enorme gama de actividades que los particulares “no pueden” hacer. 
Luego, no debe decirse que el estado debe hacer “todo” aquello que los 
particulares no pueden, pues las conclusiones de ello serían las expuestas, 
que son absurdas. La enunciación del principio es: el estado NO debe 
hacer aquello que los particulares pueden, y deben hacer aquello que és-
tos por naturaleza no pueden. 

En segundo lugar, el principio de subsidiariedad se relaciona máxi-
mamente con la igualdad ante la ley y la ausencia de privilegios. Si el es-
tado otorga a un particular un privilegio (el cual, como vimos, es una 
“licencia exclusiva” y monopólica para realizar tal o cual actividad) está 
impidiendo que otros particulares hagan lo que tenían derecho de hacer, 
con lo cual se está violando el principio de subsidiariedad. Es increíble 
que el otorgamiento de privilegios por parte del estado sea visto como 
una aplicación de la “subsidiariedad” de éste, cuando como hemos visto, 
es todo lo contrario. La prostitución del auténtico sentido de la subsidia-
riedad del estado conduce a grandes confusiones.  



86

En tercer lugar, el principio de subsidiariedad es una exigencia de la 
dignidad humana y el goce de sus derechos, y ésta es la relación íntima de 
este principio con el humanismo teocéntrico. La violación del principio 
de subsidiariedad y la consiguiente expansión indebida de las actividades 
del estado lleva a la violación de los derechos humanos y, por ende, a la 
violación del correspondiente derecho a la libre iniciativa, que ya hemos 
visto. Si el estado realiza actividades religiosas que podían ser realizadas 
por los particulares, viola el derecho a la libertad religiosa; si realiza acti-
vidades educativas que podían ser realizadas por los particulares, viola el 
derecho a la libertad de enseñanza, y así sucesivamente, por eso, subsi-
diariedad e iniciativa privada se apoyan mutuamente. En definitiva, y 
como ya hemos dicho, el real ejercicio de los derechos personales implica 
de por sí un margen de iniciativa privada que, si es anulado o dificultado 
por la extensión de las actividades del estado, implica la consiguiente vio-
lación de los derechos del hombre y su dignidad. 

En este sentido, la libre iniciativa implica el modo humano y, por en-
de, moral de llevar a cabo las iniciativas y proyectos personales. Si quiero 
realizar la actividad X y para ello recurro a todos los derechos de que 
dispongo (libertad educativa, de expresión o religiosa, libre asociación, 
propiedad, etc.) de manera tal de obtener los recursos necesarios para X 
mediante la libre cooperación de mis semejantes (ya sea porque compra-
ron voluntariamente mis servicios, o donaron voluntariamente recursos, 
o se asociaron libremente a mi empresa) entonces he tratado a mis seme-
jantes como personas, porque mediante dichas actividades he estado 
preguntando de manera constante y tácita: ¿quieren colaborar conmigo? 
Mediante ese “quieren” he respetado su naturaleza de personas, porque 
no he forzado la libre voluntad a nadie a derivar recursos donde no 
deseaba. Y, además, respeto mi propia naturaleza de persona, porque 
entonces asumo la total responsabilidad por el éxito o fracaso de mi pro-
yecto –y esto último es justamente lo que a muchos no agrada-. Pero si 
para realizar la actividad X pido el apoyo técnico y económico del estado, 
entonces estoy haciendo varias cosas. En primer lugar, los recursos que 
el Estado tiene los ha sacado vía impuestos de otros particulares, de los 
cuales estoy, consiguientemente, recibiendo recursos sin haberles pre-
guntado si querían colaborar conmigo. Luego, les estoy sacando sus re-
cursos mediante la fuerza del estado, lo cual no está moralmente justifi-
cado, pues esa fuerza es el último recurso y no está destinada a proteger 
mis proyectos personales, sino el bien común. En segundo lugar, y con-



87

siguientemente, he derivado escasos recursos que el estado debe asignar 
para proteger el bien común hacia mi propio proyecto personal. Por su-
puesto, puede ser mi proyecto personal sea muy bueno para el bien co-
mún, pero eso debe decidirlo la espontaneidad de la cultura human, que 
si es humana, es libre y no un decreto del estado. Todo esto se agrava 
moralmente en sumo grado si además pido al estado una protección para 
que yo pueda realizar exclusivamente mi proyecto, lo cual también se 
estaba produciendo en el caso anterior, pues el apoyo especial del Estado 
dejaba a otros particulares en inferioridad de condiciones para desempe-
ñar la misma actividad, todo lo cual implica que el principio de subsidia-
riedad y la iniciativa privada consiguiente tienen una íntima relación con 
el trato a nuestros semejantes conforme a su dignidad.  

Lo anterior nos muestra que no es correcto decir que los particula-
res no pueden realizar tal o cual actividad por no disponer de recursos. 
Claro que ello es cierto en el sentido de que los recursos son escasos; 
pero a lo que nos estamos refiriendo es que se dice, por ejemplo, que la 
actividad X no puede ser realizada por particulares pero sí por el estado 
(por motivos de recursos), ello es falso, pues los recursos de los que dis-
pone el estado, si se respeta la propiedad privada, provienen de puestos y 
por consiguiente, de los particulares, luego éstos tenían consigo los re-
cursos para realizar la actividad X. Luego, si teniendo los recursos del 
estado, se justificara que éste realice la actividad X, dicha justificación no 
podrá ser que los privados no tenían los recursos para hacerla, sino que 
dicha actividad X está necesariamente relacionada con la protección de los derechos del 
hombre y debe ser hecha, por ende, por el estado, excepto que la actividad privada 
quiera hacerla. Lo único que por naturaleza, queda absolutamente reserva-
do al estado, es la sentencia judicial final. 

Debe tenerse en cuenta que muchas veces entra en juego un ele-
mento que podríamos llamar “subsidiariedad sociológica”. A veces de-
terminada actividad NO es realizada por los particulares, no porque no 
tengan los medios para hacerla, ni tampoco porque sea una actividad 
específicamente relacionada con la custodia del derecho, sino porque usos y 
costumbres, a veces seculares, han acostumbrado al conjunto de un pueblo determinado 
a que dicha actividad sea proporcionada por el estado; y ocurre muchas veces que 
dicha actividad tiene una importancia cultural fundamental para el grupo 
social en cuestión. En ese caso, la prudencia política aconseja que dicha 
actividad no sea repentinamente eliminada de las actividades habituales 
del estado, si bien ello no justifica de ningún modo que se preste de mo-



 88

do monopólico. El solo despliegue de la iniciativa privada –mediante la 
ausencia de monopolio estatal- en una actividad X hasta entonces pres-
tada casi exclusivamente por el estado producirá una progresiva expan-
sión de la actividad privada en ese área. Este principio, que es una deri-
vación secundaria del principio de subsidiariedad, debe ser tenido muy 
en cuenta por todo gobernante que comprenda que las sociedades no 
toleran cambios bruscos contrarios al consenso existente, sino que sólo 
admite cambios progresivos conforme a como se van cambiando las 
ideas de las personas. La prudencia política requiere en estos casos ser 
máximamente ejercida. 

Todas las reflexiones anteriores nos muestran lo inútil de la falsa 
dialéctica entre el “estado gendarme” y el “estado subsidiario”. El estado 
es subsidiario porque su misión específica es por definición, como he-
mos visto, subsidiaria, y basta la demostración, cada caso, de que tal o 
cual actividad no está relacionada necesariamente con dicha función es-
pecífica –custodiar el derecho- para que, en principio, dicha actividad 
deba estar a cargo de los privados. Por supuesto, esto no excluye una 
gran zona que podríamos llamar “zona gris” que produce dificultades 
concretas a la hora de decidir si tal o cual actividad debe estar o no en 
manos del estado. Por supuesto, esto no implica negar que, como veni-
mos diciendo, todas las actividades culturales –esto es: artísticas, científi-
cas, deportivas, educativas, económicas, etc.- deben estar en principio 
dentro de la iniciativa privada pues ellas derivan del ejercicio de los dere-
chos personales, y éste es ya un principio que brinda suficiente claridad. 
Pero hay casos, que analizaremos más adelante, que presentan dificulta-
des: el caso de la subsidiariedad sociológica, ya aludida; los problemas de 
moral publica, los bienes públicos y las externalidades. Más adelante nos 
referiremos a esos casos. Por supuesto, son casos posibles de resolver, 
pero no nos parece sensato negar a priori la dificultad intrínseca que pre-
sentan, sea cual fuere la solución posterior que demos a la dificultad50b.  

                                                           
50b Creemos que un análisis moderno del principio de subsidiariedad debería completarse 
con el tratamiento de las “fallas de la gestión del Estado” desarrollado por la escuela de 
“Public Choice” liderada por J. Buchanan. Sobre este y otros aportes de Buchanan, véase 
Romer, T.; “On James Buchanan’s Contributions to Public Economics”, en Journal of 
Economic Prospectives,Vol. 2, No4, otoNo de 1988, pja. 163-179. (*11: A lo largo de estos 
años nos hemos convencido cada vez más de la importancia de los análisis de J. Bucha-
nan sobre la rent seeking society para la comprensión de la crisis de la democracia constitu-
cional y la relación con los grupos de presión. Lo aclararemos en una próxima nota, por 
ahora téngase en cuenta que ese mismo tema es importantísimo para el principio de sub-



89

Concluyamos este punto con la siguiente reflexión. Dijo Pío XII el 
7 de mayo de 1949: “La economía –por lo demás, como las restantes 
ramas de la actividad humana- no es por naturaleza una institución del 
estado; por el contrario, ese l producto viviente de la libre iniciativa de 
los individuos y de sus agrupaciones libremente constituidas”.66 Por su-
puesto, este párrafo destaca a la libre iniciativa privada en el ámbito eco-
nómico, pero no estamos hablando ahora sólo de economía, sino de to-
das las ramas de la actividad humana. Por eso nos interesa destacar, el 
párrafo, la frase puesta en guiones: “-por lo demás, como las restantes 
ramas de la actividad humana-”. Por lo tanto, es claro que Pío XII tiene 
conciencia de que la economía es un caso concreto de un principio general, 
que es el respeto a la libre iniciativa privada en todos los ámbitos de la 
actividad humana –como, por otra parte la economía- no son por su na-
turaleza una institución del estado; por el contrario, son el producto de la 
libre iniciativa de los individuos y de sus agrupaciones libremente consti-
tuidas. Lo cual implica, como hemos visto, el respeto al principio de sub-
sidiariedad(quede en claro una vez más que, cuando citamos a un pontí-
fice, no lo hacemos para recurrir al argumento de autoridad, sino por la 
verdad racional contenida en sus palabras, abierta a la razón natural de 
cualquier persona de cualquier religión). 

Vistos los principios morales que deben regir la actividad del estado, 
pasamos ahora a analizar cuál es a nuestro juicio la forma de gobierno 
que mejor se adapta a ellos. 

5. La democracia constitucional

Ya hemos aclarado la diferencia entre formas de estado y formas de 
gobierno, y hemos dicho que de los principios morales que rigen la for-
ma de estado limitado no es posible deducir directamente la validez de 
una forma de gobierno determinada. En ese sentido, tanto una monar-

                                                                                                                             
sidieriedad y el tema de los “privilegios” para tal grupo o sector. Por supuesto, sabemos 
que habitualmente partidarios del Public Choice y partidarios de la subsidieredad del 
estado se ignoran, pero si se conocieran es posible que tuvieran choques en algunas de 
sus premisas antropológicas y éticas últimas. Aunque no sea este el momento de tratarlo, 
creemos que los análisis específicos de Buchanan sobre la Constitución Federal, la eco-
nomía y las finanzas son en sí independientes de esa cuestión. Al respecto, ver The Logi-
cal Foundations of Constitutional Liberty, vol. I de The Collected Works of James M. 
Buchanan, Liberty Fund, 1999. 
66 Ver Doctrina Pontificia, op. cit., tomo III. 



90

quía, como una aristocracia, como una democracia –para manejarnos con 
los parámetros clásicos- no presentan, en su esencia, ninguna contradic-
ción intrínseca con los dos principios fundamentales que rigen el estado 
(limitación del poder y subsidiariedad)- y, además, las tres pueden dege-
nerar en sus formas corruptas (tiranía, oligarquía y demagogia) que impli-
can por definición la violación de dichos principios. 

Sin embargo, cabe preguntarse cual de estas formas de gobierno es 
más eficaz e idónea para la limitación del poder público y para el bien 
común consiguiente. Esto es: no es cuestión de preguntarse cuál es la 
“única” forma de gobierno legítima, pues ya vimos que las tres pueden 
serlo, sino cual es la mejor forma de gobierno. No ignoramos que en la 
respuesta entran factores relativos como circunstancias históricas y cultu-
rales de cada pueblo, pero intentaremos además sentar principios genera-
les en esta respuesta, cuya aplicación queda luego ligada a la prudencia 
política de cada caso concreto. 

Como principio general diremos que es la democracia la mejor for-
ma de gobierno. Las razones de tal afirmación son sobre todo dos: a) la 
democracia es el sistema que permite la mayor participación de los ciu-
dadanos en la vida pública; b) la democracia es el sistema que permite la 
óptima sustitución pacífica de los gobernantes. Analicemos por un mo-
mento ambas cuestiones. 

Sobre la primera cuestión, digamos que ella surge de la esencia 
misma de la democracia. Creemos que podemos definir adecuadamente a 
la democracia si decimos que es el sistema en el cual los gobernantes son 
periódicamente designados por el conjunto de las personas –las cuales, en 
cuanto tienen derecho a esa designación, se denominan ciudadanos- me-
diante una elección. Dado que, por ende, todas las personas pueden ele-
gir y ser elegidas, se infiere en el derecho a participar en la vida pública 
alcanza en este sistema su máxima expresión. Por ende, la democracia 
presenta, en principio, una mayor adaptación a la igualdad natural esen-
cial de los hombres. 

La segunda cuestión se infiere también de la esencia del sistema. Ba-
jo el sistema de elecciones periódicas, los cambios de los gobernantes se 
producen de manera máximamente pacífica, lo cual permite canalizar los 
descontentos sin recurrir a la violencia. En ese sentido, la democracia es 
un antídoto contra las revoluciones violentas. Ahora bien, teniendo en 
cuenta que, como dijimos, la paz social es condición necesaria para el 
desarrollo de los lazos de la cooperación social, se infiere de ello la utili-



91

dad social de la democracia, al satisfacer mejor que otros sistemas –don-
de no hay elecciones periódicas- la necesidad de paz social que tiene la 
sociedad humana67. La utilidad social de la democracia no radica, pues, 
en que el elegido sea necesariamente el mejor, sino en que, precisamente 
permite solucionar pacíficamente las discusiones sobre quién o quiénes son los mejores. 

Nuestra respuesta sin embargo, es aun muy incompleta. Hasta ahora 
hemos dicho que la democracia permite maximizar el ejercicio del dere-
cho a la participación en la vida pública y, además, garantiza la paz social, 
todo lo cual es importantísimo para la naturaleza racional y social del 
hombre. Pero, ¿qué hay de la limitación del poder político? ¿De qué ser-
viría, a efectos de la dignidad humana, que hubiera pacíficas elecciones 
periódicas de despotismos? 

Nuestra respuesta debe completarse, pues, recogiendo, una multise-
cular tradición del pensamiento occidental, que es la teoría del “gobierno 
mixto”, que es sistematizada por Santo Tomás en I-II, Q. 105, a. 1 c., y 
que es luego completada por una serie de técnicas políticas para la limitación 
del poder del estado, entre las cuales se encuentran, fundamentalmente, el 
constitucionalismo, la división de poderes, y el federalismo (se destacan 
aquí conocidos autores como Montesquieu, de Tocqueville, Madison, 
Adams, Jay, etc.). 

Esto es: el mejor gobierno combina la unidad de mando típica de 
monarquía, con el ideal de los “mejores” típico de la aristocracia y la par-
ticipación de todos los ciudadanos típica de la democracia. Para ello el 
pensamiento occidental fue elaborando, tanto en su praxis política como 
en su teorización, una serie de técnicas que limitan el poder de los go-
bernantes a su función específica y distribuyen el poder de modo tal que 
éste no se concentre en pocas manos. Para ello se ha ideado un instru-
mento jurídico-positivo hasta ahora insustituible: la Constitución. La 
Constitución es la ley humana positiva fundante de la organización del 
estado y la sociedad, según la cual se limitan los poderes de los gobernan-
tes, lo cual incluye muchas veces una expresa declaración de derechos 
humanos, y se distribuyen los poderes de los gobernantes atribuyendo 
sus funciones específicas, y colocando la protección final de los derechos 
de la persona bajo un tribunal judicial independiente con capacidad de 
dictamen judicial final. 

El fundamento de este instrumento jurídico es, como tantas veces 
hemos dicho, y como bien destacaron los constitucionalistas norteameri-

67 Véase Mises, L. von, op. cit., cap. 8. 



92

canos, Adams, Madison y Jay, que la ley humana no se hace para seres 
humanos perfectos en la virtud, y por ende, si la acción de los gobernan-
tes no tiene límites legales estrictos, protegidos por un poder judicial in-
dependiente, el poder político difícilmente podrá evitar su degeneración 
en abusos y tiranías. Tampoco la mayoría de los seres humanos son ab-
solutamente malvados, y, por ende, se presupone que es posible lograr 
un consenso moral suficiente como para que se respete globalmente este 
ordenamiento. (Esto último nos permite vislumbrar el doble juego entre 
las estructuras y la virtud humana. Las estructuras legales correctas tien-
den a impedir una mayor corrupción e incluso estimulan una mayor do-
sis de virtud. Pero dichas estructuras legales requieren originariamente un 
mínimo de virtud moral para que haya un consenso en su aplicación. Las 
reformas políticas, por ende, deben dirigirse a la conciencia del ser hu-
mano, como garantía última de su éxito, pero deben a su vez realizar es-
tructuras eficaces que no estimulen la corrupción de las costumbres e 
incluso favorezcan su progreso. La prudencia política de un gobernante, 
por ende, debe saber que la mejora de las estructuras legales es condición 
necesaria, aunque no totalmente suficiente, para la mejora de la sociedad 
humana). 

La definición que hemos dado de una “Constitución” nos da la cla-
ve de la perspectiva desde la cual enfocaremos el tratamiento de este te-
ma. Pues, en cuanto a los detalles técnico-jurídicos de la teoría constitu-
cional, se cuenta con abundante bibliografía en los tratados habituales de 
derecho constitucional y ciencia política. Lo que ahora nos interesa es el 
enfoque filosófico-político del tema, pues a veces se tiende a olvidar que 
la Constitución es esencialmente una técnica de limitación al poder de los 
gobernantes. Para eso es concebida una Constitución: para limitar los 
poderes del estado, no para ampliarlos. Algunas redacciones de constitu-
ciones actuales olvidan esta cuestión. Un país totalitario puede tener una 
“Constitución” en el sentido moralmente neutro de la norma fundamen-
tal kelseniana, pero no en el sentido originario de “Constitución” como 
técnica jurídico-positiva de limitación del poder. Por ello, mientras los ciudada-
nos pueden hacer todo aquello que no está prohibido por la ley, los ciu-
dadanos-gobernantes pueden hacer sólo aquello específicamente pres-
cripto por la Constitución y no más. 

Por eso, nuestra respuesta sobre cuál es la mejor forma de gobierno 
debe completarse con la fórmula “democracia constitucional”. Porque, 
mediante la Constitución, el gobernante que es elegido tiene delimitados 



 93

sus poderes; no puede hacer lo que quiere sino sólo lo que la Constitu-
ción le prescribe y no puede violar los derechos del hombre pues éstos se 
encuentran explícitamente expresos en la Constitución y protegidos con-
tra cualquier violación por un sistema judicial independiente. Por eso la 
Constitución se complementa íntimamente con otra técnica de limitación 
al poder, que se la división de poderes. Mediante ésta se logra, como di-
jimos, que el sistema judicial sea independiente de quienes elaboran y 
ejecutan las leyes humanas, y se establece una Suprema Corte de Justicia 
como la instancia estatal más importante de toda la sociedad, donde máximamen-
te el estado cumple con su función de ser tutor del derecho. El poder 
Ejecutivo diferenciado del Legislativo responde a la necesidad de la uni-
dad de mando en las decisiones de gobierno –éste es el “elemento mo-
nárquico” del gobierno mixto- y la presencia de un Poder Legislativo 
independiente obedece, no sólo a la necesidad de limitar el Poder Ejecu-
tivo, sino también a la tradición occidental –que se dio sobre todo en las 
naciones anglosajonas-68 de distinguir una cámara que se ocupará de las 
cuestiones administrativas más sencillas y otra que fuera más bien un 
contralor de tradiciones jurídicas más importantes y los derechos perso-
nales, de tal modo que hubiera una interacción entre ambas. Volveremos 
a esta cuestión más adelante. Aunque ésto no fue sencillo de realizar, este 
elemento diferenciador de dos cámaras legislativas y la presencia de una 
Corte Suprema de Justicia, son la encarnación concreta del elemento 
“aristocrático” del gobierno mixto, y los múltiples sistemas de elección 
de los gobernantes de los tres poderes, su elemento democrático. 

Todo lo anterior es útil para llegar a la siguiente conclusión: una vez 
que se ha establecido la democracia constitucional, el bien común se encarna 
jurídicamente en el orden constitucional. Respetar el bien común es respetar la 
Constitución y, por ello, un bien particular que se oponga al bien común 
significa entonces una conducta contraria al orden constitucional. Pero, 
por supuesto, no estamos hablando de cualquier Constitución, sino de 
aquélla que efectivamente limite los poderes de los gobernantes y garan-
tice los derechos personales. Nosotros ofrecemos a la consideración de 
todas las personas del mundo la Constitución Argentina de 1853 como 

                                                           
68 Véase Hayek, F. A.: Nuevos estudios en filosofía, política e historia de las ideas, Eudeba, Bue-
nos Aires, 1981, 2da. parte. 



94

un modelo perfeccionable y adaptable de Constitución verdaderamente limi-
tante de los poderes públicos*12. 

A esto debe agregarse otra fundamental técnica de limitación del 
poder: el federalismo, mediante el cual se descentraliza la toma de deci-
siones gubernamentales, se simplifica la administración del estado, se 
respetan más los usos y costumbres de cada región, se frenan efectiva-
mente los intentos de abusos del poder central y se une a todos los ciu-
dadanos en lo esencial, que está contenido en la Constitución del Estado 
Federal, y no en lo circunstancial. El federalismo está íntimamente unido 
a la autonomía de los gobiernos municipales, que traslada todas las ante-
riores ventajas al gobierno de cada ciudad y permite la visualización real 
del uso y destino de los fondos públicos. El federalismo permite además 
la aplicación óptima del principio de subsidiariedad, pues de ese modo el 
gobierno central no hace lo que pueden los estados federados y éstos no 
hacen lo que puede hacer el municipio.  

Ahora bien, vamos a reiterar con más énfasis una cuestión esencial. 
Todas estas técnicas de limitación al poder político –la Constitución, la 
división de poderes, el federalismo- tienen legitimidad moral sólo y en 
tanto cumplan con su fin, esto es, proteger los derechos del hombre, y de ese 
modo permitir la realización de los dos principios básicos de ética social 
del estado.69 De nada sirven, desde el punto de vista moral, todas estas 
instituciones, si se ha perdido de vista su fin y sobrevive de ellas sólo su 
estructura formal70 destinada a satisfacer las necesidades de un gobierno 
abiertamente despótico con intentos de simulación de democracia limi-
tada. Por ello, cuando se pierde el consenso intelectual y moral del ideal 
del gobierno limitado y la Suprema Corte comienza a convalidar los ac-
tos de gobierno que extralimitan sus funciones, todas estas estructuras 
degeneran y pierden su eficacia. La toma de actividades de todo tipo por 
parte del gobierno central convierte en una ilusión el auténtico federa-
lismo; las cámaras legislativas se convierten en centros de demandas y 
otorgamientos de todo tipo de privilegios atentatorios contra la igualdad 
ante la ley y el bien común; la división de poderes pierde su eficacia con 
la sanción de leyes restrictivas de los derechos personales convalidadas 

*12 Reiteramos que nos estamos a la Constitución de 1853. Aclaración más que pertinente
después de 1994.... 
69 Véase García Venturini, op. cit. 
70 Estamos utilizando el término “formal” en su sentido coloquial habitual y no en su 
sentido filosófico. 



95

luego por el poder judicial; el Poder Ejecutivo aumenta desmedidamente 
sus atribuciones mediante los organismos que le permiten el absoluto 
control económico y administrativo, y así la democracia va degenerando 
lentamente en una elección periódica de una burocracia inmoral e inefi-
ciente totalmente débil y complaciente frente a las luchas violentas de los 
grupos de presión. Una democracia constitucional que intente comenzar 
con eficiencia el siglo XXI debe encontrar nuevos mecanismos que per-
mitan evitar ese tipo de degeneraciones, sin olvidar nunca que todo debe co-
menzar por una reforma de las ideas y las conciencias de las personas que integran el 
cuerpo político. 

Para sistematizar nuestra respuesta sobre la mejor forma de gobierno, 
digamos que ésta es el gobierno mixto que se encarna modernamente en la 
democracia constitucional, y las razones son pues las siguientes: 1) maximiza el 
derecho a participar de la vida pública; 2) permite la óptima sustitución 
pacífica de los gobernantes; 3) coloca al derecho por encima de la arbitra-
riedad de los gobernantes; 4) garantiza la estabilidad política, jurídica y 
económica necesarias para el desarrollo y bienestar de los pueblos. 

Los puntos 3 y 4 merecen una serie de comentarios adicionales. El 
“colocar al derecho por encima de la arbitrariedad de los gobernantes” es 
un resultado directo de la misma esencia de la democracia constitucional, 
donde la ley natural está protegida –en un medio más pequeño, como 
siempre decimos- por una ley humana positiva fundamental que limita 
estrictamente los poderes de los gobernantes. Esto es precisamente el 
“Estado de Derecho” que, como vemos, es un resultado de la evolución 
y de la práctica de la teoría del “gobierno mixto” en Occidente. El punto 
4 es un corolario final, muy importante, de todos los anteriores. Los 
pueblos no pueden progresar –esto es, mejorar sus condiciones de bien 
común- si están constantemente sometidos a revoluciones y guerras que 
reducen –como dijimos- el ámbito de la cooperación social. Sólo el ejer-
cicio habitual y sostenido de los derechos del hombre afianza la paz so-
cial necesaria, y ya hemos visto la utilidad, para todo ello, de la democra-
cia constitucional. Esto nos muestra que, si en una democracia constitu-
cional se atiende al sentido ético del término “Constitución” –esto es, 
como técnica de limitación del poder- entonces es una contradicción en 
términos la existencia de una democracia constitucional que no respete 
alguno o ninguno de los derechos del hombre y el ámbito de libre inicia-
tiva correspondiente. Así, en ese sentido, hablar de “libertad política” sin 
libertad religiosa, educativa o económica es contradictorio, pues “libertad 



 96

política” implica la institucionalización del respeto a los derechos del 
hombre, y ya henos visto que la democracia constitucional implica la 
manera óptima de lograr dicha institucionalización. Ahora bien, no ha-
bría contradicción en caso de que “constitucional” haga alusión, como 
dijimos, al sentido kelseniano de norma fundamental71 que admite que 
un país totalitario tenga una “Constitución”, y tampoco habrá contra-
dicción en caso de que por “libertad política” se entienda el sólo ejercicio 
de los derechos típicos de una democracia como forma de gobierno, esto 
es, elegir y ser elegido. No dejemos de mencionar que, en ese caso, es 
una curiosa “libertad” aquella que nos permite elegir cada tanto a nuestro 
déspota de turno o convertirnos en él. 

Pero antes de pasar al último punto de este capítulo, no queda reali-
zar una reflexión sobre dos cuestiones colaterales: el derecho a la resis-
tencia a la opresión y la enumeración de los “derechos sociales” dentro 
del texto constitucional. 

Sobre la primera cuestión no pretendemos, en cuanto a su análisis 
general, salirnos de los cánones tradicionales de un tema que tiene una 
larga tradición en el pensamiento occidental. Se trata de una extensión, a 
nivel social, del derecho de legítima defensa a nivel individual. Y, de igual 
modo que la violencia es en defensa propia el último recurso, la resisten-
cia activa, por medio de las armas, debe ser absolutamente el último re-
curso, cuando; a) el despotismo del Estado llegue a niveles absolutamente 
intolerables para la dignidad humana; b) que todos los otros medios se ha-
yan agotado; c) que haya una gran probabilidad de éxito, so pena de pro-
ducir una situación peor. Y, por supuesto, es la prudencia política la que 
dicta cuando se ha llegado a dichas condiciones en cada circunstancia. 

Pero si dijéramos sólo esto, lo cual es por otra parte muy conocido, 
agregaríamos, más que nada, un problema. Este tema se relaciona con la 
cuestión de la guerra, que más adelante trataremos. Pero, por ahora, de-
bemos reflexionar esta cuestión a la luz de las presentes circunstancias 
históricas. No será nuestra intención, empero, decir que, en las actuales 
circunstancias, el planteo de un derecho así no tiene sentido. No. Lamen-
tablemente, nunca se puede excluir la defensa armada como ultimísimo 
recurso, so pena de contradicción con la legítima defensa; pero, eviden-
temente, es algo que debe restringirse mucho. Las presentes circunstan-

                                                           
71 No estamos con esto criticando a Kelsen, pues quede bien en claro que su concepto de 
“norma fundamental” es un concepto específico moralmente neutro –puede haber, por 
ende, normas fundamentales moralmente buenas o malas-. 



97

cias, y seguramente las futuras, implican que los enfrentamientos arma-
dos son capaces de producir destrucciones tales y tensiones mundiales 
tales que la tolerancia de la situación injusta puede hoy extenderse a nive-
les que hubieran sido considerados intolerables años atrás*13. 

Por otra parte, es absolutamente injustificado recurrir a la excusa de 
la resistencia a la opresión para levantarse contra sistemas democráticos 
constitucionales que respeten muy imperfectamente los principales dere-
chos del hombre. La perfección absoluta en esa materia es difícil de lo-
grar en este mundo; lo importante es tratar de ignorar una tendencia ha-
cia el ideal y tener conciencia de que la inestabilidad política producida 
por un levantamiento armado causa mucho más prejuicios que la supues-
ta situación mejor que se quería implantar. Por supuesto que las formas 
de gobierno en cuanto tales son relativas, pero aún así las formas jurídi-
cas tienen su importancia, sobre todo cuando dejan abierta una posibili-
dad de progreso, aunque mínima. Por otra parte, muchas veces, para im-
plantar situaciones buenas –por no hablar de perfecciones casi imposi-
bles en este mundo- en materia de respeto a tales o cuales libertades es 
necesario muchas veces lograr un consenso para que el grupo social dé 
importancia a una o más libertades cuya validez objetiva no se había ad-
vertido. Para lograr ese consenso, nada mejor que los sucesivos cambios 
pacíficos de gobierno que posibilita el sistema democrático, donde en-
tonces la votación a favor de quienes proponen la reforma es aunque sea 
una mínima señal de que las personas se han decidido mejorar una mala 
situación en cuanto a tal o cual derecho habitualmente cercenado. Esto 
es muy importante para la mentalidad del hombre contemporáneo, que 
todavía no da la importancia suficiente a libertades tales como las eco-

*13 Por supuesto, sabemos que los cambios acontecidos posteriormente al 11-9-2001,
complican aún más la ya casi borrada línea divisoria entre guerras defensivas y ofensivas.
Obviamente no nos vamos a poner a hablar aquí de temas de estrategia militar. Simple-
mente, dos recordatorios. Uno, a mis colegas filósofos; dos, a quienes tienen que tomar
decisiones. A los primeros, las cosas no son tan sencillas. Los veo hablar últimamente, a
favor o en contra de tal o cual política exterior, ya de izquierda, ya de derecha, con una
seguridad pasmosa. Ejemplos históricos nos muestran retrospectivamente las dificulta-
des. Un ataque de Inglaterra a Hitler antes de que este último invadiera Polonia, ¿hubiera
sido una guerra ofensiva o defensiva? A los segundos: recuerden más que nunca ahora lo
corruptor que es el poder. Qué fácil que es consolidar el poder casi absoluto de un go-
bierno central con la excusa de defender a los honestos ciudadanos contra los terribles
terroristas. Qué fácil que es avanzar sobre otras regiones del globo con la excusa de la
auto-defensa. Qué difícil que es confiar en el libre mercado y abrir las propias fronteras
para que todos los refugiados del mundo puedan encontrar un territorio en paz.... 



 98

nómicas o las educativas, y no “siente” disminuida su libertad en casos 
donde su libertad está realmente restringida. En esos casos, convencerlo 
pacíficamente de la necesidad de progreso y esperar que el ciudadano 
vote dicha propuesta es el único camino conforme al bien común. Tratar 
de imponerle en ese caso la situación perfecta por medio de una revolu-
ción violenta, que cueste vidas humanas, es un crimen y una total impru-
dencia. En resumen, los levantamientos armados para pasar de una situa-
ción tolerablemente imperfecta a una más perfecta nunca están justifica-
dos, y menos en las presentes circunstancias, donde la estabilidad política 
y la necesidad de evitar las guerras han aumentado su importancia en relación 
a siglos anteriores. No es un aumento sólo circunstancial de importancia: 
es algo que deriva de una mayor consideración del derecho a la vida como uno 
de los valores supremos, y las revoluciones violentas muy rara vez no están en 
contra de ese derecho. 

Por otra parte, en las circunstancias políticas actuales, uno de los pa-
rámetros fundamentales para medie el grado de “tolerabilidad” de una 
determinada situación política es el respeto al derecho a la libertad de 
expresión. Este –junto con la libertad religiosa- constituye hoy en día el 
derecho cuyo respeto o no es la señal de las intenciones totalitarias o no 
de un régimen establecido. Por eso, nunca se podrá decir que la situación 
es absolutamente intolerable en la medida de que algo de la libertad de 
expresión se respete. 

En relación a la otra cuestión, esto es, la enumeración de los llama-
dos derechos sociales en el texto constitucional, debemos decir que, la-
mentablemente, nos opondremos al paradigma hoy habitualmente vigen-
te en la materia. El mismo término bajo el cual se ha denominado la po-
sición que comentamos (“constitucionalismo social”) revela una concep-
ción según la cual las Constituciones previas a esta tendencia habrían 
sido redactadas aparentemente para una isla desierta, sin consideración 
por el bien común y abandonado a las personas al sólo goce de las liber-
tades “formales” sin que ellas sean “reales”. Todo lo que dijimos en el 
capítulo uno sobre los derechos sociales revelan lo falso de esta concep-
ción y las falsas dialécticas en las que incurre. Una Constitución en donde 
están enunciados los derechos personales propiamente tales (los llama-
dos “clásicos”) es una Constitución que por definición asegura el bien co-
mún –dada la relación íntima entre derechos y bien común- en el cual y por 
el cual las personas obtendrán lo necesario para su desarrollo personal, 
con las naturales desigualdades fruto de la naturaleza humana. Ya nos 



99

hemos extendido lo suficiente en esta cuestión como para hacer adicio-
nales comentarios. Por otra parte, en el capítulo tres veremos que la ayu-
da a personas absolutamente incapacitadas de sostenerse a sí misma es 
plenamente conforme a una Constitución sin necesidad de que ésta 
enumere los llamados derechos sociales. Pero, se nos podría preguntar, 
¿qué perjuicios concretos ocasiona la enumeración de dichos derechos, 
amén de que reconozcamos la idoneidad de las redacciones clásicas de 
derechos a efectos del bien común? El perjuicio es muy sencillo: dado 
que dichos derechos, como dijimos, terminan en el estado como sujeto 
pasivo de obligación de los mismos, ello implica una obvia tendencia a la 
extensión imprecisa de las funciones del estado en función de la presta-
ción de los servicios que dichos derechos implican, con todos los perjui-
cios que, a efectos de los derechos del hombre, su dignidad y el principio 
de subsidiariedad, ello implica. Las Constituciones así redactadas se con-
vierten, por ende, en el aval jurídico para la introducción del estado en 
todas las actividades de los ciudadanos, produciendo ello un camino se-
guro hacia una de las formas más ocultas del totalitarismo: el Estado tu-
telar, que absorbe a la persona con la excusa de proteger.72 El llamado 
constitucionalismo social se convierte así en un buen ejemplo de la de-
formación del auténtico sentido de lo que es una Constitución, la cual no 
está para aumentar los poderes del Estado sino precisamente para limi-
tarlos. Lamentamos oponernos a algo tan aceptado últimamente, y sa-
bemos que muchos estarán en desacuerdo con nosotros en este punto. 
Es difícil oponerse al paradigma generalizado que considera que el estado 
es, puede ser o debe ser lo mismo que Jesús en las bodas de Caná; pero, 
evidentemente, debemos rechazar tal concepción*14. 

Por otra parte, es cierto que se abre un gran campo de debate en 
cuanto cuáles son las políticas más idóneas para el bien común, pero ello 
no implica colocar en la Constitución y en su instrumentalización fórmu-
las jurídicas que habiliten al estado a introducirse por derecho propio en 

72 Véase Lukacs, G.: “Alexis de Tocqueville: una apreciación histórica”, en Libertas, Nro. 
9, octubre de 1988. 
*14 Debemos ratificar la insistencia en este punto, con lo cual nos ponemos en contra de
gran parte de las reformas que ciertos pactos internacionales incorporaron en la reforma
del 94. Esto no es un mero detalle: es parta de la clave explicativa de las crisis de la de-
mocracia constitucional. Se crean así gobiernos sobredimensionados que no sólo produ-
cen más pobreza, que era lo que se quería evitar, sino que además se produce esa típica
falta de confianza en el sistema democrático, por la corrupción obvia que implica el so-
bredimensionamiento de los poderes legislativo y ejecutivo.



 100 

actividades que por derecho propio corresponden a los particulares, cuya 
mayor o menor aplicación dependerá de la prudencia y sabiduría de los 
funcionarios estatales, con lo cual, nuevamente, no se cumple con el fin 
de la técnica constitucional, que no es justamente dejar la puerta abierta a 
la acción del estado, sino limitada estrictamente. Por supuesto, la obje-
ción más seria que se nos puede hacer es que hemos reconocido antes 
aquella zona gris que presentan los casos de externalidades, bienes públi-
cos, etc., y por lo tanto, no se pude dejar al estado con las manos atadas 
por el texto constitucional cuando verdaderamente sea necesaria su in-
tervención en esas áreas en caso de que estén en juego los derechos per-
sonales, pero lo que ocurre es que los textos constitucionales clásicos de 
ningún modo dejaban cerrada la puerta a la circunstancial normativa que 
en tales casos emanaría del órgano estatal correspondiente (que en esos 
casos, como diremos después, debe ser poder municipal), con la adicio-
nal ventaja de que la redacción más precisa y limitante del texto constitu-
cional “clásico” frena los posibles abusos que puedan realizarse desde el 
estado en los casos propios de la “zona gris”. 

Por supuesto, ante una cuestión que se introduce directamente en el 
ámbito de la técnica constitucional, la temática queda abierta73, pero nues-
tro mensaje filosófico-político queda claro: la constitución es para limitar 
los poderes del estado, no para estimular su intervención. Y todas las 
Constituciones actuales redactados según los cánones del “constituciona-
lismo social” no lucen precisamente como modelos de limitación del po-
der público. Más bien habilitan al estado para hacer todo cuanto se le ocu-
rra a fin de proteger a las personas de su incapacidad, defecto que al pare-
cer desaparecería mágicamente cuando la persona pasa a convertirse en 
funcionario del estado; esta concepción es diametralmente opuesta a toda 
auténtica idea de la naturaleza del hombre y su real libertad. 

 
6. La necesidad de una reforma institucional*15  
 

Hemos planteado hasta ahora, principalmente, los principios básicos 
de la democracia constitucional como la mejor forma de gobierno, de tal 
modo de dejar abierta la cuestión a todas las aplicaciones más circunstancia-
les de dichos principios. Por otra parte, no es un sistema estático, y está 

                                                           
73 En contra de nuestra opinión, véase Bidart Campos, Germán J.: Las obligaciones en el 
derecho constitucional, Ediar, Buenos Aires, 1987.  
*15 Este punto tiene, en la Argentina, mayor actualidad que cuando lo escribimos en 1989. 



101

abierto a perfeccionamientos según las circunstancias históricas lo vayan 
demandando. 

En los tiempos presentes hay ciertas circunstancias y dificultades 
que, con diferencias de matices, son comunes a todas las naciones que 
están aplicando el sistema por nosotros defendido. Hemos hecho refe-
rencia a esas dificultades, que se sintetizan en una degeneración de los 
sistemas democrático-constitucionales, consistente en una pérdida del 
sentido originariamente limitante de la técnica constitucional, para conver-
tirse sólo en un conjunto de formas jurídicas que ordenan, efectivamen-
te, el paso de un gobierno a otro y la elaboración de las leyes, pero con 
una total desatención de la efectiva protección de derechos personales 
esenciales. Ya enunciamos los síntomas característicos de esta degenera-
ción: sobredimensionamiento de las atribuciones del Poder Ejecutivo a 
través de sus órganos administrativos; sobredimensionamiento y descon-
trol del poder legislativo a través de su progresiva conversión en un cen-
tro de entrada y salida de todo tipo de privilegios obtenidos por la fuerza 
de los grupos de presión; sobredimensionamiento, nuevamente, del Po-
der Legislativo a través de la sanción de todo tipo de leyes absolutamente 
contrarias a los derechos personales; eliminación de hecho del federalis-
mo a través de la extensión de atribuciones económicas y jurídicas del 
gobierno central; y, finalmente, y lo más grave, ineficacia total del poder 
judicial independiente mediante su aprobación de leyes que sean violato-
rias de los derechos humanos, sancionadas por el poder legislativo. 

La razón de esta degeneración es, estrictamente, una cuestión de 
ideas. Si la mayoría de las personas no sólo no perciben la real pérdida de 
libertad y dignidad derivadas de un estado omnipotente, sino que además 
lo demandan; si la mayoría de las personas sobredimensionan el valor de 
unos derechos y desprecian totalmente otros que son objetivamente im-
portantes-porque, como hemos dicho, el valor de los derechos humanos 
está basado en un orden moral objetivo que no es “cuestión de gustos”-; 
y si la mayoría de los jueces coincide con esa tendencia general, entonces 
es obvio que la democracia constitucional degenerará. Aún así, ella pro-
vee estructuras que retrasan este problema y provee espacios de solución 
que en otros sistemas serían inexistentes. De allí el ingenuo error de 
aquellos que, de buena fe, proponen, para evitar estos problemas, el paso 
a gobiernos autoritarios donde la probabilidad de estos problemas au-
menta, además de no estar moralmente justificada la fuerza y la violencia 
utilizada en esos casos. La solución no es abandonar la democracia cons-



 102 

titucional, sino proponer reformas para su mejoramiento y vuelta a su 
sentido original. Por otra parte, vemos nuevamente en este caso la inter-
acción entre la conciencia de las personas y las estructuras legales. De 
nada serviría en este caso proponer reformas estructurales si no convence-
mos pacífica y racionalmente a las personas de la necesidad de esas reformas. De allí 
también el error de los autoritarismos. Pero, de nada valdría tampoco 
apelar solamente a la moral de los hombres si no propusiéramos refor-
mas institucionales eficaces que dificulten la tendencia al abuso del poder 
y, si es posible, estimulen su correcta utilización; los principios de la de-
mocracia constitucional admiten perfectamente esas reformas. 

La clave de la cuestiones, por ende, apelar a la conciencia y al racio-
cinio de las personas para convencerlas del valor moral del respeto a los 
derechos del hombre, y, además, cuales son verdaderamente éstos, para que la 
expresión” derechos humanos” no se convierta en una mera declama-
ción, cuando no un ocultamiento de todo tipo de atrocidades y mentiras. 
Para eso estamos escribiendo este ensayo si se lograra despertar nuevamen-
te esta conciencia, las estructuras de la democracia constitucional podrían 
funcionar con eficacia tal como están en muchas naciones; sobre todo 
aquellas con una larga tradición federal y localista. De todos modos, ¿hay 
algo que podría hacerse para fortificar aún más al sistema constitucional? 

La pregunta sólo puede ser plenamente contestada por los expertos 
en ciencia política y derecho constitucional. Como filósofos-políticos 
sólo nos corresponde hacer una pequeña sugerencia general. Para ello 
debemos rastrear en el sentido originario de muchas de las estructuras de 
la democracia constitucional, cuestión que ya hemos en cierto sentido 
tratado. Hayek explica74 que, en la progresiva evolución de las formas 
democráticas del mundo anglosajón, la distinción de dos cámaras obede-
cía precisamente a que una de ellas se encargaba de los fondos públicos y 
otras cuestiones menores, mientras que la otra tendría más bien un papel 
contralor y custodio de los derechos e instituciones que secularmente se 
habían formado con el fin de defender la libertad del hombre. Por eso 
propone Hayek la creación de una cámara especial que tomaría nueva-
mente a su cargo dicha cuestión75. El fondo de la propuesta de Hayek es 
buena, pero nosotros no la seguiremos estrictamente, aunque nos sirva 
de punto de partida de nuestra reflexión. 

                                                           
74 Véase “Nuevos estudios. . .”, op. cit. 
75 Véase Derecho, legislación y libertad, libro III, Unión Ed. Madrid, 1979. 



103

En primer lugar, volvemos a reiterar; cualquier reforma que se haga 
debe ser la etapa final de una larga serie de correcciones que previamente 
deberían hacer, en forma progresiva, gobiernos elegidos democrática-
mente (esa progresividad es necesaria para ir creando consenso para la 
reforma global, a menos que haya un cambio repentino y total de con-
senso). Una vez corregidos los abusos que hemos descrito arriba, llegaría 
el momento de reforzar las estructuras democráticas para que fuera muy 
difícil la reiteración de esos problemas. 

Es muy posible que el centro de la posible degeneración de una 
democracia constitucional resida en el Poder Legislativo, cual corrobora-
ría las opiniones de Hayek al respecto. En las naciones de tradición loca-
lista fuerte, este problema es menor. Sin embargo, poco a poco el Poder 
Legislativo se va convirtiendo en el receptor de dos fuertes presiones: la del 
Poder Ejecutivo –y esto se produce más rápido en las naciones con tra-
dición centralista- y la presión conjunta de todos los grupos de pre-
sión60b. Poco a poco, a medida que el consenso sobre la real libertad 
disminuye, el Poder Legislativo comienza a responder positivamente a esa 
demanda. Hay un tiempo en el que aun así lo sancionado por el Poder 
Legislativo es generalmente frenado por el Poder Judicial; pero, al conti-
nuar la respuesta positiva del Poder Legislativo frente a las demandas de 

60b Véase Buchanan, J., “Rent Seeking and Profit Seeking”, en Toward a Theory of the Rent-
Seeking Society, en Buchanan, Tollison and Tullock, ed.; Texas University Press, 1980. (*17: 
consideramos a este tema más importante aún que cuando lo escribimos. Las ideologías 
corporativas, que tan fielmente aplica Perón desde 1945, no entienden el tema de la esca-
sez –como decíamos en la introducción a esta edición-. Conciben a la economía como un 
juego de suma cero o negativo donde lo que uno gana, el otro pierde. Los problemas 
económicos son esencialmente problemas de distribución, y el agente de la distribución 
es, para esa ideología, el gobierno, que se convierte en repartidor y protector de lo que 
cada grupo necesita. Las asociaciones intermedias pasan a ser, por ende, grupos de pre-
sión que consideran su deber sacar –con prácticas mafiosas o sin ellas- la mayor tajada que 
el poder legislativo y-o el ejecutivo les repartan. Esta concepción se vida social se ha 
introducido en el lenguaje cotidiano del mundo de vida argentino, cuando los diversos 
representantes de esos grupos dicen “yo defiendo mis intereses” en una concepción tam-
bién marxista del enfrentamiento por los escasos recursos. Eso es una rent seeking society. 
Ni se les ocurre, ni se les pasa por la cabeza, obtener sus recursos compitiendo en un 
mercado abierto, ofreciendo bienes y servicios (profit seeking). Consideran a ese esquema 
individualista, antisolidario, explotador, etc. No se puede dejar de ser un tanto pesimista 
frente a la solidez de esas creencias culturales. Su cambio no va a ser rápido, y no se ima-
gina el lector cuánto ansiamos equivocarnos en esta predicción. Porque esos esquemas 
culturales son la causa de la pobreza extrema que ahora parecen haber descubierto los 
argentinos; son la causa también de la democracia corrupta de la cual ahora parecen tomar 
conciencia los argentinos). 



104 

extensión del poder del estado –cuyos centros de emisión son el Poder 
Ejecutivo y los grupos de presión- el Poder Judicial, cuyos jueces forman 
parte de esa sociedad que va demandando “más estado”, cede y comien-
za a convalidar las leyes violatorias de libertades. Como vemos, en este 
proceso hay principalmente dos centros de emisión de demandas sociales 
–el Poder Ejecutivo y los grupos de presión-, un centro receptor de dichas
demandas, que son las cámaras legislativas, que las vuelve a emitir con-
vertidas en ley positiva, y un centro “convalidante” de las demandas, que 
es el Poder Judicial.  

De la descripción de este proceso se infiere nuestra pequeña suge-
rencia, que va destinada especialmente a los profesionales de la ciencia 
política y el derecho constitucional: ¿no sería posible limitar más estric-
tamente, en el texto constitucional, atribuciones de los Poderes Ejecutivo 
y Legislativo federales (nacionales)? Si esas atribuciones estuvieran con-
centradas sólo en las necesarias legislaciones federales, tratados y el códi-
go penal, dejando las demás cuestiones –tales como la educación, salud, 
etc.- reservadas a los poderes estatales (provinciales), ¿no se intensificaría 
aún más la distribución del poder, retrasando incluso sus posibilidades de 
abuso y degeneración? ¿No sería ello intensificar los “viejos inventos” 
del federalismo y la división de los poderes? Podría a tales efectos, redu-
cirse el Poder Legislativo federal (nacional) a sólo un senado cuyos 
miembros son elegidos por las cámaras estatales (provinciales) como 
existe en algunas naciones democráticas; y, además, la Constitución Fe-
deral (nacional) podría fortificarse, incorporando a su parte “dogmática” 
elementos que ya hayan sido generalmente aceptados por el consenso, 
dadas las reformas hasta entonces realizadas. Así, disposiciones tales co-
mo la precisa protección del derecho a la vida desde el primer hasta su 
último momento; la prohibición de privilegios (legales) entes privados 
que les otorguen iguales monopolios; la prohibición de legislaciones (adi-
cionales a la misma Constitución) que rijan y reglamenten asociaciones 
libres y voluntarias; la limitación, al ámbito municipal, del presupuesto de 
actividades estatales no previstas en el texto constitucional; y la prohibi-
ción de impuestos directos y progresivos, podrían ser –por qué no- dis-
posiciones establecidas directamente en la parte dogmática del texto 
constitucional, pues ellas darían eficacia práctica a los derechos custodia-
dos en la Constitución, y dificultarían en sumo grado cualquier intento de 
su vulneración. 

Todo esto –limitación más estricta de las atribuciones de los poderes 
federales; garantías más estrictas de los derechos personales- no es más 
que el espíritu general de una propuesta que, como vemos, se concentra 



105

en nuevas redacciones, más cuidadosas, de los textos constitucionales. La 
filosofía política no puede per se dar los detalles técnico-jurídicos del caso, 
pero sí tratar de fundamentar la necesidad de las reformas. Tal ha sido el 
objetivo de este punto, concordando con Buchanan que también habla 
de la necesidad de una reforma y acuerdo constitucional como una salida 
a la crisis actual de las democracias76. 

76 Véase Buchanan, op. cit. Cáp. 10. 





107

CAPÍTULO TRES 

LOS PROBLEMAS DE LA  
ORGANIZACIÓN SOCIO-ECONÓMICA 

1. Planteo de la cuestión

 En los dos capítulos anteriores, la escasez de recursos, infranquea-
ble barrera contra las más absurdas utopías, ha estado siempre presente 
en nuestro análisis. Vimos la relación causal entre escasez y el derecho de 
propiedad, al ser éste precisamente el modo de maximizar recursos esca-
sos necesarios para la vida de todos los hombres. En este planteo, la fun-
ción social de la propiedad surge de su misma naturaleza. Y, justamente 
porque el deber ser es un analogado del ser77, se deriva que, si la propie-
dad “es”, en sí misma, una función social, la ley humana, en su organiza-
ción, debe respetar esa naturaleza, y tal es la razón por la cual la función 
social de la propiedad es el principio moral que la rige por excelencia. 

Hemos visto también que la libre iniciativa privada en el campo 
económico no es una mera política económica: es derecho fundamental 
derivado del derecho a la libre iniciativa en todos los ámbitos de la vida 
social, que a su vez es garantía del resto de los derechos. Una concepción 
humanista teocéntrica, por ende, implica el respeto a dicha libre iniciati-
va, la cual está así ubicada en el contexto general de la libertad política 
derivada del respeto a la dignidad humana. En ese sentido, el tradicional 
debate, entre libre iniciativa y estatización total de los medios de produc-
ción ha sido ya contestado por nuestra posición en el contexto general de 
nuestra filosofía política, inclinándonos, por supuesto, por el primer tér-
mino de la disyuntiva. El humanismo teocéntrico no puede separar, por 

77 Véase Maritain, J., Lecciones fundamentales de la filosofía moral, Club de Lectores, Buenos 
Aires, 1966; lección 2da. 



108 

ende, a la libre iniciativa privada en el área económica de su concepción 
global de respeto por la dignidad del hombre. 

Pero este planteo inicial no responde adicionales cuestiones, que 
deben ser dilucidadas según el estado actual de la ciencia económica. En 
este sentido, nuestra organización conceptual será análoga al camino re-
corrido en el caso de la cuestión de estado. Habiendo establecido los 
principios generales que lo rigen, desde el punto de vista moral, nos pre-
guntamos qué sistema de gobierno era el más eficaz para el cumplimien-
to de dichos principios, para lo cual recurrimos a una multisecular tradi-
ción de técnicas políticas de Occidente. De igual modo, habiendo esta-
blecido los principios morales de función social de la propiedad y libre 
iniciativa, debemos preguntarnos más detalladamente por el tipo de or-
ganización socioeconómica que se adecua a dichos principios, recurrien-
do para ello a principios de economía política que juzgamos verdaderos. 
Esto es: se supone que una sociedad inspirada en el humanismo teocén-
trico debe ser una sociedad donde no se viole el derecho a la vida, que es 
conculcado cuando desastrosas políticas económicas sumergen a la ma-
yoría de la población en una espantosa miseria que la conduce progresi-
vamente a la muerte por el hambre y la enfermedad. Hemos dicho ya 
suficientes cosas que nos alejan completamente de un desconocimiento 
de la escasez de recursos, pero esa escasez no es excusa para los gober-
nantes por cuya responsabilidad millones de personas mueren de inani-
ción. Esto es contrario al respeto por la dignidad del hombre y, por ende, 
un atentado contra las leyes de Dios. Debemos preguntarnos, entonces, 
qué sistema maximiza el rendimiento de la propiedad privada y la hace 
cumplir efectivamente con su función social, de tal modo que se produz-
ca una mejora progresiva en el nivel de vida de toda la humanidad. Este 
es el contexto filosófico-político de nuestra preocupación socioeconómi-
ca. Dada una respuesta básica al respecto, nos concentraremos luego 
sobre los problemas morales relacionados con esta cuestión. 

2. El proceso de mercado

Para contestar al interrogante planteado, recurriremos a los aportes 
técnicos de la escuela austríaca de Economía, la cual ha desarrollado una 
particular visión del proceso de economización de recursos a través de su 
teoría del “proceso de mercado” (Market process). Por supuesto, la biblio-
grafía sobre este tema es enorme y no es nuestra intención tratar esta 



 109

cuestión en sí misma, sino sólo en cuanto a sus consecuencias filosófico-
políticas62b, donde nos referimos a este tema por sus consecuencias epis-
temológicas. De todos modos, podemos citar a las fuentes: Mises, L. 
von: op. cit., caps. 6, 14, y 15; Hayek, F. A.: “Economics and 
Knowledge”, “The Use of Knowledge in Society”, “The Meaning of 
Competition”, todos ellos en el libro Individualism and Economic Order; 
University of Chicago Press, 1948, 1980; y “Competition as a Discovery 
of Chicago Procedure”, en New Studies in Philosophy, Politics, Economics and 
the History of Ideas, University of Chicago Press, 1978; y Kirzner, I. M.: 
“Equilibrium versus Market Process”, en Perception, Opportunity, and Profit; 
University of Chicago Press, 1979*17. 

Una primera aproximación a esta cuestión, que nos permitirá en-
tenderla de manera negativa, es que la teoría del proceso de mercado 
concibe a este último de manera distinta que los modelos clásicos de 
equilibrio de competencia perfecta, que constituyen los paradigmas habi-
tuales de gran parte de la economía contemporánea. El análisis austríaco 
no parte de presupuestos irreales, sino de otro tipo de presupuestos, tan-
to antropológicos como jurídicos (institucionales), perfectamente posi-
bles estos últimos en cuanto la ley humana los establece. Los presupues-
tos antropológicos son los siguientes: a) la ignorancia e incertidumbre, en 
cuanto a carencia de certeza, por parte de los participantes en el merca-
do, sobre las valoraciones de los demás intervinientes; b) en especial 
desarrollo, por parte de algunos intervinientes en el mercado, de la capa-
cidad de “estar alertas” para predecir (con éxito) las valoraciones de los 
demás intervinientes en el mercado; c) el libre albedrío. Los presupuestos 
netamente “sociológicos” serían: a) la escasez natural de recursos; b) la 
ley de división del trabajo –esto es, que, divididas las tareas según las di-
versas aptitudes, la producción aumenta-; c) y, por supuesto, que hay más 
de una persona –esto es, se presupone la existencia de interacciones so-
ciales-. Los presupuestos netamente jurídicos estarían resumidos en la 
presencia de la propiedad privada de los medios de producción y de con-
sumo, según las siguientes características: a) libertad de precios; b) liber-

                                                           
62b Para una bibliografía introductoria sobre este tema remitimos a nuestro trabajo Fun-
damentos filosóficos y epistemológicos de la praxeología, inédito; macanografiado, pre-
sentado a la Universidad Católica Argentina, diciembre de 1988; nota No 110.  
*17 Agréguese a esta lista otro excelente libro de Kirzner, I.: The Meaning of Market Pro-
cess, Routledge, 1992. Es una de las maneras más serias de introducirse a la Escuela Aus-
tríaca de Economía. 



 110 

tad de entrada al mercado78. Este último presupuesto es importantísimo: 
significa que la ley garantiza la inexistencia de monopolios legales que 
impidan la libre entrada a una determinada actividad comercial y/o pro-
ductiva*18. 

El mercado queda así concebido como un proceso que tiende a la 
economización perfecta de los recursos, sin llegar a alcanzarla nunca. No 
es, por ende, una situación estática de equilibrio, sino una tendencia hacia 
el mismo. No es una situación perfecta, sino por definición, imperfecta, 
pero que tiende a minimizar esas imperfecciones en la medida que se 
respeten los aludidos presupuestos jurídicos. O sea que el proceso de 
mercado no funciona mágicamente sino sólo bajo determinados presu-
puestos jurídicos de igualdad ante la ley y libertad de entrada, sin la cual 
no se puede hablar de un genuino proceso de mercado o mercado libre. 

Cabe demostrar, basándonos en lo anterior, que el proceso de mer-
cado tiende hacia la óptima economización de recursos y al aumento del 
nivel de vida de toda la población. Como es sabido, economizar recursos 
significa satisfacer las necesidades prioritarias de los consumidores del 
modo menos costoso posible. Las necesidades de los consumidores no 
están dadas; se renuevan permanentemente según vayan cambiando las 
siempre fluctuantes –precisamente- valoraciones de las personas. Esa 
información es necesariamente insuficiente, nadie puede abarcarla (ex-
cepto a Dios). En la sociedad humana, esa información se encuentra di-
vidida o distribuida en diversas personas, que van previendo las necesi-
dades de la demanda, según ésta las vaya expresando en sus compras o 
abstenciones de comprar. Las subas y bajas de los precios (libres) es la 
herramienta indispensable para orientar a los oferentes hacia las necesi-
dades de la demanda. Aquí entra el rol empresarial, que consiste preci-
samente en prever exitosamente la necesidad de la demanda. El oferente 
que se orienta hacia aquello que la demanda está dispuesta a comprar, y 
la satisface adecuadamente, es quien obtiene ganancia. De lo contrario, 
pierde. Esta capacidad de “estar alerta”, típica de la actitud empresarial, 
es lo que mueve al mercado hacia la economización óptima de recursos, 
pues el empresario exitoso lo es por haber acercado los medios de pro-
ducción (capital, naturaleza, trabajo) hacia las necesidades de la demanda 

                                                           
78 Véase Schwartz, P.: Empresa y libertad, Unión Ed. Madrid, 1981, y The Market and the 
meta-Market, presentado a la Mont Pelerín Society en setiembre de 1986. 
*18 Hemos seguido trabajando en estos presupuestos en el libro Epistemología da Eco-
nomia, op.cit. 



 111

del modo menos costoso. De no cumplirse el presupuesto jurídico aludi-
do –libertad de entrada- el proceso de mercado degenera y la economi-
zación de recursos involuciona. Pues, en ese caso, quien se mantiene en 
el mercado no lo hace por su propia eficiencia sino la protección, pre-
benda y privilegio y no por haber servido correctamente a los consumi-
dores79. Ahora bien: al mismo tiempo que el proceso descrito vuelca los 
recursos hacia las necesidades de la demanda del modo más eficiente 
posible, estimula, dada la necesidad de mantenerse en el mercado merced 
a la propia eficiencia, a que los empresarios traten continuamente de au-
mentar sus inversiones y renovar su equipamiento de capital, para lo cual 
utilizan el ahorro en el mercado de capitales. Este aumento constante de 
inversiones aumenta continuamente la demanda de trabajo, el cual, en 
relación a la cantidad de capital existente, es cada vez más escaso, con el 
consiguiente aumento en su valor, que es el salario real. El proceso de 
mercado, por ende, tiende al aumento del nivel de vida de la población, 
pues los bienes y servicios son volcados hacia la necesidad de los consu-
midores, con la mayor eficiencia posible y con un sostenido aumento en 
el salario real. Este aumento de las inversiones es frenado sobre todo por 
las siguientes políticas del Estado: a) monopolización de la oferta mone-
taria, aumentando la emisión y produciendo inflación que desalienta la 
formación del ahorro, con la consiguiente eliminación de una gran canti-
dad potencial de inversiones; b) eliminación de hecho de la libre iniciati-
va privada por medio de todo tipo de reglamentaciones asfixiantes; c) 
desaliento a las inversiones por medio de impuestos directos, progresivos 
y confiscatorios. Bajo esas condiciones inútil es que se proclame la pro-
piedad privada o que las empresas sean nominalmente privadas. Si a eso 
agregamos: d) distorsión del proceso de mercado por medio de todo tipo 
de privilegios legales a la empresa nominalmente privada; e) eliminación de 
la libertad de precios; f) estatización global de los medios de producción, 
entonces el resultado no puede ser otro que el subdesarrollo y el hambre, 
la miseria y la enfermedad para millones de personas. Si se observa con 
precisión, se verá que hemos descrito la situación en gran parte del mun-
do, sobre todo en América Latina. 

Otros tres elementos son necesarios para el correcto funcionamien-
to del proceso demarcado. Primero –y ya hemos aludido a esto-, una 
moneda sana, lo cual implica que debe estar desmonopolizada de la ofer-
ta del estado y/o totalmente privatizada (eliminación del curso forzoso). 
                                                           
79 Véase nuestra obra Economía de mercado y doctrina social de la Iglesia, op. cit., Cáp.. III. 



 112 

Esto es indispensable para que ningún Estado pueda emitir moneda sin 
límites.64b Si nuestro humanismo es “del futuro” estamos precisamente 
señalando una característica que será esencial en un mercado libre futuro 
(si bien la Comunidad Económica Europea se está encaminando, según 
parece, hacia ello*19). En segundo lugar, es imprescindible un sindicalis-
mo libre, con libre asociación, donde los sindicatos proporcionen todo 
tipo de servicios a sus afiliados, para lo cual urge eliminar la organización 
fascista de muchos sindicatos actuales, con sindicato único y personería 
gremial, organizado éste sobre la base, no sólo de los intereses delictivos 
de muchos de sus dirigentes, sino también de la ideología marxista, que 
ha convencido a muchos de su esquema de lucha de clases, según la cual 
esa organización sindical es necesaria para luchar contra la “explotación” 
capitalista. Y, en tercer lugar, es indispensable el mercado libre de traba-
jo, sobre la base de salarios libres que coloquen al salario alrededor de su 
productividad marginal; lo contrario, esto es, la intervención del estado 
en el mercado laboral, produce desocupación “institucional” (esto es, 
excedente de oferta de trabajo sobre su demanda), lo cual es gravísimo 
por cuanto la desocupación es uno de los más graves atentados contra el 
bien común. 

Agreguemos a esto que las habituales medidas de política económi-
ca que comúnmente acompañan al proceso de mercado (esto es, la liber-
tad de todas las variables económicas –tasa de interés, tipo de cambio 
etc.-) no se deben a un presupuesto ideológico de “no intervención” del 
estado, sino a la demostración científica de las consecuencias negativas 
que se producen en cada caso concreto (por ejemplo, la fijación de la tasa 
de interés produce la primera fase del ciclo económico). No hay pues en 
el estudio del proceso de mercado nada que no derive de un estudio 
científico*20 de su funcionamiento y las consecuencias de su distorsión. 

Ahora bien: el proceso cuya descripción hemos sintetizado tiene pa-
ra nosotros un interés filosófico-político primordial. En efecto, obser-

                                                           
64b Sobre este tema, véase Hayek: Desnacionalización de la moneda, Fundación Bolsa de Co-
mercio de Buenos Aires, 1980. 
*19 Evidentemente mi optimista predicción falló por completo. La Comunidad Económi-
ca Europea, con su moneda estatal única y obligatoria, con su proteccionismo agrícola, 
con su estado de bienestar, con su legislación laboral proteccionista y con sus políticas 
migratorias cerradas, no podría ser un mejor ejemplo de lo que NO es un mercado libre, 
como decíamos en la introducción. 
*20 “Científico” según la metodología de las ciencias sociales explicada y referida en la 
nota *3. 



 113

vemos que la teoría de proceso de mercado explica en su intimidad de 
qué modo se cumple con la función social de la propiedad. A su vez, 
esto último es lo que legitimiza moralmente la ganancia en el mercado, 
pues, evidentemente, sería inmoral el enriquecimiento a costa del bienes-
tar de nuestros semejantes; pero hemos visto que, precisamente, en el 
proceso de mercado la ganancia sólo se puede obtener si se brinda un 
servicio eficiente a los consumidores. Y esto, a su vez, se relaciona ínti-
mamente con los presupuestos jurídicos del mercado, que garantizan la 
ausencia de monopolios legales sin los cuales lo anterior sería imposible. 
Esto se conecta íntimamente, como se puede observar, con la igualdad 
ante la ley, ausencia de privilegios y libre asociación de las cuales habla-
mos en el capítulo uno. Como vemos, el proceso de mercado descrito se 
corresponde con una sociedad donde los derechos del hombre se respe-
ten y la riqueza no se obtenga por una lucha de todos contra todos, por 
medio de la fuerza, a través de la petición de privilegios y prebendas de 
los grupos de presión, característica típica de las sociedades corporativas. 
En ese caso, hay dos consecuencias inmorales: a) la ganancia de unos 
implica la pérdida de otros, porque lo que el estado da, a otros quita; b) la 
ganancia empresarial no proviene de la propia eficiencia sino del privile-
gio obtenido. En su mercado libre, en cambio, con igualdad ante la ley y 
ausencia de privilegios, nada de eso puede ocurrir, y están dadas las nece-
sarias garantías jurídicas para que la propiedad cumpla adecuadamente su 
función social, dado el aumento del nivel de vida. Todos los males general-
mente atribuidos al mercado libre no se refieren al proceso de mercado descrito sino 
precisamente a su distorsión, causada por la intervención del estado. 

Antes de seguir con el siguiente punto, debemos completar el análi-
sis anterior con dos cuestiones que son muy debatidas, cuya bibliografía 
es enorme y que, por ende, debemos encuadrar bajo la misma adverten-
cia: sólo es nuestra intención ubicarlas en nuestro contexto filosófico-
político a través del análisis de su relación con el tema del proceso de 
mercado, cuya importancia a tales efectos ya hemos señalado80.  

                                                           
80 Algunas referencias sólo introductorias al tema que trataremos pueden encontrarse en 
los siguientes textos: Stroup, R., Y Baden, J.: Property Rights and Natural Resouce Management, 
en “Literature of Liberty” 10 de diciembre de 1979; Alchian y Allen: University Economics, 
Wadsworth Publishing Company, Inc., Belmont, California, 1864/67, pp. 237-253; De-
msetz, H.: Hacia una teoría de los derechos de propiedad, en “Libertas”, No 6, mayo 1987; Po-
linsky, M.: Introducción al análisis económico del derecho, Ariel Derecho Ed. Barcelona, 1983; 
Johnson H.: Economía y sociedad, Ed. El Ateneo, México, 1981, cap. 21. 



 114 

Concretamente, nos estamos refiriendo el tema de los bienes públi-
cos y las externalidades. No pretendemos, desde luego, analizar y expo-
ner la teoría general de ambas cosas; baste recordar que, como se sabe, 
un bien público es aquél que no es rival en el consumo (como una puesta 
de sol) y/o rige en él el principio de exclusión (como la iluminación de 
una calle), al contrario de un bien típicamente privado que, si es adquiri-
do por una persona, no puede ser usado por otra al unísono (en ese sen-
tido un puente estatal, o plazas públicas, son ejemplos típicos de bienes 
plublicos). Tal es el paradigma habitual. Con respecto a las externalida-
des, ellas son definidas como decisiones en el mercado cuyos resultados 
negativos o positivos no fueran soportados enteramente por el que eje-
cuta dicha decisión. La externalidad negativa sucede cuando alguien usa 
un recurso dañado por ello a otras personas que no obtienen por ello 
compensación. Por ejemplo, el humo de un motor de explosión que con-
tamina el aire de otra persona. Tales son las definiciones habituales. 

Este tema es importante para nosotros dado que una gran cantidad 
de problemas sociales contemporáneos y futuros giran en torno a estas 
dos cuestiones, como se verá más adelante al tratar la cuestión ecológica. 
Por ahora digamos que es habitual la afirmación de que el mercado libre 
no puede resolver estos problemas. Se piensa en ese caso, en la econo-
mía convencional, en los modelos de competencia perfecta81. Analizare-
mos esta cuestión, en cambio, a la luz de la teoría del proceso de merca-
do descripta y la aplicación del principio de subsidiariedad. Es decir, va-
mos a analizar las posibilidades de acción del proceso de mercado frente 
a bienes públicos y las externalidades. Esto es importante porque, de lo 
contrario, nuestro humanismo no podría ser “del futuro” (posteriores 
ejemplos nos mostrarán por qué). 

A la luz del proceso de mercado y de los avances de la escuela de 
“Law and Economics”, el tema de las externalidades debe replantearse 
de acuerdo con una correcta definición de los derechos de propiedad en 
cada caso. Por ejemplo, no puede haber externalidades negativas en el 
sentido descrito si los derechos de propiedad se encuentran bien defini-
dos. Si X tiene la propiedad de un vaso de agua y Z vuelca veneno en el 
mismo, eso no es una externalidad negativa sino un atentado contra la 
propiedad de X. Z, en ese caso, comete un delito claramente tipificado y 
X tiene claramente definido su derecho de propiedad. Pero en el ejemplo 
citado más arriba, las cosas se complican. El propietario del colectivo no 
                                                           
81 Véase, por ejemplo, Microeconomics, de R. Mansfield, Cáp. 16. 



 115

tiene la intención de dañar los pulmones de X, pero éste último es afec-
tado porque hay un elemento cuya propiedad es de difícil definición: el aire. Luego, 
se infiere que hay externalidades negativas cuando los derechos de pro-
piedad de determinados elementos no pueden ser claramente definidos 
(aire, agua, sonido, etc.). Es claro entonces que se redefine su concepto a 
la luz de los derechos de propiedad, y el lector ya habrá advertido la im-
portancia de este tema para las cuestiones ecológicas. 

Teniendo en cuenta lo anterior se dice que una externalidad negati-
va puede ser “internalizada” (ver Demsetz) cuando una de las parte asu-
me desde el principio el costo de su acción y/o cuando ambas partes 
hacen un pacto comercial, ya sea que una parte pague a la afectada una 
compensación, ya sea que la parte afectada pague a la otra una cantidad 
que compense a ésta última la no realización de la acción que afecta a la 
otra parte. Según el “teorema de Coase” (véase Alchian, Polinsky y John-
son), las partes en cuestión se pondrán de acuerdo en una solución efi-
ciente en caso de que los costos de transacción sean suficientemente ba-
jos, con independencia de cuáles sean los titulares de los derechos afec-
tados. Ahora bien: combinando esto último con presupuestos adicionales 
de tipo jurídico, querríamos elaborar una hipótesis sobre cómo podrían 
irse paulatinamente internalizando ciertas externalidades. Supongamos 
que X puede, sin casi ningún costo, pactar con Z una compensación 
monetaria por los perjuicios sufridos por la sustancia emitida por Z en el 
aire. Eso sería “internalizar” la externalidad. Ahora bien, a la luz de nues-
tros principios, es claro que X tiene derecho a la vida y que, por ende, 
debe de algún modo ser compensado (como vemos, este es un presu-
puesto iusnaturalista que excede los presupuestos del teorema de Coase). 
En ese sentido, X tiene derecho de demandar a Z en los tribunales de 
justicia. Si éstos funcionan ineficientemente, X deberá invertir mucho 
tiempo y dinero para recibir su compensación, sus costos de transacción 
serán en ese sentido altísimos. Ahora supongamos que los tribunales son 
ágiles y rápidos, y coinciden con nuestro presupuesto sobre el derecho a 
la vida del afectado. En ese caso, uno de los “costos de transacción” se-
ría menor. Suponiendo que no hubiera otros costos de transacción ma-
yores, X podría demandar fácilmente a Z su compensación. En ese caso, 
el sistema judicial comenzaría a elaborar fallos en los cuales, o bien se 
establecería el derecho de propiedad de X en cuanto ello sea posible, o 
bien, si no es posible técnicamente todavía, se ordenaría la compensación 
monetaria. Como vemos un sistema judicial ágil y rápido sería condición 



 116 

necesaria para que se comenzaran a redefinir derechos de propiedad que 
“internalizarían” externalidades negativas. Las partes realizarían libre-
mente dicha internalización cada vez que las ganancias de las mismas 
superen sus costos; pero cabe suponer que en muchos casos, la internali-
zación no supondría ganancia para quien produce el agente contaminan-
te; en ese caso, lo único que puede hacerle aceptar libremente la com-
pensación es la posible instancia de un trámite judicial cuyos costos no 
serían altos –en tiempo o dinero- para el demandante y que muy proba-
blemente falle a favor de este último. De este modo, los acuerdos priva-
dos y el sistema judicial independiente pueden ir “internalizando” exter-
nalidades negativas sin necesidad de una normativa previa a dichas ins-
tancias. 

Lo anterior se relaciona íntimamente con el caso de los bienes pú-
blicos. En primer lugar, muchas veces no se trata de bienes habitualmen-
te conceptualizados como públicos, sino de bienes que sencillamente son 
superabundantes económicamente –esto es, en relación a sus necesida-
des-; el aire y el agua se encuentran muchas veces en esa situación. He-
mos visto que la tendencia a la internalización de las externalidades nega-
tivas que a través de ellos se producen implica en esos casos una defini-
ción sobre su propiedad; ello implica que ya comienzan a ser económi-
camente escasos y, por ende, la propiedad surge como el modo óptimo 
de su economización y asignación. Para ello, el proceso de mercado co-
labora como un constante proceso de descubrimiento de las tecnologías 
que permiten la privatización de bienes hasta el momento considerados 
libres. Por ejemplo, actualmente el océano es, con respecto a la pesca 
internacional, un bien libre. Pero, ¿qué sucederá cuando la población 
mundial sea mayor o existan posibilidades tecnológicas de explotación 
masiva del lecho submarino y posibilidad técnica de definición de los 
límites de propiedad en el océano? Evidentemente, se deberá asignar 
algún propietario, pero en caso de que sea el estado, la estatización del 
océano ocasionará tantos problemas como ocasiona la estatización de 
cualquier otro bien escaso y, por ende, ese bien hasta ahora libre y sin 
propiedad comenzará a ser privado como medio de economización. Si 
estamos hablando “del futuro” no debemos olvidarnos de estas posibili-
dades; sobre todo, cuando haya millones y millones más de bocas que 
alimentar. Iguales consideraciones deberían hacerse con respecto al espa-
cio exterior al planeta (ello incluye la posible colonización de la luna y 
otros planetas). 



 117

Considérese por ejemplo la existencia de un único espacio verde de 
100 metros cuadrados en una ciudad de varios millones de personas. Si 
se lo considera un bien público, habrá una obvia aglomeración en su in-
terior. La privatización, y el precio consiguiente, será el único modo de 
evitarla y asignar así el bien evidentemente escaso, y es allí donde el pro-
ceso de mercado comienza a actuar con beneficio social. Pues entonces, 
dado el alto precio resultante, y dado que, por supuesto, no debe estar 
cerrada la libre entrada a la producción del bien en cuestión –o sustitu-
tos- varios oferentes que “estén alertas” volcarán a dicho rubro sus re-
cursos y sus inversiones, con el consiguiente aumento en la oferta, del 
bien en cuestión. Si llegara un momento donde la oferta de dicho bien 
(en este caso, los espacios verdes) aumentara desmedidamente, los en-
tonces bajos precios alejarían a potenciales inversores del sector. O sea 
que el proceso de mercado estimula la definición de nuevos derechos de 
propiedad y el aumento de producción en aquellos sectores que han co-
menzado a ser bienes escasos y que hasta entonces eran bienes super-
abundantes y sin propiedad definida. 

Ahora bien, ¿qué ocurre en el caso de los bienes públicos tradicio-
nales? Hay que hacer una distinción. Algunos –como por ejemplo, un 
puente del estado- pueden ser transformados en “club goods” privados, 
donde regiría la exclusión pero serían no rivales en consumo para sus 
“socios adherentes”. Pero, ¿qué beneficio social traería ello? (tal es la 
principal objeción que se nos puede hacer.) En estos casos debemos re-
cordar que dichos bienes no son, obviamente, “superabundantes” eco-
nómicamente, pues son bienes escasos que para su construcción y manteni-
miento requieren recursos que precisamente no sobran. Son bienes que, 
por ende, tienen un precio, el cual es generalmente alto. Ocurre que, cuando 
esos bienes son del estado, las personas no pagan ese precio en el momento 
de su utilización, pero sí lo están pagando constantemente vía los impuestos 
necesarios (se presupone que no hay impuestos progresivos) para su man-
tenimiento y construcción. Una sociedad donde el derecho a la libre ini-
ciativa privada se respete no puede excluir dogmáticamente la posibilidad 
de que los recursos necesarios para tales bienes sean asignados no me-
diante el estado y sus impuestos, sino a través de compañías privadas que 
pueden cobrar un precio por cada utilización del bien en cuestión o bien 
cobrar sus servicios por la libre asociación a una cuota mensual reducida 
en caso de que haya muchos demandantes del servicio que lo usaran fre-
cuentemente. En ambos casos, la ventaja social es que el bien en cuestión 



 118 

se paga sólo en caso de que la persona esté segura de que querrá usar, 
dejando así mayores recursos en libertad que de otro modo eran deriva-
dos innecesariamente al estado, con su consiguiente derroche. Esos re-
cursos así liberados pueden utilizarse en nuevos bienes y servicios para la 
población. Siempre que los presupuestos jurídicos del proceso de merca-
do se respeten, la libre iniciativa privada prestará abundantes servicios de 
este tipo de bienes habitualmente llamados públicos.  

Ahora bien: ¿qué ocurre con bienes en los cuales no se puede hoy, 
técnicamente, definir sus derechos de propiedad (puesta del sol, fuegos 
artificiales, etc.), y serían por lo tanto “intrínsecamente” no rivales en 
consumo o indivisibles? En esos casos, si bien la dificultad se encuentra 
evidentemente mientras su propiedad no se pueda definir, no hay que ex-
cluir la acción del mercado como “proceso de descubrimiento” (Hayek) 
de nuevas tecnologías que en el futuro permitan definir esos derechos.  

En ese sentido, todo bien material es pues potencialmente privado, de 
acuerdo a su escasez. El único bien que por naturaleza debe ser necesariamen-
te “público” es la justicia, administrada en última instancia por la Corte 
Suprema de Justicia, lo cual coincide con la noción metafísica de bien 
común. 

Estamos tratando de aplicar el principio de subsidiariedad. El Esta-
do no debe hacer aquello que por naturaleza el mercado puede hacer en 
los casos de externalidades y bienes públicos. Hemos visto que el merca-
do puede hacer mucho en estas cuestiones, ya sea a través de la internali-
zación de las externalidades y/o la privatización de bienes considerados 
públicos. Ya vimos que los pasos de este proceso serían los siguientes: a) 
el funcionamiento de un sistema judicial ágil y rápido (el metamercado, sin 
el cual el mercado funciona con dificultad); b) la consiguiente reducción 
de esos costos de transacción; c) la consiguiente internalización de las 
externalidades negativas (esto en la medida en que no haya otros costos 
más altos, lo cual es probable cuanto más ágil y abierto sea el mercado); 
d) el consiguiente estímulo para la definición de nuevos derechos de 
propiedad; e) la consiguiente y concomitante privatización de bienes 
considerados públicos; f) la consiguiente y concomitante acción del pro-
ceso de mercado, como un proceso de descubrimiento (Hayek), en cuan-
to a la creación de nuevas tecnologías adecuadas para la definición de 
derechos de propiedad*21. 

                                                           
*21 En última instancia, este es una teoría tipo “orden espontáneo” de la internalización 
de externalidades negativas y de la privatización de los bienes públicos, esto es, una visión 



 119

Todo lo cual vuelve a mostrarnos que la acción del proceso de mer-
cado, incluso a través de la internalización de externalidades y la privati-
zación de bienes públicos se encuentra al servicio de la función social de 
la propiedad. En efecto, nos acercamos a una época en la cual la super-
población mundial y las nuevas posibilidades tecnológicas demandarán la 
explotación de recursos hasta ahora no aprovechados por la humanidad. 
Tanto el océano, el lecho marino, como el espacio exterior se encuentran 
esperando nuestro trabajo productivo. Si no entendemos que debe fun-
cionar allí también la eficiencia de la propiedad privada, condenaremos a 
millones y millones de personas a la muerte por inanición. Ya lo están haciendo en 
el presente, sin derecho alguno, los gobernantes que por ignorancia esta-
tizan sus recursos y condenan a sus pueblos a la miseria. No lo sigamos 
haciendo en el futuro. 

Desde luego, cabe señalar que, en todos aquellos casos donde debi-
do a las externalidades negativas y/o los bienes de públicos se produzcan 
problemas que afecten directamente al derecho a la vida y/o propiedad 
de las personas, y la acción del proceso de mercado no pueda, al menos a 
corto plazo, solucionar la cuestión, el estado, cumpliendo su misión es-
pecífica de custodiar los derechos del hombre, debe intervenir. Por su-
puesto, cuanto más jurídicamente abierto sea el mercado, esos casos se-
rán raros. Además la intervención del estado en esos casos no debe mo-
nopolizar el bien en cuestión, como tantas veces se ha señalado. 

Cuando veamos el tema de la ecología, tendremos una buena opor-
tunidad para poner en práctica estos principios. Por ahora esperemos 
que se haya comprendido su importancia para una sociedad humanista 
que sea del “futuro”.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                                                                             
austríaca de las explicaciones de Law and Economics que se han dado en un contexto más 
neoclásico. 



 120 

3. Aspectos morales*22   
 

Si bien, hasta ahora, nos hemos concentrado en la demostración de 
la utilidad del mercado para cumplir con la función social de la propie-
dad, el problema moral no ha quedado desatendido, sino más bien lo 
contrario. El sistema de mercado propuesto se adecua, por su propia 
naturaleza, a los siguientes principios morales, que ya hemos visto: 1) 
respeta el derecho natural de libre iniciativa privada en todos los ámbitos 
de la vida social; 2) respeta el principio de subsidiariedad; 3) respeta, con-
forme a los dos puntos anteriores, la dignidad humana; 4) respeta la 
igualdad ante la ley y la ausencia de privilegios; 5) implica la justificación 
moral del origen de la ganancia en el mercado. Estas características son 
ya ventajas morales del sistema de mercado que han estado implícitas en 
el análisis anterior. 

El sistema implica empero, adicionales ventajas. En primer lugar, 
por su propia naturaleza permite el despliegue de los talentos producti-
vos de las personas y de ese modo su papel “co-creador” en la obra 
creadora de Dios, mediante el trabajo productivo. Esto engendra hábitos 
de laboriosidad y cumplimiento de la palabra empeñada. 
                                                           
*22 En el momento de escribir esta sección no habíamos considerado la importancia de 
las críticas de la Escuela de Frankfort al capitalismo como sistema alienante (Horkheimer, 
Adorno, Marcuse, Habermas). Este es un tema muy delicado que se inscribe en la crítica 
a la razón instrumental como eje central de la dialéctica del iluminismo. Es en estos últi-
mos años que nosotros hemos considerado que tanto las críticas de Hayek al racionalis-
mo constructivista como las de Feyerabend la positivismo se inscriben en un tema muy 
poco considerado hasta el momento: una critica al estado iluminista pero no hecha desde 
el neomarxismo, en esa a veces amalgama delicada con cierta interpretación del último 
Heidegger, sino hecha desde lo más profundo del liberalismo clásico, que viene a coinci-
dir con esos autores en la crítica a la alienación del estado moderno (la racionalización del 
mundo de vida) pero concentrando la crítica precisamente en el racionalismo planificador 
de socialismos, intervencionismos y totalitarismos (Popper puede estar en esta línea tam-
bién). Insistimos en que el autor clave al respecto, pero que no tiene nada que ver con el 
neomarxismo, es Feyerabend. Nuestros ensayos al respecto, hasta ahora, han sido: “La 
epistemología y sus consecuencias filosófico-políticas”, Libertas (1998), nro. 29, pp. 163-
181; en “Los orígenes epistemológicos del estado contemporáneo”, op.cit., nota *8, y 
“Crisis de la Civilización, Constructivismo y Burocratización del Mundo de Vida”, Lais-
sez Faire (2001), 14, pp. 43-47. Sobre el tema de Habermas, la alineación y la acción co-
municativa, hemos escrito “Intersubjetividad y comunicación”, Studium (2000), VI, pp. 
221-261. Hemos insinuado la acción comunicativa de los precios y la ubicación de la 
acción económica en estrategias abiertas, de tipo comunicativo, en Epistemología da 
Economia, op. cit. 
 



 121

En segundo lugar, el aumento de la productividad deja libres a re-
cursos que pueden emplearse en todo tipo de actividades que están más 
allá del sistema de rentabilidad. De ese modo existe la posibilidad de fi-
nanciamiento para todo tipo de fundaciones sin fines de lucro y el consi-
guiente despliegue de la iniciativa privada en todo tipo de asociaciones 
(científicas, educativas, deportivas, religiosas, etc.). 

En tercer lugar, el aumento de producción brinda la posibilidad de 
un aumento sostenido del salario real, según el proceso explicado, lo cual 
está íntimamente relacionado con la cuestión de la justicia en la retribu-
ción laboral. De este modo es plenamente posible lograr salarios reales 
altos sin desocupación). 

En cuarto lugar, el progresivo aumento en el nivel de vida permite 
una difusión cada vez mayor de la propiedad. A través del acceso de di-
versos sectores a la función empresaria mediante su propio ahorro y pro-
greso. 

En quinto lugar, tanto el mayor nivel de vida como los mayores ni-
veles culturales permiten la progresiva difusión de la voluntaria copro-
piedad de los medios de producción, sistema cuya ventaja moral es tam-
bién una difusión de la propiedad s nivel empresarial y el desarrollo de 
un papel más activo y responsable en la gestión de los negocios por parte 
de todos los interesados. Este sistema, en la medida que se extiende, im-
plica una transformación sustancial de las relaciones tradicionales em-
pleado-empleador, en sí mismas justas, desde luego. 

En sexto lugar, y como hemos venido señalando, el progresivo au-
mento del nivel de vida produce una progresiva igualación de los niveles 
patrimoniales, de modo que la extrema riqueza o la extrema pobreza 
sean la excepción. Esto es moralmente bueno porque implica una socie-
dad donde las oportunidades son cada vez mayores para la mayor parte 
de la población. O sea que el sistema de mercado permite cumplir con 
las pautas morales que habíamos establecido en el capítulo uno sobre la 
igualdad y desigualdades entre los hombres. 

Debemos ahora tocar uno de las cuestiones más delicadas de todas 
cuanto hemos analizado hasta ahora. Hemos visto que el mercado y el 
consiguiente despliegue de la libre iniciativa privada implica un aumento 
en el nivel de vida, lo cual es el modo de cumplir con la función social de 
la propiedad. Hasta ahora, hemos calificado a tal cosa y sus consecuen-
cias como grandes ventajas morales; pero, sin embargo, muchos no lo 
ven así. Por un lado, en efecto, gran parte de las críticas al mercado libre 



 122 

lo acusaban de la miseria y pobreza de los pueblos. Hemos visto la abso-
luta falsedad de una crítica semejante. Sin embargo, muchos reconocen 
que el mercado libre aumenta el nivel de vida de los pueblos, pero colo-
can al mercado libre como causa de una progresiva degeneración moral 
de las sociedades. Esa progresiva degeneración consistiría en una aliena-
ción moral del hombre, por la cual la persona considera los bienes mate-
riales y su acumulación como el fin de su existencia. De ese modo los 
pueblos van entrando en un progresivo materialismo práctico y en un 
consumismo que privilegia el “tener” sobre el ser. Algunos llegan incluso 
al extremo de decir que no hay diferencia entre las sociedades que respe-
tan el mercado libre y las naciones totalitarias, dado que las primeras so-
meterían a la persona a una esclavitud moral incluso peor que las segun-
das, esclavitud que estaría en ese caso oculta tras una formalidad de liber-
tad. Una posición humanista teocéntrica como la nuestra no puede dejar 
de atender a este problema. 

Vamos a plantear con energía nuestra posición moral con respecto 
al uno de la propiedad. Desde el punto de vista jurídico-positivo, la pro-
piedad habilita a disponer de un bien, y dicha disposición puede mostrar-
se empíricamente mediante un acto externo que acredite que tal persona 
es la propietaria de tal o cual cosa. Si embargo desde el punto de la moral 
y la intención interna de la persona, las cosas son más profundas. Ser 
propietario, desde el punto de vista moral, implica que la persona posee 
las cosas, y no que las cosas poseen la persona. Cuando las persona dis-
pone verdaderamente de las cosas, entonces la persona es “dominada”, 
análogamente, por las cosas, esto es, por un deseo ilegítimo de riqueza 
material, según el cual ésta se coloca por encima de otros valores moral-
mente superiores, como el amor a Dios y al prójimo, con todo lo que 
ello implica. En ese caso la persona se encuentra “dominada” por las 
cosas; la persona no posee las cosas sino que éstas poseen la persona, y 
en eso consiste propiamente la alienación de la persona, el consumismo y 
el materialismo práctico en el que entonces cae. El uso de las riquezas, 
para ser moralmente legítimo, debe ser tal que las riquezas sean utilizadas 
para el perfeccionamiento personal, lo cual incluye necesariamente la 
ayuda al prójimo. Si en el deseo de riquezas entra tal cosa, además de 
otros motivos, entonces ese deseo es plenamente legítimo desde el punto 
de vista moral. 

Es cierto, por ende, que el uso indebido de riquezas origina la inde-
bida alienación. La diferencia que nosotros tenemos con los críticos mo-



 123

rales de la riqueza producida por el mercado libre es, sin embargo, tan 
sutil como esencial. Nosotros reconocemos plenamente este problema 
moral, es más, para nuestra posición humanista teocéntrica, un uso de las 
riquezas que ponga al hombre en contra de su amistad con Dios es parti-
cularmente grave. Pero, precisamente porque nuestra posición antropo-
lógica es el humanismo teocéntrico, sabemos que el origen de los pro-
blemas morales está en la propia naturaleza humana, y no en un sistema. 
Nosotros no ponemos en las estructuras el origen de los problemas hu-
manos, sino en el corazón humano, causalmente anterior a las estructu-
ras, que son frutos más que causas. Es más, hemos asumido la misma 
posición frente al tema del poder político, otro elemento que puede ser 
tan alienante y mal usado como la riqueza, por eso nos pusimos a averi-
guar qué estructura frenaba más los posibles abusos y degeneraciones del 
poder. Con la riqueza sucede lo mismo. Todo consiste en averiguar qué 
sistema maximiza su utilización y evita que los problemas concomitantes 
a la naturaleza humana produzcan graves efectos sociales. 

No tiene sentido atacar al sistema que produce riquezas por el he-
cho de que éstas sean peligrosas para la conciencia del hombre. Con el 
mismo criterio, ataquemos al poder político o a la autoridad como tal, 
por el sólo peligro de su abuso, o condenemos totalmente a la sana fun-
ción sexual por el peligro de su degeneración en lujuria. Santo Tomás 
escribió en el siglo XIII que no todo acto sexual es malo; en este siglo 
parecería que hay que recordar que no todo acto sexual es bueno. Pero 
con la riqueza, algunos asumen una actitud tan condenatoria como con el 
tema sexual en épocas pasadas. Parecería que hay que demostrar que no 
toda acumulación de riqueza es mala. Es increíble que se tenga que insistir 
en lo obvio. Con el mismo criterio, deberían prohibirse los restaurantes, 
porque en ellos puede caer la gula. Debería decirse que los restaurantes son 
pues alienantes y generadores del consumismo materialista. Claro, no son 
los restaurantes los generadores del mal uso de la comida, sino el corazón 
humano. Lo mismo ocurre con los sistemas generadores de riqueza. 

 Se olvida en este tema la inmoralidad absoluta de la miseria genera-
lizada, en la cual millones y millones de personas mueren de hambre, o 
padecen malnutrición constante, enfermedades, condiciones de higiene 
pésimas, endemias habituales, etc. Tal era la condición de casi toda la 
humanidad no poco tiempo atrás, hasta que los sistemas de mercado 
libre comenzaron a expandirse. Tal es la situación en la que viven todavía 
hoy muchos pueblos cuyos gobiernos impiden el desarrollo de la libre 



 124 

iniciativa privada. ¿Son esas situaciones acaso, conformes con el derecho 
a la vida? ¿Son acaso conformes con el destino universal de los bienes? 
¿Son acaso conformes con los planes de Dios? Los que sostienen que el 
mercado libre es necesariamente alienante por su abundancia, deberían 
coherentemente proponer la vuelta a las condiciones de miseria extrema 
para la gran mayoría de los seres humanos. ¿O creen que un sistema so-
cial ideal es aquél donde un grupo de funcionarios estatales dicta a cada 
persona hasta dónde debe consumir y hasta dónde no? 

Ningún sistema puede, desde luego, anular los problemas morales 
concomitantes a la naturaleza humana. Pero, como dijimos tantas veces, 
la ley humana se establece para una multitud de hombres, la mayoría de 
ellos no perfectos en la virtud. Habrá pues siempre muchas personas que 
quieran ganar sus riquezas sin importarle su prójimo y utilizarlas luego 
con idéntica actitud. Ahora bien, la cuestión es qué sistema minimiza los 
riesgos de dicha actitud. Cuando no impera un mercado libre, entonces 
el modo de conseguir riquezas es a través de los favores y privilegios del 
gobierno, lo cual implica obtener riquezas a costa de las de otro, lo cual 
es evidentemente inmoral. En un mercado libre, en cambio, con igualdad 
ante la ley y ausencia de privilegios, la propia ganancia se consigue sólo 
brindando un buen servicio al prójimo. La intención de obtener riquezas 
no es necesariamente egoísta. Puede ser para ayudar a la propia familia, 
para colaborar en una causa religiosa, o para ayudar al prójimo a través 
de instituciones de beneficencia. Pero vamos a suponer que una persona 
obtiene legítimamente su ganancia pero la emplea sólo para sí, sin preo-
cuparse por su prójimo. En ese caso, debemos aplicar otro principio: la 
ley humana no puede penar todo lo penado por la ley natural. Si una per-
sona no dona parte de sus bienes a instituciones de beneficencia, eso es 
contrario a la generosidad, pero no a lo requerido por la estricta justicia; 
luego, no puede ser penado por la ley humana. ¿Qué sucedería si se hi-
ciera lo contrario? ¿Qué sucedería si los funcionarios del gobierno estu-
vieran autorizados para decir a los ciudadanos a dónde dirigir sus bienes, 
“obligándolos” a ser generosos? Pues que las inversiones, en ese caso, 
descenderían totalmente, generando con ello la miseria que esa actitud 
pretendía solucionar. Y esto cabe señalar la ingenuidad de creer que los 
funcionarios estatales sean necesariamente los “generosos”, cuando son 
más que seres humanos iguales a los particulares, a los que se quiere ha-
cer generosos a la fuerza. 



 125

Debemos seguir profundizando esta cuestión. El psicoterapeuta 
vienés Víctor Frankl ha desarrollado la tesis de que el hombre, cuando 
no encuentra el sentido de su existencia, puede desarrollar una especie de 
neurosis que él denomina “neurosis noógena”82. En nuestro planteo an-
tropológico, ha quedado claro que el sentido último de la existencia hu-
mana es Dios. Ahora bien: una de las posibles salidas de la neurosis a la 
que aludía Frankl puede ser, efectivamente, un escapismo en el consumo 
de bienes materiales, en los cuales se puede encontrar una forma de olvi-
do o “silenciador” de la conciencia que clama constantemente por el te-
ma de Dios. Como es obvio, este tipo de alienaciones pueden ser más 
frecuentes en las sociedades ricas que en las pobres, pero ello no implica 
que se deba condenar a las sociedades ricas en cuanto tales, por los mo-
tivos expuestos. Por otra parte, nosotros estamos hablando de una socie-
dad libre y no sólo de un “mercado” libre. Y una sociedad libre es una 
sociedad donde se respetan a los vínculos familiares en los cuales la per-
sona se nutre de los valores morales que le permiten encontrar el sentido 
de su existencia. Volveremos a esto más adelante. Por ahora digamos que 
no es una sociedad libre aquélla donde el estado toma a su cargo las fun-
ciones que propiamente corresponden al ámbito familiar: la educación, la 
seguridad social, el cuidado de la vejez. Cuando el estado avanza en esas 
materias, con el retroceso de la importancia de los vínculos familiares, es 
muy probable que los valores morales de una sociedad desciendan, con 
el consiguiente aumento probable de las neurosis noógenas, si además el 
estado no ha frenado todavía la acumulación de capital. Es más: el avan-
ce de las actividades del estado en muchas áreas de la vida está generada 
en muchos casos, precisamente, por las neurosis existenciales por las 
cuales las personas no quieren cargar sobre sus hombros la inevitable 
tarea de ser dueños de su destino –en el sentido descrito en el capítulo 
uno- y ser responsables del curso de su vida, exitoso o no. Las personas 
llaman en ese caso al funcionario estatal para que le quite la desagradable 
tarea de tomar sus propias decisiones; vana ilusión, porque en ese caso 
están diciendo y pidiendo su propia esclavitud. Los totalitarismos del 
estado de providencia tienen su origen, pues, muchas veces en este tipo 
de neurosis. Por ende, en la medida que dichos trastornos de la persona 
tengan cabida en una sociedad libre, vana solución será aquella que pro-
ponga aumentar la intervención del estado para que la s personas dejen 
de tener esos trastornos. Al contrario, se intensifican. Si hay totalitaris-
                                                           
82 Véase su libro Ante el vacío existencial, Barcelona, Herder, 1986, Cáp. 8. 



 126 

mos en el futuro, (preanunciados ya por los estados que controlan una 
gran parte de áreas tales como educación, salud y seguridad social –áreas 
muy importantes, precisamente-) no serán como el totalitarismo horro-
roso y cruel de los campos de concentración nazis. Serán más sutiles y 
ocultos: serán campos de concentración analgésicos, sin dolor físico, donde 
las personas habrán perdido su libertad a cambio de vender su vida a los 
poderes del estado, con la ilusión de obtener una felicidad y seguridad 
absolutas. La persona se dejará tratar y será tratada como un canario, con 
la ridícula pretensión de obtener del estado –esto es, otras personas- lo 
que únicamente puede obtener en Dios. Nada más inmoral desde nues-
tro punto humanista teocéntrico. Tal es el “Estado tutelar” descrito por 
de Tocqueville67b Y a las personas que descubran la trampa en la que 
habrán caído, les será después muy difícil salir de la jaula que voluntaria-
mente solicitaron. 

Es una situación de libre iniciativa privada, pues, que las personas 
son estimuladas a asumir responsabilidad de ser dueños de su vida y, por 
ende, responsables de su éxito o fracaso, como corresponde a su natura-
leza de personas. Los casos que se produzcan de alienación, en una so-
ciedad libre, con vínculos familiares sólidos y un estado que custodie 
eficazmente la libertad, no serán solucionados con autoritarismo, del 
signo que fueren. El despotismo -antropológicamente definido como la 
peligrosa pretensión de ser Dios desde el poder-, tanto como su petición 
o aceptación, es también un resultado de la neurosis noógena83.  

Concluyamos: no es el mercado libre, por ende, el causante de pro-
blemas morales tan viejos como el hombre mismo, que surgen del cora-
zón humano y cuyos efectos se sufren en todos los sistemas. Hemos vis-
to que el mercado libre minimiza –no elimina, obviamente- esos proble-
mas, no porque transforme el corazón humano –eso sólo compete a 
Dios-, sino porque sus estructuras legales están pensadas para seres hu-
manos corrientes –ni santos ni demonios- de igual modo que las estruc-
turas del poder político bajo la democracia constitucional. 

Pero, por si no quedó claro, cabe reiterar: el “mercado” libre es para 
nosotros una parte de la sociedad libre, que incluye relaciones familiares 
sólidas, y sociedades intermedias fuertes, no perturbadas –tampoco arti-
ficialmente estimuladas- por la legislación del estado. Es contrario a las 

                                                           
67b Véase Lukacs, J., op. cit. 
83 Véase Frankl, V.: La psicoterapia al alcance de todos, Herder, Barcelona. 1985.  



 127

premisas de nuestro humanismo teocéntrico pretender un mercado libre 
sin una sociedad libre. 

Dos aclaraciones finales en este punto. Primero, cabe reconocer que 
la publicidad de bienes y servicios plantea a veces problemas morales 
graves. Su resolución queda dentro de la cuestión de la moral pública, 
que veremos después, aunque por ahora digamos que la publicidad es 
uno de los termómetros que indica el grado de conciencia moral de una 
sociedad. Pero, como decimos, analizaremos esta cuestión más adelan-
te.84 Segundo, se nos puede decir que, aunque no se cuestione moral-
mente la producción de riqueza en cuanto tal, sí hay graves reparos mo-
rales que hacer al hecho de que haya regiones ricas al lado de otros secto-
res de la población paupérrimos. Y es cierto; nos referiremos a esa cues-
tión al tocar el tema internacional y el problema de la redistribución de 
ingresos. 
 
4. El contexto internacional*23  
 

Un humanismo que sea “del futuro” no puede desatender las cues-
tiones de la comunidad internacional. Si hoy todo el planeta está interre-
lacionado, si ya no quedan prácticamente pueblos aislados del contexto 
mundial, dicha situación tenderá a intensificarse en el futuro. Pero ello 
no debe limitarse a la sola comunicación mutua; sería deseable que todos 
los pueblos del mundo se unieran bajo comunes ideales de respeto a los 
derechos del hombre y el mutuo intercambio de su libre iniciativa. A pe-
sar de las organizaciones internacionales, estamos muy lejos de ese obje-
tivo, tanto de su comprensión como en su vivencia práctica. En el futu-
ro, en el próximo siglo, este problema será mayor: si el planeta no logra 
unificar sus valores bajo la común bandera de los derechos del hombre y 
la libre iniciativa, la tensión mundial será terrible. Ante el aumento de la 
población, el hambre y la miseria serán mayores, y a eso se agregará la 
falta de capital y tecnología para renovar recursos naturales que ya se ha-

                                                           
84 De todos modos, no podemos dejar de manifestar nuestro asombro por el hecho de que 
muy frecuentemente personas de formación escolástica son las más propensas a pensar que 
la publicidad anula la libertad del hombre, cuando por su formación saben perfectamente 
que los condicionamientos “condicionan” pero no anulan el libre albedrío, dado que ningún 
bien finito determina absolutamente a la voluntad. Sobre este tema, ver nuestro artículo “El 
libre albedrío y sus implicancias lógicas”, en Libertas No2, mayo de 1985. 
*23 Ruego al lector que tenga en cuenta, al leer esta sección, las aclaraciones efectuadas en 
la introducción para esta edición, escrita en el 2002. 



 128 

brán agotado. Urge pues convencer a nuestros semejantes que abando-
nen las barreras ideológicas que les impidan ver a los derechos del hom-
bre y a la libre iniciativa como el único camino a la paz y la prosperidad 
en el siglo venidero. 

El marxismo sigue siendo el principal obstáculo para la cooperación 
internacional*24. El marxismo había predicho que en las naciones capita-
listas el nivel de vida de las masas sería cada vez menor (teoría de la pau-
perización creciente). Sucedió exactamente lo contrario, además de ser 
refutada la teoría de la explotación marxista a nivel teórico85. La libre 
iniciativa privada, al fomentar las inversiones y la acumulación de capital 
a un ritmo mayor que el crecimiento de la población, produce un aumen-
to constante en la demanda de trabajo y un consiguiente aumento soste-
nido del salario real86. El marxismo resultó, pues totalmente falaz, tanto 
en la teoría como en la práctica. 

Sin embargo, como todas las ideologías cerradas, inmunes a la lógi-
ca y a los hechos que las contradicen, el marxismo desarrolló una expli-
cación frente al importante hecho que lo refutaba*25. Las naciones libres 
han generado riqueza para sus habitantes, es cierto, pero a costa de la 
pobreza de los países pobres. De ese modo, el marxismo trasladó su teo-
ría de la explotación y pauperización al nivel internacional, tratando con 
ello de explicar, inteligentemente, lo que a nivel de cada nación libre sería 
inexplicable para el marxismo. Según esta moderna versión de la teoría 
de la explotación, la causa de la riqueza de las naciones ricas es la pobreza 
de las naciones pobres, que serían explotadas por las primeras; de ese 
modo, la lucha de clases sigue vigente a nivel internacional. 

Hemos tratado, en otras oportunidades, a esta cuestión de un modo 
más técnico87. Además, muchos autores dedicados a la doctrina social de 

                                                           
*24 Como dijimos en la introducción citada en la nota anterior, no nos estamos refiriendo 
ahora a la ex Unión Soviética ni entonces, tampoco, fundamentalmente a ella, sino a las 
teorías marxistas de la pauperización creciente del capitalismo, que siguen plenamente 
vigentes como creencia cultural. 
85 Véase Bohm-Bawerk, E.von: La teoría de la explotación, Unión Ed. Madrid, 1976. 
86 Véase Mises: op. cit. 
*25 Nuestros posteriores estudios de Kuhn y Feyerabend nos han convencido de que ni 
en ciencias sociales ni en ciencias naturales cabe hablar de hechos que contradicen teo-
rías, sino de mejores teorías vs. peores teorías. 
87 Véase nuestras obras: Introducción a la Escuela Austríaca de Economía, Centro de Estudios 
sobre la Libertad, Buenos Aires, 1981; Economía de mercado y doctrina social de la Iglesia, op. 
cit.; “La economía de mercado y el desarrollo en América Latina”, en La capital, Rosario, 
28 de setiembre de 1985; y “La teoría estructuralista”, en Ideas sobre la Libertad, Buenos 



 129

la Iglesia han sabido reconocer a esta tesis como parte esencial de las 
teologías marxistas de la liberación88. Pero el interés filosófico-político de 
este problema reside principalmente en dos cuestiones. Primero, obser-
vemos que se trata de un esquema típicamente dialéctico, que trata de 
explicar un proceso social –en este caso, el desarrollo- a través de un nece-
sario conflicto. Falsa es la dialéctica hegeliana que sustenta tal cosa, y 
quienes aceptan este planteo, diciendo que no son marxistas, no advier-
ten que están aceptando el modo de pensar típico de la filosofía marxista. En 
segundo lugar, debemos tener en cuenta las desastrosas consecuencias de 
esta teoría a nivel de convivencia entre los pueblos: fomenta las guerras 
entre diversas naciones y estimula la autarquía económica, con el conse-
cuente descenso en el nivel de vida de los pueblos que la practican. Las 
personas muertas de hambre en el llamado Tercer mundo son la conse-
cuencia directa de estas ideologías asesinas. 

Colocar a la acumulación de capital en una nación como la causa de 
la pobreza de otra nación, es ignorar completamente el proceso de formación de 
capital. Justamente, en las economías con inversión y acumulación de ca-
pital, la riqueza generada implica necesariamente haber ofrecido más bie-
nes y servicios en el mercado y haber elevado el salario real, merced al 
proceso explicado. La acumulación de capital implica el rol empresarial; 
este implica la inversión, la cual requiere del ahorro, que es estimulado 
siempre que se respete la libre iniciativa privada. Las naciones que han 
aumentado su riqueza lo hacen pues porque respetan el derecho a la libre 
iniciativa. Los teóricos de la dependencia afirman que las naciones po-
bres se ven obligadas a vender materias primas a bajo precio y a comprar 
productos manufacturados caros, con lo cual sus términos de intercam-
bio se deterioran, produciéndose con ello dependencia del país pobre 
con respecto al rico. Confunden de ese modo, totalmente, la causa con el 
efecto. Esa situación no es causa del subdesarrollo, sino efecto del mismo. 
Si las naciones pobres no se industrializan, y sólo se dedican a exportar 
materias primas, es porque sus gobiernos frenan constantemente la acu-

                                                                                                                             
Aires No 36, 1978, y, además, el lector puede encontrar buenos comentarios críticos de 
esta tesis marxista Bauer, P. T.: “Sociedades capitalistas y Tercer Mundo”, en Estudios 
Públicos, Santiago de Chile, No 25, 1987; Novak, M., op. cit., caps 16, 17 y 18; Pinedo, F.: 
La Argentina, su posición y rango en el mundo, Sudamericana, Buenos Aires, 1971, cap. XVI; y 
García Martínez, L.: Teoría de la dependencia, Emecé, Buenos Aires, 1976. 
88 Véase Palumbo, C. E.: “Teología de la liberación”, en La Prensa, Buenos Aires, 12 de 
abril de 1986. (*26: Nos referíamos principalmente a Gutiérrez y Boff, si bien no hemos 
seguido estudiando la evolución posterior de sus escritos). 



 130 

mulación de capital, a través de la inflación, los impuestos progresivos y 
confiscatorios, las reglamentaciones asfixiantes de la iniciativa privada (o 
protecciones corporativas de la misma); empresas estatales monopólicas 
e ineficientes, etc. todo lo cual es de exclusiva responsabilidad de los go-
biernos y quienes apoyen a tales políticas. La causa de la pobreza de las 
naciones pobres reside pues en sus propias políticas económicas que im-
piden el desarrollo de la iniciativa privada. De lo único que dependen es 
de su propia ignorancia y cerrazón ideológica. Y lo pagan los pueblos, 
que por ello padecen todo tipo de miserias y sufrimientos. 

Empeora totalmente la situación la existencia de instituciones tales 
como “Fondo Monetario Internacional”, “Banco Mundial”, que se dedi-
can a fomentar el estatismo a nivel internacional. Sus préstamos son de-
rivados hacia los gobiernos, quienes los utilizan para aumentar su poder y 
su burocracia. Cuantos más préstamos reciben, más aumentan las empre-
sas y proyectos del estado, y más se frena la libre iniciativa. Los gobier-
nos utilizan además el sistema del endeudamiento externo como un mé-
todo para salvar sus déficits y sus pérdidas, sumiendo con ello a las rela-
ciones económicas internacionales en un verdadero caos financiero. Y 
para colmo de la confusión, muchos piensan que tales prácticas –esto es, 
“F.M.I.”, deuda externa- son producto del “capitalismo”. Como bien lo 
ha señalado Peter Bauer, esos préstamos intergubernamentales son 
CAUSA del subdesarrollo, no su solución*27. 

Volvemos a reiterar que, si todo esto no se rectifica, el siglo XXI 
puede presentar características verdaderamente dramáticas. Para evitarlas, 
todos los pueblos deben unirse a través de un intercambio libre practica-
do bajo la libre iniciativa de sus ciudadanos. No debe ser el gobierno X 
quien comercie con el gobierno Z, sino el ciudadano A del país X con el 
ciudadano B del país Z. No habrá en ese caso desequilibrios en las ba-
                                                           
*27 Resulta casi pecar por insistencia, a esta altura de la cuestión, decir que, como decíamos 
en la introducción, situaciones tales como Argentina 2002 son una lamentable y terrible 
corroboración de estas cuestiones, ya vigentes de manera plena en 1989 pero que aún no 
habían explotado. Insisto también en que los funcionarios de dichos organismos internacio-
nales están formados en paradigmas neoclásicos que ignoran ab initio el problema de la esca-
sez y quieren ignorar desde el principio al fin de su carrera académica las tesis liberales clásicas de 
Mises y Hayek. Si alguno quiere una corroboración de esa actitud, repárese simplemente en 
las recomendaciones dadas en el 2002 por los funcionarios del FMI a la Argentina, entre 
ellas, que se mantenga la confiscación y expropiación cuasi-soviética de los fondos deposi-
tados en pesos y en dólares, idea iniciada por los funcionarios de saco y corbata del go-
bierno de De la Rúa y seguida y profundizada por los funcionarios de Duhalde, que no son 
precisamente los “descamisados” de la mitología peronista. 



 131

lanzas de pagos ni deudas externas, porque los intercambios internacio-
nales serán en ese caso privados y los gobiernos no se deberán entre sí un 
centavo. El desarrollo y las mayores oportunidades para todos florecerán 
por doquier. La paz mundial se consolidará y un común sentimiento de 
pertenecer a una sola humanidad se afianzará; y no porque los hombres se 
harán milagrosamente buenos, sino por el mutuo interés de sus relaciones 
comerciales, las cuales necesitarán la paz para su eficiente desarrollo. Nada 
de esto es imposible ni utópico. Sólo las ideologías han convertido en casi 
imposible lo que de otro modo sería lo habitual. En el siglo XVIII, la eli-
minación mundial de la esclavitud también sonaba utópica. 

Puede la humanidad tardar mucho en convencerse de que el libre 
intercambio internacional es el orden natural que Dios ha establecido en 
la sociedad humana. Pero cada niño que caiga, muerto por el hambre y la 
enfermedad en hacinamientos malolientes, será el testimonio mortal de 
tan terrible equivocación*28. 
 
5. Una propuesta para América Latina 
 

Lo que dijimos vale para todo el mundo y, por ende, también, para 
América Latina. En ese sentido, lo que propondremos será tan sencillo y 
poco original como efectivo. Sus pueblos parecen estar convenciéndose 
lentamente de las ventajas de adoptar democracias constitucionales esta-
bles como forma de gobierno. Es el momento, entonces, de pensar en 
un mercado común latinoamericano, verdaderamente practicado y no sólo 
declamado, bajo la efectiva adopción de la libre iniciativa privada y el 
libre intercambio, sin ningún tipo de barreras, entre todos sus pueblos. 
Alberdi ya hablaba de lo mismo, hace ya 145 años atrás.73b Sólo ese será 
el camino hacia el desarrollo de este continente. Incluso, bajo este libre 
intercambio y la adopción de democracias constitucionales por parte de 
todas sus naciones, estaría dadas las condiciones para pensar en los Esta-
dos Unidos de América Latina. Pero no debe ésta cerrarse hacia los otros 

                                                           
*28 Creo que estas palabras tienen, en la Argentina del 2002, singular relevancia, cuando 
muchos argentinos parecen haberse dado cuenta del terrible flagelo de la desnutrición 
infantil. El otro “flagelo” es atribuirlo a la política “liberal” de Menem, cuando él no fue 
más que un sutil continuador de las décadas de socialismo corporativista inaugurado por 
Perón, (excelente discípulo de Mussolini), quien encontró, a su vez, las alfombras desple-
gadas culturalmente por un autoritarismo endémico que afectó a estas tierras desde la 
época de la colonia y el caudillismo y que Alberdi, lamentablemente, no pudo frenar. 
73b Véase su tesis La unidad de América Latina, ed. Graciana, Buenos Aires, 1974. 



 132 

pueblos, y este mercado común no debe concebirse en oposición dialéc-
tica con otros mercados. De ese modo podrá incorporar todos los pro-
ductos, capitales y tecnologías que otras personas de otros pueblos pue-
dan ofrecer, y viceversa. El resultado será la progresiva elevación del ni-
vel de vida de sus pueblos, que ha sido hasta ahora sistemáticamente fre-
nado por la coherente combinación de ideologías marxistas con ideolo-
gías nacionalistas xenófobas. Por supuesto, nada de esto impide que 
América Latina se ubique en el mundo bajo características culturales 
propias, que fluirán libremente en la medida que se respeten los derechos 
de sus ciudadanos. Pero sobre esta cuestión volveremos más adelante, 
hacia el final de nuestras reflexiones. 
 
6. La redistribución de ingresos. Análisis de la posición 
     de  J. Rawls*29  
 

Ahora concentraremos nuestra atención en un tema que segura-
mente ha pasado muchas veces por la mente del lector. En efecto, se nos 
puede decir que hasta ahora hemos hablado de la producción pero no de 
la distribución. Veamos entonces de qué modo un sistema como el que 
proponemos atiende los problemas que genera la distribución de los in-
gresos. Este tema debe plantearse, términos clásicos, como el problema 
de la justicia distributiva, que va del bien común a las personas. Dado 
que quien se ocupa del bien común es el estado, la justicia distributiva 
corresponde propiamente al estado89, en cuanto éste distribuye sus recur-
sos –que obtiene vía impuestos- según sus actividades específicas, de las 
cuales ya hemos hablado. Luego, el tema de la justicia distributiva en sen-
tido estricto ya ha sido resuelto en nuestro esquema conceptual general. 

Queda sin embargo el tema de la justicia distributiva en sentido aná-
logo, cuestión de la cual ya hemos hablado algo al tocar la cuestión de los 
derechos sociales. Esto es, ¿hay una distribución análoga en el proceso 
de mercado que sea justa? Nuestra respuesta es sí. 

Decimos, análoga por cuanto en este caso el agente distribuidor no 
es el estado ni una persona en particular, sino el proceso de intercambios 
                                                           
*29 El análisis que hacemos de la obra de Rawls está basado sobre todo en los temas so-
cioeconómicos de su obra de 1971. Era 1989 y aún no había salido su gran obra de 1993 
y, además, el tema político en Rawls no era nuestro interés. Ahora sí, pero no es el mo-
mento. Estamos trabajando en ello. 
89 Véase Chafuen, A.: “Justicia Distributiva en la Escolástica Tardía”, en Estudios Públicos, 
No 18. 



 133

de bienes y servicios. Hemos visto que en este proceso, cada participante 
obtiene sus recursos en la medida que satisfaga satisfactoriamente las 
necesidades de la demanda. Esto se da tanto en el empresario-promotor 
propiamente dicho como en el rol empresarial afín a todos los factores 
de producción. Un cirujano obtendrá recursos en la medida que sus ser-
vicios sean demandados; lo mismo vale para un productor agropecuario, 
como para un productor de maquinarias, como para un ahorrista90. Co-
mo vemos, cada participante en el proceso de mercado recibe en la me-
dida que da lo demandado. Cada uno recibe en tanto que da. ¿Es esto 
justo? Sí, porque, en términos clásicos, esto implica que, analógicamente, 
cada uno recibe del bien común –en tanto este proceso forma parte de 
él- en la medida en que DA al bien común. Lo cual implica que la justicia 
distributiva se justifica en este caso por una justicia legal previa. La justi-
cia legal, recordemos, es lo que las partes deben al bien común; propia-
mente se da en el impuesto; análogamente, en los servicios que ofrece-
mos con nuestro trabajo productivo. Por ende, producción y distribución 
se encuentran en este caso íntimamente unidos. Cada uno recibe en la 
medida que da, de acuerdo a su trabajo. Esto es justo porque correspon-
de a la justicia legal: nadie debe exigir algo del bien común si no ha cola-
borado con él, lo cual es doblemente justo, además, porque corresponde 
a lo que expresamos anteriormente, cuando dijimos que la persona no es 
un canario que recibe las cosas gratuitamente sin la mediación de su tra-
bajo productivo. La productividad es, pues, criterio fundamental de justi-
cia distributiva analógica91. Ya hemos aclarado que el Estado atenta con-
tra este proceso cuando perturba al bien común con políticas que impi-
den que el trabajo productivo rinda sus frutos para aquellos que trabajan 
con empeño y honestidad, como sucede con la inflación, los impuestos 
confiscatorios, los controles paralizantes, la estatización generalizada, etc. 
Ya hemos aclarado, además que el estado es el único causante de de-
socupación cuando fija los salarios por arriba de la productividad del 
trabajo. No se puede hablar de desocupación, sin embargo, cuando al-
guien insiste en producir algo no demandado, pues pedir en ese caso una 
protección especial que mantenga a tal oferente en el mercado es atentar 

                                                           
90 Estamos expresando en lenguaje común lo que en la escuela austríaca de economía es 
denominado “productividad marginal de los factores de producción”. 
91 Véase el tema de la productividad como criterio moral en Messner, J.: Ética social y 
aplicada, Rialp. Madrid, 1967; también nuestra obra Economía de mercado y doctrina social de la 
Iglesia, op. cit., Cáp.. 4. 



 134 

contra el principio moral de la primacía del bien común. Y vimos tam-
bién que el sistema permite, dada su alta productividad, generar recursos 
que pueden ser utilizados en trabajos que se mantengan con independen-
cia del sistema de rentabilidad, a través de fundaciones sin fines de lucro, 
que surgen merced a la libre asociación, para todo tipo de actividades 
(deportivas, científicas, educativas, religiosas, artísticas, etc.). 

Todo lo anterior implica la siguiente conclusión: dado que los pun-
tos de partida del sistema son justos, sus resultados también lo son, pues 
ninguna injusticia se deriva de una situación justa. 

(Debemos ahora responder a una posible objeción técnica. Muchos 
están convencidos de que el mercado fija el valor de los factores de pro-
ducción en su productividad marginal sólo en condiciones de competen-
cia perfecta, las cuales no se dan en el mercado real, luego… Pero esta 
objeción se basa en un supuesto falso. Como ya dijimos, la teoría del 
proceso de mercado NO se basa en los presupuestos de la competencia 
perfecta. Sus presupuestos –ya vistos- nada tienen que ver con ello, y 
permiten deducir la tendencia del proceso a la situación perfecta, sin al-
canzarla nunca. Luego, en el proceso de mercado el precio de los facto-
res de producción tiende a acercarse a su productividad marginal, y ese 
acercamiento es precisamente eliminado y/o distorsionado en la medida 
que el estado intervenga en el proceso.)*30 

                                                           
*30 Este tema, que entonces pusimos entre paréntesis, nos parece cada vez más importan-
te. Si se parte de que el salario justo es igual a la productividad del trabajo (punto de par-
tida bastante bueno) pero, a su vez, se razona desde el modelo de competencia perfecta, 
el resultado “perfecto”, desde un punto deductivo, será pedir la intervención del estado. 
¿Por qué? Precisamente porque en ese caso se sabe que los mercados reales no se ajustan 
al modelo, y entonces son necesarias las políticas re-distributivas del gobierno para acer-
car el mercado real al ideal. Y es justamente Rawls quien razona de este modo: “Accept-
ing the marginal productivity theory of distribution, each factor of production receives an 
income according to how much it das to output (assuming private property in the means 
of production) (….) Therefore to some writers the precept of contribution has seemed 
satisfactory as a principle of justice (Rawls cita aquí a J.B.Clark). Y continúa: “It is easy to 
see, however, that this is not the case. The marginal product of labor depends upong 
supply and demand (….) There is no presumption, then, that following the precept of 
contribution leads to a just outcome unless the underlying market forces, and the availa-
bility of opportunities which they reflect, are appropriately regulated” Y concluye más 
abajo: “It may be objected to the proceding account of the common sense (se refiere a la 
intuición entre justicia y productividad) precepts and to the idea of pure procedural jus-
tice that a perfectly competitive economy can never be realized. Factor of productions 
never in fact received their marginal products, and under modern conditions anyway 
industries soon come to be dominated by a few large firms. Competition is at best imper-



 135

¿Debe entonces el estado redistribuir los recursos? A la luz de todo 
lo visto, la respuesta es negativa. Por otra parte, como enfatizaremos más 
adelante, en la medida que servicios tales como seguridad social, jubila-
ción, etc., se consideren parte de esta cuestión, debemos aclarar que no 
hay ningún motivo, dadas las razones ya expuestas al tocar la subsidiarie-
dad del estado, para que dichos servicios no puedan ser proporcionados 
por la iniciativa privada, la cual puede competir perfectamente otorgando 
servicios de seguros médicos, jubilaciones, etc. Además, que el estado 
monte un servicio de seguridad social y redistribuya los ingresos masi-
vamente vía impuestos progresivos, tiene varios graves inconvenientes. 
Desde el punto de vista moral, eso genera la absorción de la persona por 
parte de un estado que la cuida totalmente, generando su irresponsabili-

                                                                                                                             
fect and persons receive less that the value of their contribution, and in this sense they 
are exploited” (Ver A Theory of Justice, op. cit.,pp. 308-309). Este es un excelente ejemplo de 
los errores que se producen por manejar el modelo de competencia perfecta. Rawls concluye límpida-
mente que, dado que oferta y demanda no se ajustan de modo perfecto, el ingreso no es 
justo y en ese sentido los trabajadores son explotados. Ahora bien, precisamente el eje 
central de la escuela austríaca es explicar que el punto de partida del análisis del proceso 
de mercado es lo contrario: la certeza de que oferta y demanda actúan en imperfecta 
coordinación, dado el conocimiento imperfecto y disperso de oferentes y demandantes. 
Pero, con los precios libres y condiciones jurídicas de libertad de entrada al mercado, el 
proceso tiende al equilibrio pero sin alcanzarlo nunca. Entonces, la conclusión es la con-
traria a la de Rawls. Si el estado interviene, falseando las señales del mercado, desajusta 
aún más este ya imperfecto proceso. Oferta y demanda de trabajo tienden a acercarse a su 
productividad marginal en la medida que el mercado tenga libertad de entrada. O sea que 
cuanto más libre sea el mercado en tanto a las condiciones jurídicas que el proceso de 
mercado establece, más justo será el salario. Esto es básico cuando se producen discusio-
nes en tanto al salario justo, y por eso decíamos 17 años atrás: “...Reafirmado este punto, 
podemos entonces con más claridad analizar lo siguiente: ¿no es acaso el mismo Juan 
XXIII quien dice que el salario no debe quedar librado a la libre concurrencia? Nueva-
mente, téngase en cuenta todas las precisiones que con respecto a la “libre concurrencia” 
hemos hecho en el cap. 3 (nos referíamos precisamente al proceso de mercado vs. com-
petencia perfecta); y, además, obsérvese que seguidamente de decir tal cosa Juan XXIII 
establece las ya citadas condiciones de justicia, entre las cuales pone, en primer lugar, el 
aporte de cada uno al proceso productivo. Y entonces, desde el punto de vista técnico-
económico, debe decirse que, cuando la economía funciona del modo descripto en el 
cap. 3 (igualdad ante la ley; ausencia de privilegios protectores) el valor de los factores de 
producción en el mercado tiende a establecerse en el nivel de su productividad marginal, 
precisamente aquel aporte de cada uno al proceso productivo –en lenguaje menos técni-
co-; y hemos visto también que el considerar a la productividad como criterio en la justi-
cia de los salarios no es contradictorio con la dignidad de la persona” (Zanotti, Gabriel J.: 
Economía de mercado y Doctrina Social de la Iglesia; Ed. de Belgrano, Buenos Aires, 
1985, pp.75-76). 



 136 

dad y el debilitamiento de los lazos familiares. En segundo lugar, el servi-
cio como todo servicio estatal, no podrá medirse en su eficiencia, al ope-
rar fuera del mercado; pero este inconveniente es secundario en relación al 
primero, esto es, los problemas morales del estado de providencia son in-
dependientes de la eficiencia o no de sus servicios). En tercer lugar, en la 
medida que tales servicios sean sostenidos con impuestos progresivos a la 
renta, se generará más pobreza, pues tales impuestos desalientan la inver-
sión y gravan recursos que podrían haber sido destinados al ahorro, con lo 
cual generan un menor nivel de vida. Sacarle a “los ricos” en una medida 
proporcional a sus ganancias, para darle a “los pobres”, sólo genera más po-
breza, paradójicamente para quienes implementan tales políticas. 

El modo humano de solucionar la pobreza es, luego, brindar a las personas un 
marco social adecuado para que por ellas mismas puedan elevar su nivel de vida por 
medio de su trabajo productivo. Lo demás no es humano; es tratar a las per-
sonas como canarios, eliminarles su sentido de responsabilidad, desalen-
tar los lazos familiares y destruir, con todo ello, toda auténtica dignidad 
humana y libertad. Para colmo, la ilusión de que el estado podrá producir 
maná del cielo genera la peor de las desilusiones: advertir que todos he-
mos caído en una jaula, con la excusa de la seguridad y la abundancia, 
donde a la pérdida de la libertad se suma una completa miseria. Libertad 
y abundancia van de la mano. Totalitarismo y pobreza, también. 

Es obvio que con este sistema no todos tendrán la misma cantidad 
de bienes. Hemos tocado este punto anteriormente y nada hay que agre-
gar al respecto. 

Queda, sin embargo una cuestión muy importante. Nuestra argu-
mentación sobre los prejuicios de la intervención del estado en la redis-
tribución de ingresos ha sido basada sobre todo en la justicia del progre-
so personal a través del propio trabajo. Hemos visto, basado en ello, la 
injusticia absoluta de las políticas del estado que impiden esa libre inicia-
tiva y generan además desocupación. Pero, ¿qué ocurre con quienes no 
pueden trabajar? El viejo lema moral bíblico reza “quien no quiera traba-
jar, que no coma”, pero no quien no pueda trabajar, que no coma. En 
nuestro esquema conceptual, el derecho a la vida pasa a través del propio 
trabajo, pero si ese “a través” se corta, por circunstancias ajenas a la vo-
luntad de la persona, el derecho a la vida no se elimina. 

  Nos estamos refiriendo a niños, ancianos y discapacitados. Lo 
primero que debemos decir que en este caso también debe aplicarse el 
principio de subsidiariedad, y, por ende, el estado no debe hacer en este 



 137

terreno lo que pueden hacer las familias y las sociedades intermedias. Es 
muy importante, como hemos dicho muchas veces, no fomentar que la 
familia abandone tareas que le son propias, y el sostenimiento de niños, 
ancianos y discapacitados es algo para lo cual el núcleo familiar es vital. Ya 
dijimos que para ayudar a la familia en estas cuestiones puede haber múlti-
ples empresas y fundaciones privadas ofreciendo servicios al respecto. 

Ahora bien, debemos analizar las posibilidades. Es muy improbable, 
en efecto, que una sociedad acostumbrada a las asociaciones privadas de 
beneficencia y con lazos familiares sólidos no ayude privadamente a los 
incapacitados para trabajar. Ahora bien, vamos a suponer un caso límite. 
Supongamos que una mañana, en frente de la sede de un municipio, apa-
rece un niño de un año de edad. Los supuestos que voy a colocar a conti-
nuación son muy improbables, pero lo importante es que son posibles. 
Supongamos que nadie reclama la patria potestad del niño y que nadie 
encuentra a los padres, a su vez que ninguna entidad privada toma al niño 
a su cargo y ninguna persona particular se ocupa del niño. Consiguiente-
mente, el niño comenzará a morir de hambre y falta de afecto. Ahora su-
pongamos que el intendente, esto es, el Poder Ejecutivo del estado muni-
cipal, toma a su cargo el cuidado del niño, financiando dicho cuidado con 
el presupuesto municipal. ¿Ha hecho lo correcto el intendente? 

Somos conscientes de que la gran mayoría de los lectores contesta-
rán que sí. Nos adelantamos a decir que nosotros también. Sin embargo, 
algunos dirían que tal cosa no es correcta, pues el estado se está ocupan-
do de algo que no le corresponde. ¿Y por qué? Porque utilizo para ello 
fondos que no habían sido destinados para tal cosa por los ciudadanos 
del municipio. O sea que el estado ayude a X implica que saca a Z algo 
de su propiedad vía impuestos. “Z” había destinado sus recursos para 
otros fines (por ejemplo, una policía municipal). Luego, esa mínima “re-
distribución” de ingresos –de varios ciudadanos al niño- no está justifi-
cada. Sería un atentado contra la propiedad. 

Ante esta posible objeción, nosotros contestamos que en estos ca-
sos no se atenta contra la propiedad, pues debe aplicarse a nivel social lo 
que a nivel individual habíamos explicado sobre el caso de extrema nece-
sidad.92 Ante el derecho a la vida del niño o de cualquier otra persona, en 
inminente y evidente peligro, cede el derecho de propiedad de los ciuda-
danos sobre los fondos que habían derivado en sus impuestos. Luego, el 

                                                           
92 Algo parecido, no igual, sostiene Mariano F. Grondona en “Los dueños del azar”, en 
Libertas, Eseade, Buenos Aires, No 7, 1987. 



 138 

intendente no ha violado el derecho de propiedad de nadie, sino que ha 
actuado discrecionalmente en un caso de necesidad extrema. Esto justifi-
ca la acción del estado en favor de discapacitados absolutos o en situa-
ciones de emergencia (terremotos, inundaciones, etc.). Algunos podrán 
decir que con esto hemos dejado la puerta abierta al estado providencia 
que criticábamos, y hemos hecho entrar por la ventana lo que expulsa-
mos por la puerta. No es así, dado que numerosas veces hemos hablado 
de las restricciones constitucionales a este tipo de “zonas grises” en la 
acción del estado. Y en este caso concreto, basta con limitar constitucio-
nalmente este tipo de ayudas a los siguientes condicionamientos básicos: 
a) que dichos servicios jamás sean prestados en forma monopólica por 
parte del estado; b) restringir su prestación por parte del estado federal 
(nacional) y los estados (provinciales), permitiendo su prestación sólo al 
nivel municipal , c) prohibir su financiación por otro medio que no sean 
los impuestos indirectos habitualmente pagados por los habitantes del 
municipio. Con estas restricciones, es algo sumamente improbable que 
estas prestaciones de emergencia deriven en el estado providencia ma-
crodistribuidor. Desde luego, quien opine que este tipo de prestaciones 
de emergencia, cuando el derecho a la vida está en peligro, no corres-
ponden de ningún modo, tendrá que coherentemente calificar de justa a 
la muerte referida en el ejemplo93.  

A veces se argumenta, también, que para evitar este tipo de cuestio-
nes es necesario el seguro social obligatorio. Ello no implica, dicen quienes 
sostienen esta opinión, estatizar los servicios de seguridad social; éstos 
pueden ser perfectamente privados y competir en sus servicios, pero los 
particulares estarían obligados a asociarse a alguna empresa aseguradora, 
elegida por ellos. Habría en ese caso libertad de asociarse o no. Pues, si 
alguien no se asocia, sigue diciendo esta argumentación, en el futuro        
–esto es especialmente usado para las jubilaciones- será una carga para la 
sociedad, que deberá atenderlo no con sus propios recursos. De ese mo-
do se evitaría una especie de externalidad negativa que una situación así  
–por ejemplo, ancianos desvalidos en la vía pública- pudiera causar. 

                                                           
93 Sobre esta y otras cuestiones similares, véase Hayek: Derecho, legislación y libertad, op. cit., 
tomo III, cap. XIV.(*31: Insistimos en este tema, dado que la propuesta de Hayek (no 
intervención del gobierno federal; intervención discrecional restringida de los gobiernos 
municipales) es una aplicación constitucional muy importante del principio de subsidia-
riedad que está en la clave de la no degeneración y abuso de poder de los poderes legisla-
tivos federales, tama tan debatido en la actualidad). 



 139

No negamos que el sistema referido, en comparación con otros 
donde los servicios son estatales, y no sólo hay obligación de afiliarse a 
ellos sino además ni siquiera puede elegirse el destino de esa asociación, 
sea mejor. Se practica actualmente (1989) en algunos países. Sin embar-
go, creemos que la obligatoriedad del seguro social tiene el insalvable 
inconveniente de que no es del todo compatible con la naturaleza de la 
persona, esto es, la facultad de ser dueña y responsable de su destino.  

Este tipo de sistemas producen que la persona se vea libre de la res-
ponsabilidad de cuidar de sí misma, lo cual es contrario a su naturaleza. 
No vemos que se pueda hablar en éste de que una descuidada previsión 
de nuestro sostenimiento económico en el futuro sea una externalidad 
negativa, pues con ese mismo criterio cualquier decisión personal que 
ponga en peligro nuestro propio sostenimiento debería ser impedida por 
el estado, lo cual no es del todo compatible con la libertad personal. Y lo 
más importante: ¿dónde queda la libertad de asociación entonces? ¿Justi-
fica el fin, en este caso, el medio de atentar contra un derecho tan fun-
damental? Creemos que no. Es preferible, pues, recurrir a la solución que 
hemos propuesto –esto es, fondos discrecionalmente manejados por el 
municipio ante situaciones de emergencia- más que montar un sistema 
basado en un aporte compulsivo ad hoc. Ya suficientemente compulsivos 
son los impuestos generales, pagados por los habitantes del municipio, 
usados luego en situaciones de emergencia, no hay por qué aumentar la 
compulsión con un impuesto ad hoc –el seguro social obligatorio- que 
tiene la gran desventaja de ser muy dudosamente compatible con la liber-
tad de asociación y fomenta la irresponsabilidad personal. 

Todo lo anterior nos da suficientes orientaciones para expresar 
nuestra posición con respecto a uno de los más importantes pensamien-
tos de la filosofía política de J. Rawls. 

No es nuestra intención explicar y comentar en detalle todos los as-
pectos de la filosofía de este autor; eso lo dejamos para otra oportunidad. 
Sin embargo, señalaremos lo esencial al respecto, teniendo en cuenta 
que, contrariamente a otros problemas a los que hemos aludido sólo tan-
gencialmente, (debido a que no eran propiamente filosófico-políticas 
pero contenían aspectos que se relacionaban con nuestro enfoque) esta 
vez estamos en presencia de una cuestión propiamente filosófico-
política, cuyo tratamiento nos pertenece plenamente. 

Rawls ha expuesto su posición fundamentalmente en su libro A 
Theory of Justice (Harvard University Press, 1971). Es difícil sintetizar la 



 140 

posición de Rawls sin desdibujar su profundo pensamiento, pero lo in-
tentaremos. 

Rawls concibe a los problemas de justicia sobre todo como de justi-
cia distributiva, diciendo que a las personas que integran la sociedad no 
les es indiferente el modo en el cual se distribuirán los frutos de la mayor 
productividad de la cooperación social94. Luego, es necesario determinar 
los principios bajo los cuales ese producto social se va a distribuir, y tales 
serán los principios de justicia de justicia. Para ello supone un hipotético 
contrato social, donde las personas pactarán entre sí esos principios de 
justicia. No hay principios de justicia antes del contrato, deben ser pacta-
dos por los contratantes. Se supone además que éstos son personas li-
bres, iguales –con una noción mas bien kantiana de dignidad- guiadas 
por su egoísmo razonable –esto es, pretenden su beneficio pero sin des-
truir la cooperación social- bajo un “velo de ignorancia”: ese supuesto 
implica que las personas sólo conocen una de la otra su común naturale-
za racional, pero no qué lugar tienen en la distribución de talentos y ca-
pacidades naturales. Todos estos son presupuestos que Rawls necesita 
para, guiado por la teoría de la decisión racional, decidir qué principios 
pactarían las personas bajo esos supuestos. Esos principios son sobre 
todo dos: primero, todos tomarán parte en las libertades de participación 
política y en las libertades llamadas clásicas o formales (de pensamiento, 
religión, etc.). Con esto incorpora Rawls a su sistema una parte del siste-
ma liberal clásico. Quede bien en claro que en estas libertades así pacta-
das no aparece de ningún modo el derecho de propiedad (sobre todo, en 
su sentido lockiano). El segundo principio, llamado principio de diferen-
cia, sostiene que las diferencias entre las personas, más allá de su común 
naturaleza racional, son arbitrarias moralmente excepto que redunden en 
beneficio de quienes están peor en cuanto a la distribución de los benefi-
cios de talentos, capacidades y producto social. Debe entenderse bien 
que Rawls considera normalmente arbitraria a toda diferencia producto 
de talentos y capacidades naturales, y no sólo las “económicas”, pero se 
justificarán socialmente en la medida en que el estado, haciendo uso de 
conocidos mecanismos redistributivos, compense esas diferencias, de tal 
modo que las mayores ventajas de unos redunden en beneficios de los 
menos favorecidos. Esto sería pactado por los contratantes dado que 
todos querrían salir favorecidos en la distribución del producto social. A 

                                                           
94 Véase su ensayo “Justicia distributiva”, en el libro Justicia como equidad, Tecnos, Madrid, 
1986, p. 58. 



 141

quienes crean que esto podría cumplirse en un libre mercado, dado que 
en éste las ganancias implican aumento de inversiones y por ende del 
salario real en su conjunto, Rawls se apresura a decirles que dicho es-
quema (de “libertad natural”) es el máximo grado de arbitrariedad moral, 
dado que las cuotas distributivas son afectadas por todo tipo de oportu-
nidades naturalmente desiguales (talentos, buena fortuna, accidentes, 
etc.). Se acercaría a lo que Rawls propone un sistema de “igualdad libe-
ral” donde el estado redistribuye recursos económicos hacia aquellos que 
son talentosos pero no cuentan con los recursos para usarlos; este siste-
ma sigue siendo injusto por cuanto permite que las cuotas distributivas se 
vean afectadas por dichos factores (o sea, desigualdad de talentos). Fi-
nalmente, el principio de diferencia puede cumplirse sólo bajo el sistema 
de “igualdad democrática”, donde se reconoce que todas las desigualda-
des de nacimiento y de dotes naturales son inmerecidas y deben ser 
compensadas de algún modo, y de este modo se realiza la intervención 
amplia del estado tratando de mantener el pleno empleo de los recursos, 
una amplia distribución de la propiedad y la riqueza, garantía de una co-
rrecta educación para todos, etc. Quede claro que esto implica la utiliza-
ción de todos los recursos del estado que llamamos nosotros “macrodis-
tribuidor”, pero no implica necesariamente que las empresas productivas 
estén en manos del estado. Rawls aclara que su esquema es compatible 
tanto con un régimen socialista liberal como con un régimen de propie-
dad privada. 

Como vemos, Rawls concluye en lo que en nuestros términos es el 
estado de providencia, macrodistribuidor. Esto no es nuevo, pero lo 
nuevo, como él mismo dice, es su modo de justificarlo, y por eso esto 
nos estimula a nuevas reflexiones, no sólo sobre los resultados del estado 
de providencia, sino sobre los modos posibles de su justificación. 

Como podrá imaginarse el lector, lamentamos disentir con el mode-
lo sostenido por el gran filósofo de Harvard. Hay una primera y funda-
mental diferencia, esencial a nuestro humanismo teocéntrico, basado en 
la ley natural, y es que Rawls no concibe una justicia preexistente al con-
trato social. Así no se reconoce, luego, a la ley natural. Su noción de per-
sona, por otra parte, no parece muy compatible con la nuestra, cuya dig-
nidad reside, no en la autonomía moral, sino en ser “Imago Dei”. Esto 
significa que sus bases filosóficas aparecen como totalmente diferentes a 
las nuestras. Que los principios de justicia surjan de un contrato social (si 
bien hipotético) es, por otra parte, incompatible totalmente con nuestra 



 142 

idea de justicia, resultante de la ley natural que Dios ha impreso en nues-
tra naturaleza, y que no se reduce, además, a la distributiva. Esta cuestión 
es importante, además, porque contando con los principios de la ley na-
tural, no es necesario recurrir a ningún pacto imaginario para averiguar 
los principios de la justicia*32.  

Alguien podría, sin embargo, preguntar inteligentemente si los resul-
tados del esquema de Rawls podrían ser compatibles con los principios de 
la ley natural, si bien sus fundamentos filosóficos últimos no lo son. 
Nuestra respuesta es: tampoco, y no precisamente porque estemos ce-
rrados a los aportes que puedan provenir de autores no iusnaturalistas 
(todo nuestro trabajo prueba lo contrario). Es que en este caso particular, 
sólo una noción absolutamente deformada de ley natural podría compa-
tibilizarse con el modelo de Rawls en sus resultados concretos. 

¿Por qué esta incompatibilidad con nuestro esquema? Prácticamen-
te todas nuestras explicaciones sobre la igualdad, la desigualdad, la igual-
dad de oportunidades, los derechos sociales, la propiedad e iniciativas 
privadas, podrían contestar perfectamente esta pregunta. Pero lo que nos 
interesa destacar en este caso es lo siguiente: una de las bases del sistema 
de Rawls es que las desigualdades naturales –no sólo las económicas, 
sino también las de talentos naturales (esto es, que alguien, por ejemplo, 
nazca con capacidad musical y otro no, y tantos otros infinitos ejemplos 
por el estilo)– son “arbitrarias” desde el punto de vista moral95, y se justi-
fica si… (y viene el principio de diferencia como antecedente del condi-
cional). Pues bien, el caso es que no puede decirse de ningún modo que 
una desigualdad natural, que forma parte de las desigualdades accidenta-

                                                           
*32 Por supuesto, algún partidario de J. Rawls podría decirme que inútil es mi referencia a 
la ley natural, doctrina metafísica precisamente declarada como no relevante –como todas 
ellas- por Rawls para el pacto político de una sociedad. A esto hay que decir dos cosas que 
no podemos desarrollar ahora en detalle pero que resumidamente son las siguientes: a) 
hay que ver si es posible no tener en cuenta doctrinas metafísicas en el momento del 
pacto; la noción de Rawls de racionalidad y dignidad humana, inspirada en Kant, es algo 
totalmente metafísico; más aún, teniendo en cuanta el sentido que el término “metafísi-
co” tiene en la epistemología contemporánea después de Feyerabend: no hay “hechos” 
sin teorías metafísicas detrás (véase, además, el debate con Habermas al respecto, en 
Jurgen Habermas/John Rawls, Debate sobre el liberalismo político, Paidós, 1998). B) No 
es ninguna novedad que, de hecho, hay concepciones metafísicas diferentes. Ya hemos 
tocado esta cuestión y volvemos a decir que Maritain (op.cit.) se adelantó en tratar esta 
cuestión sin necesidad alguna de negar la teoría de la ley natural... 
95 Véase la respuesta de Nozick a este punto, en Anarchy State and Utopia, op. cit, sección 
II, parte II, sobre todo pp. 222-227. 



 143

les naturales que Dios ha impreso en la naturaleza humana, puede ser 
“arbitraria” moralmente: eso es falso, pues nada de lo establecido por 
Dios puede ser moralmente arbitrario; no porque Dios pueda convertir 
en justo lo intrínsecamente arbitrario, sino precisamente porque repugna 
a su Razón Eterna lo intrínsecamente arbitrario. Este punto de partida 
rawlsiano es así incompatible con el eje central de nuestro humanismo 
teocéntrico. Luego, si Juan nace con una brillante capacidad para jugar al 
ajedrez, eso es plenamente justo, porque así ha sido establecido por 
Dios, y la persona tiene pleno derecho a la propiedad, goce y usufructo de sus capaci-
dades naturales. Juan tiene pues pleno derecho a las ganancias que pueda 
obtener jugando al ajedrez. Por supuesto, ya hemos dicho que Juan no 
debe, moralmente, esclavizarse de sus ganancias, ni colocarlas como fin 
último de su vida ni dejar de ayudar a sus hermanos con ellas, pero todo 
eso no corresponde vigilarlo a la justicia humana, sino que Juan haya ob-
tenido sus ganancias dentro de la ley humana, sin robo, ni fraude, ni vio-
lencia. Por lo demás, sobre las diferencias entre los hombres y la igualdad 
de oportunidades que tanto preocupa a Rawls, nos hemos extendidos 
suficientemente en su momento. Pero el eje central de la disidencia en 
este caso es éste: la persona merece plenamente el fruto de sus talentos96. 
Rawls niega por completo esta premisa; nosotros lo afirmamos totale-
mente, basados en la existencia de Dios, concientes, además, de que el 
trabajo de los talentos concluye siempre en beneficio de todos. 

La única interpretación posible “teocéntrica” de Rawls sea quizás 
decir que Dios ha creado a los seres humanos desiguales para que todos, 
incluidos “los que están peor” gozaran de los beneficios intrínsecos de 
esa desigualdad. Pero no creemos que Rawls acepte esta “reformulación” 
teocéntrica de su principio de diferencia, sobre todo porque su resultado 
implica que los beneficios de cada persona en la sociedad se ven afecta-
dos con justicia por las desigualdades naturales. 

Como dato de observación, digamos que muchas sociedades occi-
dentales han optado por el modelo de Rawls, y muchas veces los parti-

                                                           
96 Véase Nozick op. cit, pág. 224. (*33: Por supuesto, que la persona merece plenamente 
el fruto de sus talentos no tiene sólo su justificación en la existencia de Dios, sino tam-
bién en la exigencia de “ley natural” (nos remitimos a la nota *32) de respetar en la per-
sona todo aquello que sea fruto de su inteligencia y voluntad. Puede haber otras justifica-
ciones pero, si alguien es más utilitarista, al estilo Buchanan, creemos que es relevante 
decir nuevamente que, a la hora de fijar los bienes públicos en el pacto constitucional, si 
atribuimos al gobierno federal la re-distribución de ingresos, eso será y es sencillamente la 
ruina y decadencia de la democracia constitucional). 



144 

dos que se suceden en el poder oscilan entre una posición más cercana a 
Rawls y una posición más alejada. En cierto sentido eso convierte al pac-
to hipotético de Rawls en un pacto más o menos real97 donde los ciuda-
danos deciden, en cada elección general, sobre los principios de justicia 
distributiva por los cuales se regirán. Empero, esta aplicación práctica del 
modelo de Rawls ha producido consecuencias antropológicas graves; ha 
acostumbrado a las personas a la dependencia del estado, ha debilitado 
consiguientemente los lazos familiares, ha fomentado el proceso de de-
generación de las democracias constitucionales, aludido anteriormente*34, 
y, en las naciones más pobres, ha retrasado notablemente la acumulación 
de capital e inversiones, produciendo con ello más pobreza. Sólo una 
profunda reestructuración constitucional, que frene la extensión del esta-
do macroredistribuidor –si bien esto no excluye posibles arreglos con 
respecto a determinados bienes públicos; ver Buchanan, op. cit.- puede 
sacar a las naciones libres del plano inclinado hacia el totalitarismo vía el 
estado providencia. Pero es muy difícil que esa reestructuración pueda 
hacerse muy de golpe, excepto algún cambio repentino de consenso so-
cial, cosa muy improbable. Habitualmente las sociedades tardan mucho 
en abandonar las costumbres incorporadas, por eso, la tendencia será 
progresiva en la medida en que por medio de elecciones libres los votan-
tes se vayan inclinando por gobiernos cada vez más proclives a la limita-
ción de los poderes del estado. Para ello se requiere, como dijimos, pro-
gresivos cambios de consenso, para lo cual la difusión de las ideas ocupa 
un papel primordial. 

97 Véase Grondona, Mariano: Los pensadores de la libertad, Sudamericana. Buenos Aires, 1986. 
*34 Es precisamente lo que terminábamos de decir en la nota *33.



 145

CAPÍTULO CUATRO 
 
 
EL HUMANISMO DEL FUTURO Y SU APLICACIÓN 
A PROBLEMAS CONTEMPORÁNEOS 
 
 
 
 
Advertencia metodológica 
 

Hemos tratado muchas veces problemas cuyo tratamiento técnico 
es cuantitativamente más extenso que el análisis que desde nuestro punto 
de vista filosófico-político les hemos dado, y por eso en esos casos he-
mos destacado que nuestra intención era ubicarlos en el contexto general 
de nuestro planteo filosófico-político. En este último capítulo, esta ad-
vertencia deberá ser tenida en cuenta más que nunca. En efecto tratare-
mos temas cuyo estudio completo requerirá, para cada uno de ellos, to-
mos enteros, y cuyos aspectos sociales, psicológicos, jurídicos, religiosos, 
etc., exceden la pluma de cualquier especialista y requieren un trabajo de 
equipo. Por eso, vano sería el intento de este capítulo, tan vano como 
ilusoriamente soberbio, si tratáramos de cubrir cada uno de los temas de 
modo completo, en todos sus aspectos. Esto de ningún modo es nuestra 
intención. Lo que trataremos de hacer, en cambio, es enfocar el eje cen-
tral de la cuestión, que tenga que ver con los aspectos morales del tema 
que se ubiquen en el contexto general de nuestra filosofía política. En 
este sentido, se observará que lo que haremos generalmente será una 
aplicación concreta, al caso particular, de principios generales estableci-
dos en capítulos anteriores. Hecha esta aclaración, ya no reiteraremos, 
cada vez que comencemos a tratar un problema, que no lo abarcaremos 
en todos sus aspectos, que la bibliografía es inagotable, etc. Nos limita-
remos a dar los lineamientos morales y filosófico-políticos muy generales 
sobre la cuestión, dejando incluso, muchas veces, interrogantes abiertos. 
Con ello esperamos contribuir a la mutua colaboración de todas las dis-
ciplinas –aportando nuestro enfoque filosófico-político- para cuestiones 
y problemas cuya solución urge a las puertas del siglo XXI, y que una 
posición como la nuestra no puede desatender. 
 



 146 

1. El problema educativo 
 

Nuestra defensa del fundamental derecho a la libertad de enseñanza 
y nuestra defensa al derecho a la libre iniciativa privada en todos los ám-
bitos de la vida social (incluido, por ende, el educativo) han dejado bien 
clara nuestra posición en la cuestión educativa. Debemos, sin embargo, 
tratar ahora adicionales cuestiones. 

En primer lugar, vamos a aclarar nuestra concepción de la “educa-
ción”. No vamos a ser nada originales, obviamente, pero nunca está de 
más recordar ciertas cuestiones básicas. La educación puede ser entendi-
da como hecho social o como hecho moral. Ambas concepciones no 
están contrapuestas pues se refieren a aspectos distintos de una misma 
cuestión. Sociológicamente, la educación se refiere a todo proceso de 
transmisión cultural (y ya dijimos que la cultura está constituida por pau-
tas aprendidas de conducta, inherentes a la naturaleza humana, al contra-
rio del reino animal, que se maneja con pautas instintivas de conducta). 
Esto es resultado de que el hombre es “abierto al mundo”, mientras el 
animal está limitado a un “medio ambiente fragmento”.98 Por eso el fe-
nómeno educativo es inherente a toda cultura. A su vez, “educar” puede 
hacer referencia al hecho moral, aludiendo a la formación moral, actuali-
zando las potencialidades esenciales de la persona de hacer el bien y co-
nocer la verdad, educar es entonces formar moralmente a la persona. Se 
incluye aquí la actualización de cualquiera de los talentos, que en sí mis-
mos son buenos. No sería educar, en este sentido, conducir la conducta 
del hombre hacia una acción contraria a su fin último, que es Dios. A su 
vez, quien se educa es causa eficiente principal de su propio desarrollo, y 
el educador, causa eficiente coadyuvante. Por eso el aprendizaje implica 
necesariamente la libre decisión (libre albedrío) de asumir el contenido de 
lo enseñado. A su vez, la educación, en ambos sentidos, puede ser formal 
o sistemática o, por el contrario, no formal asistemática. Esta última 
ocupa en gran porcentaje en todas las sociedades. La primera se produce 
cuando determinados contenidos culturales adquieren un grado de com-
plejidad tal que necesitan ser transmitidos mediante un proceso intencio-
nal especial dirigido sistemáticamente al aprendizaje de dichos conteni-
dos. Esto es lo que se denomina “escolaridad” en sentido general. Algu-
nos reservan el término “formal” a la presencia del estado en ese proceso 

                                                           
98 Véase Coreth, E.: Qué es el hombre, Herder, Barcelona, 1978. 



 147

sistemático; nosotros preferimos, en cambio, señalar dicha presencia con 
el adjetivo “estatal”. 

Las aclaraciones efectuadas son tan poco originales como, creemos, 
sencillamente verdaderas. 

Ahora veamos cuáles son las consecuencias político-educativas de 
nuestra concepción sobre la libertad de enseñanza, que es lo principal 
desde nuestro punto de vista filosófico-político. La consecuencia, como 
es obvio, es el amplio despliegue de la libre iniciativa privada en la educa-
ción, tanto formal como no formal. Esto implica que, en ese sistema, 
perfectamente posible, los contenidos culturales son decididos por las personas 
según su conciencia y no por el estado según su fuerza. Las personas se tratan, 
pues, mutuamente como tales: se proponen mutuamente sus proyectos 
educativos, utilizando para ello sus derechos de libre asociación, propie-
dad y libre enseñanza, pero no se imponen mutuamente dichos proyectos. 
Son pues las personas, las familias y las sociedades intermedias, los agentes principales 
de la educación; y el estado cumple en este caso la función de velar por el 
respeto de esa libertad de enseñanza y, y a través del Poder Judicial, in-
tervenir en los delitos que forman el límite de dicha libertad, referidos en 
el capítulo uno. Con lo cual, este sistema, resultado del orden natural que 
emerge siempre que los derechos del hombre se respeten, produce tres 
consecuencias: a) una, moral, dado que las personas respetan mutuamen-
te su conciencia en el ámbito educativo; b) eficiencia, dado que la libre 
competencia en la oferta de servicios educativos produce que esté siem-
pre alerta para dirigirse a las necesidades de la demanda; c) agilidad, dado 
que la libertad imperante produce que el sistema pueda adecuarse rápi-
damente a las diversas circunstancias culturales, siempre cambiantes. 

(Todo esto presupone el funcionamiento del proceso de mercado 
tal cual lo hemos descrito en el capítulo anterior). 

Por supuesto, el totalitarismo, sea del signo que fuere, rechaza abso-
lutamente el modelo anterior, dado que niega el derecho a la libertad de 
enseñanza. En esos casos el estado monopoliza totalmente la oferta de 
servicios educativos. Pero, sin llegar a ese extremo, se aducen muchas 
veces determinados argumentos que justifican la presencia del estado, 
como un agente principal, en materia educativa. Es evidente que este 
otro modelo ha tenido gran éxito, dada la amplia presencia del estado en 
materia educativa en la mayoría de las naciones del mundo; así que otra 
vez deberemos oponernos a paradigmas habituales. Dichos argumentos 
son principalmente los siguientes: a) dada la importancia de la educación 



 148 

para la persona, el estado debe financiar iguales posibilidades educativas 
para todos los ciudadanos (este argumento se refiere a la parte financie-
ra); b) la educación no es un “comercio” que deba ser “dejado” a la ini-
ciativa privada; c) dada la importancia del hecho educativo, el estado no 
puede permanecer indiferente en cuanto a los valores culturales y debe 
fijar contenidos mínimos de enseñanza que expresen determinados valo-
res –los partidarios de este argumento discuten habitualmente sobre qué 
valores deben ser enseñados- que deben ser seguidos incluso por las ins-
tituciones privadas de enseñanza; d) la educación es un bien público, y/o 
su no prestación mínima puede ocasionar externalidades negativas. Este 
último argumento es uno de los más importantes. 

Comentaremos ahora estos argumentos. Sobre el primero, debemos 
decir que hemos aclarado, a lo largo de todo nuestro ensayo, que no co-
rresponde a la persona recibir la satisfacción de sus necesidades –por 
más importantes que éstas sean, y la educación está incluida- sin la me-
diación de su trabajo y esfuerzo personal. Por lo tanto, como ya hemos 
dicho, la persona no tiene propiamente un “derecho a recibir servicios 
educativos”, sino un derecho al bien común, en el cual y por el cual po-
drá adquirir los servicios educativos formales que desee en la medida de 
su esfuerzo y trabajo. Sobre el caso de quienes no pueden trabajar, ya 
hemos fijado nuestra posición, y sobre el tema de los menores –básico 
en la cuestión educativa- es claro que la responsabilidad y esfuerzo per-
sonal del que hablamos se traslada a los padres, quienes son, por derecho 
propio, los responsables de la educación de su hijo. Por otra parte, el 
argumento supone ilusoriamente que puede haber algún servicio de al-
gún bien escaso –en este caso, la educación- que la persona pueda recibir 
“gratis”, sin advertir que ello es imposible, y que siempre la persona está 
pagando, aunque sea vía impuestos. Ya dijimos que nada justifica en 
principio que el estado saque recursos a los ciudadanos para hacer lo que 
estos por sí mismos pueden hacer. 

El segundo argumento es sencillamente maniqueo. Supone que las 
actividades relacionadas con la contabilidad económica y costos son in-
trínsecamente malas o despreciables, y obviamente no es así. La educa-
ción es un bien escaso; luego, hay que economizarlo, y el financiamiento 
de la educación a través de la medición de la eficiencia de sus servicios en 
un mercado libre es el sistema óptimo de economización; nada hay en 
ello intrínsecamente perverso. Por otra parte, si alguien descuida la cali-
dad de sus servicios educativos porque antepone valorativamente la ga-



 149

nancia monetaria a otros valores más importantes (como la calidad de 
sus servicios), obtendrá menos ganancia pues bajará la demanda de sus 
servicios en la medida que ésta busque dicha calidad. 

El tercer argumento es más importante. Parte de una premisa ver-
dadera pero concluye inválidamente. Es cierto que el estado no puede ser 
indiferente frente a la cultura o valores morales básicos: la sola organiza-
ción constitucional del estado y su defensa de los derechos del hombre 
implica que el estado está inmerso en una cultura y que se ha definido 
por valores morales básicos. Esto, como puede verse, se relaciona con el 
papel educativo de la ley humana al que hicimos referencia en el capítulo 
uno, pues en la medida que la ley humana positiva cumpla esa función, el 
estado, al protegerla, ya la está cumpliendo también de modo no formal. 
Cada vez que el estado deba educar formalmente, ya sea en sus institu-
ciones naturales –por ejemplo, fuerzas de seguridad (el ejemplo no es 
excluyente)- o en situaciones de emergencia, es obvio que debe hacerlo, 
en esos casos, según los valores morales asumidos en su ordenamiento 
constitucional. Pero más allá de este ordenamiento básico, hemos dicho 
que la cultura es libre, precisamente porque la persona tiene derecho a la 
libertad de enseñanza y a la libertad cultural. Luego, el estado no tiene 
derecho a imponer un determinado tipo de cultura; no debe imponer 
pautas culturales por la fuerza, más allá de su misión específica, que ya 
implica una toma de posición cultural y moral. Este punto es importantí-
simo: si no se entiende, la vía hacia el totalitarismo de estado es muy di-
recta. Valorativamente, es más grave la intervención del estado en este terreno que su 
intervención en el área económica, aunque las consecuencias prácticas sean 
menos visibles y, además, siempre la libertad económica permite resistir 
los embates del Estado “cultural”. Por otra parte, debido a este argumen-
to muchos estados, aunque permiten a los particulares fundar institucio-
nes educativas y/o financiarlas, les imponen monopólicamente una currícula 
(planes de estudio) tan extensos que el derecho a la libertad de enseñanza 
queda prácticamente anulado, Lamentablemente esta práctica está a ve-
ces tan extendida que no se advierte su gravedad. El llamado “monopo-
lio escolar” no implica sólo que el estado monopolice la oferta de la in-
fraestructura material de los servicios educativos, se da el monopolio estatal 
de enseñanza, también, y sobre todo, cuando el estado impone planes de estudios obli-



 150 

gatorios –sea en el nivel que fuere- a instituciones nominalmente “privadas”de ense-
ñanza. Y ello es una grave violación del derecho a la libertad de enseñanza*35. 

Con respecto al último argumento, debemos decir que, en primer 
lugar, habíamos dicho que, cuanto más escaso es un bien, más necesaria 
es su privatización, y la educación formal está lejos, muy lejos, de ser un 
bien superabundante. Por otra parte, es dudoso que se pueda atribuir a la 
educación formal una de las características típicas de los bienes públicos, 
a saber, la no rivalidad en consumo y la no exclusión. Ya vimos que es 
posible la privatización aun en esos casos, pero, además, no creemos que 
la educación sea uno de éstos. El lugar y recursos ocupados por un de-
mandante de servicios educativos formales no puede ser otro. La educa-
ción formal es pues un bien típicamente privado; luego, la intervención 
del estado, para proporcionarla como si fuera un bien público, debería 
estar sostenida en los argumentos anteriores, cuyas dificultades ya hemos 
visto. 

El siguiente argumento genera aun mayores discusiones, las cuales 
no serán, al menos por nosotros, tan fácilmente resueltas como las ante-
riores. Por un lado, ya hemos visto que, redefinidas, las externalidades 
negativas se producen sólo cuando los derechos de propiedad no están 
bien definidos; resulta, por ende, muy difícil de encontrar en este caso 
cuál es el derecho de propiedad afectado por una persona no educada 
según cánones habituales de educación formal. Es importante que haya-
mos dicho “según cánones habituales de educación formal” porque toda 
persona se educa siempre necesariamente, de un modo u otro, en el sen-
tido de la transmisión cultural de tipo no formal. ¿Puede decirse que co-
meterá delitos? Creemos que es muy difícil contestar que sí. Un santo 
puede ser analfabeto, y la santidad es, moralmente, el máximo grado de 
“educación a la que una persona puede llegar. ¿Cómo determinar legal-
mente lo que es “indispensable” en cuanto a la educación formal, sin 
caer en el peligro de imponer coactivamente un determinad contenido 
cultural? 

                                                           
*35 La Argentina no sólo está muy lejos de estos ideales, sino cada vez más lejos, con la 
sanción de la ley federal de educación y el mayor control estatal de las universidades pri-
vadas y los post-grados. Es curioso ver cómo estas instituciones privadas reciben como 
buena noticia que el estado y sus organismos cuasi-soviéticos de control han “aprobado” 
sus planes. Como si los miembros de un campo de concentración se felicitaran porque 
sus carceleros los “dejan” hacer tal o cual cosa, dándoles su “aprobación definitiva”. 
 



 151

El asunto se complica gravemente si lo vemos desde el punto de 
vista del menor a cargo de sus padres. ¿Tienen éstos últimos el derecho a 
no darle algún tipo de educación formal? Y no estamos hablando aquí de 
escolaridad obligatoria, sino de instrucción obligatoria. ¿No podría la 
persona adulta reclamar en el futuro por una real externalidad negativa 
sufrida por una falta de instrucción mínima? ¿Legitimaría tal cosa una 
vigilancia, vía poder judicial, sobre los límites de la patria potestad en este 
caso? Tal vez, aunque ello sea muy difícil de instrumentar de acuerdo con 
nuestros presupuestos. 

Hasta ahora hemos hablado sobre cuál es para nosotros la situación 
que consideramos ideal en el campo educativo, hemos dicho además que 
es una situación perfectamente posible, y hemos comentado los argu-
mentos que han difundido mayoritariamente la situación contraria, esto 
es, la activa intervención del estado en materia educativa. Pero, entonces, 
debemos comentar de qué modo progresivo podrían corregirse las cosas 
en un mundo que dista de ser lo ideal en este tema. De lo contrario da-
ríamos la impresión de no escribir para os problemas reales. Estamos, en 
efecto, en un típico caso de subsidiariedad sociológica. La intervención 
del estado en materia educativa tiene una larga tradición, y, por ende, los 
cambios, ante situaciones así, deben ser progresivos y paulatinos a medi-
da que se va creando consenso sobre la importancia de la libertad de en-
señanza. Muchos de los argumentos arriba señalados, por otra parte, son 
–excepto el segundo- perfectamente comprensibles, estimulados por pa-
radigmas muy habituales e impulsados muchas veces por corrientes de 
pensamiento que no quieren destruir de ningún modo la libertad de en-
señanza pues consideran que es compatible con una amplia intervención 
del estado en materia de oferta y contenidos de los servicios educativos. 

En este sentido, no podemos, obviamente, pasar revista a todas las 
situaciones existentes en todas las naciones, pero sí podemos señalar al-
gunas cuestiones muy básicas que deberán tener luego en cuenta la situa-
ción concreta de cada caso. En relación a esto, lo fundamental es evitar 
el monopolio del estado; pero ese monopolio, volvemos a reiterar, se 
produce aunque el estado no monopolice la oferta material de servicios 
educativos, pues puede sin embargo imponer planes obligatorios de en-
señanza al sector privado, en cualquiera de sus niveles. Esto es monopó-
lico y atenta contra la libertad de enseñanza. En muchas naciones la si-
tuación no llega a ser grave por tanto muchas veces dichos contenidos 
obligatorios, se adecúan a las tradiciones culturales de cada región y dejan 



 152 

algún margen de libertad para las creencias religiosas. En esos casos, la 
toma de conciencia de lo grave de la situación –como una bomba de 
tiempo que muchas veces estalla- se produce cuando los funcionarios 
estatales utilizan esa legislación y esa red burocrática perfectamente mon-
tada – que durante un tiempo X se utilizaba sin violentar mayormente 
usos y costumbres- para imponer contenidos de enseñanza de tipo totali-
tarios, de proselitismo del partido dominante, y/o usos y costumbres que 
atenten contra sentimientos religiosos o cuestiones por el estilo. En esos 
casos, en general, se toma conciencia del poder latente que el sistema 
había depositado en el estado. Aunque lamentablemente, el debate públi-
co pasa en esos casos, muchas veces, por el cambio de los contenidos 
obligatorios por otro tipo de contenidos obligatorios, sin advertir que el 
eje central de la cuestión radica en que debe eliminarse del estado su fa-
cultad para imponer planes obligatorios de enseñanza, cualesquiera sean, 
aunque el estado pueda fijar sus planes de estudios en su sector. Esto es: 
si el estado ofrece servicios educativos, debe respetar, al menos, la liber-
tad del sector privado para ofrecer planes alternativos de enseñanza99. Y 
a veces es muy difícil crear consensos aunque sea de la necesidad de esta 
desmonopolización. 

Dado que el instrumento jurídico para lograr el monopolio referido 
es el “título oficial”, el modo para romper ese sometimiento al estado es 
eliminar jurídicamente, para el sector privado, la exigencia de dichos títu-
los oficiales como condición necesaria de pase e ingreso de in nivel a 
otro. Esta costumbre, extendida en muchos lugares, no sólo elimina la 
libertad de enseñanza, sino que además genera la ineficiencia del sector 
privado, pues entonces los demandantes buscan “el título” (oficial) más 
que resultados pedagógicos concretos100. Eliminando la exigencia legal 
del título oficial (que implica que los planes del sector privado se deban 
adecuar al plan oficial), el oferente privado de servicios educativos ya no 
tendrá que ofrecer sino la calidad de servicio. Tanto los alumnos como 
quienes ejerzan la tutoría –en el caso de menores- se darán cuenta que ya 
no es necesario reclamar sólo un papel sellado, olvidándose del real nivel 
de educación alcanzado, sino al contrario, reclamarán resultados pedagó-
gicos concretos dado que están utilizando esos servicios para lograr una 
posición superior, dependiendo ella del nivel (puede ser el acceso a un 

                                                           
99 Véase Zanotti, Luis J.: “La desinstitucionalización del sistema educativo”, en IIE, Revis-
ta del Instituto de Investigaciones Educativas, No 26, Buenos Aires, mayo de 1980. 
100 Véase Zanotti, L. J.: op. cit. 



 153

nivel superior de enseñanza, o a una capacitación profesional, etc.). Todo 
el sector privado se manejará pues por el prestigio que la institución haya 
alcanzado con sus servicios y no porque esté “aprobada oficialmente”. 
Todo lo cual generará la eficiencia y agilidad del sistema privado, según 
lo habíamos comentado anteriormente. Pero volvemos a reiterar, esta 
propuesta es en general muy difícil de comprender y aceptar dado los 
que a veces seculares usos y costumbres de “vigilancia oficial” del estado 
sobre la educación. Sólo el prestigio de algunas universidades privadas de 
renombre mundial, que no necesitan la aprobación de ningún funciona-
rio estatal para ser consideradas excelentes servicios educativos, puede tal 
vez ser un ejemplo de lo que estamos proponiendo para todos los niveles 
del sector privado. 

Por supuesto, dado que el nivel universitario es tradicionalmente 
aquél adonde confluye la cuestión de los “títulos”, es necesario aclarar 
qué ocurriría con dicho nivel en nuestra propuesta. Y, otra vez, debe irse 
por pasos para no violentar usos y costumbres tradicionales. En algunas 
naciones ya hay conciencia de que el reconocimiento de la calidad del 
título y la habilitación profesional son cosas distintas101. En esos casos, 
sin embargo, muchas veces la habilitación profesional está a cargo de los 
estados o municipios respectivos, sobre todo para profesionales tales co-
mo medicina, abogacía, etc. (hay consenso en esos lugares de que el sec-
tor llamado “humanístico” no necesita ese “permiso” oficial). Pero ese 
reconocimiento oficial de la habilitación profesional puede, puede, pri-
mero, desmonopolizarse, dando la posibilidad de realizar tal habilitación 
a los colegios profesionales privados –que se manejan también por el 
sistema de prestigio-, y, finalmente, puede privatizarse totalmente, en la 
medida que vaya aumentando el consenso para ello. En las naciones 
donde la habilitación profesional y el otorgamiento del título oficial sea 
simultáneo, deben separarse ambos aspectos, como primer paso, antes 
que los recientemente enunciados. Reiteramos que estas reformas pue-
den requerir muchos años para su progresiva aceptación. 

Otros de los puntos delicados de esta desmonopolización educativa 
es el tema de la financiación. Si el estado se ocupa de su sector y deja al 
privado en libertad, parecería justo que este último se financie totalmente 
a sí mismo; pero, las cosas no son tan sencillas. Hay ciertas complicacio-
nes con los principios de justicia distributiva que se apliquen en ese caso, 

                                                           
101 Véase Pocock, J. M.: “Reconocimiento y acreditación de los estudios superiores en los 
Estados Unidos de América”, en Revista del IIE, No 28, septiembre de 1980. 



 154 

pues todos los ciudadanos están pagando los impuestos que van hacia el 
sector oficial educativo. Los ciudadanos que además, haciendo uso de su 
derecho a la libertad de enseñanza, paguen un instituto privado, están 
consiguientemente obligados a pager dos veces en materia educativa. 
Para evitar esta injusta situación, en algunas naciones el estado comenzó 
a subsidiar a los institutos privados, para que su costo sea menor; pero 
ello fomentó a su vez situaciones de control del estado a quienes deriva-
ba recursos: consecuencia, por otra parte, bastante obvia. Obsérvese que 
todo este problema se origina en la decisión del estado de prestar servi-
cios educativos. Esto implica la siguiente pregunta: si se decide que el 
estado financie los servicios educativos, ¿cuál es el modo de hacerlo de 
modo más eficiente y menos atentatorio de la libertad de enseñanza? 
Hayek (op. cit., Pág. 92) se refiere a la propuesta de Milton Friedman al 
respecto. Consiste ésta en cheques, vales o bonos escolares que el estado 
(reiteramos nuestra preferencia por el nivel municipal) otorgaría a cada 
padre que acredite un hijo en edad escolar (se discute si en cualquiera o 
en sólo uno de sus niveles) para que éste acceda con ese bono a la insti-
tución privada de su preferencia, la cual recibirá ayuda económica oficial 
en la medida de la cantidad de bonos que acredite. De ese modo, en vez 
de subsidiar directamente al establecimiento privado (subsidio a la oferta) 
se subsidia a la demanda (los padres) lo cual estimula a las instituciones 
privadas a competir libremente para recibir esos bonos. Esto evita que el 
estado se vea tentado de controlar los planes de estudio de esas institu-
ciones y, además, permitiría que no se vea estimulado a fundar él mismo 
instituciones de enseñanza, lo cual es mucho más costoso, sino que 
cumpliría su fin de financiar la educación a través de la ayuda directa a 
los padres. Esto implica que es posible, por ende, sustituir progresiva-
mente –jamás de golpe- el subsidio directo a las instituciones por el subsi-
dio directo a los padres, lo cual permitiría además progresivas privatiza-
ciones de establecimientos estatales de enseñanza. Ahora bien: ya dijimos 
que ésta sería la situación ideal en caso de que se haya decidido que el 
estado debe destinar recursos a la educación formal. Nosotros ya hemos 
expresado nuestra opinión negativa al respecto, pero, dado que la opi-
nión contraria está muy extendida, el sistema de bonos, que expusimos 
recién, es el sistema que óptimamente permite conciliar la intervención 
del estado en materia de financiamiento educativo con la libertad de en-
señanza, con lo cual esta última, que es nuestra preocupación fundamen-
tal, queda salvada. 



 155

Volvemos a reiterar que tenemos plena conciencia de que nuestras 
propuestas en esta materia chocan contra paradigmas habituales y se ade-
lantan mucho a lo que el consenso actual permitiría realizar, pero preci-
samente por eso las estamos efectuando, pues de lo contrario ese con-
senso no se modificará nunca. Por otra parte, se habrá advertido que nos 
hemos concentrado en la cuestión político-educativa, lo cual correspon-
de a nuestro contexto filosófico-político. Volvemos a reiterar que, a pe-
sar de nuestro pleno convencimiento de que la educación formal es algo 
que corresponde principalmente a la iniciativa privada, somos plenamen-
te respetuosos de usos y costumbres que, resultantes muchas veces de 
razones culturales e históricas perfectamente atendibles102 han acostum-
brado a una mayor intervención del Estado en ese ámbito. Con esto que-
remos decir que no proponemos una privatización repentina que no ten-
ga en cuenta la situación concreta de cada región, que la prudencia políti-
ca del gobernante debe tener siempre en cuenta. Nuestra oposición es 
terminante, desde luego, a los totalitarismos absolutos que convierten a 
la población y a los menores en títeres conducidos por las ideologías en-
fermas de los déspotas de turno, pero nuestra propuesta de cambio pro-
gresivo se refiere a aquella regiones donde el Estado tiene una amplia pre-
sencia educativa, tanto en bienes materiales como en planes de estudios, 
obligatorios en cierto grado, pero respetando, una cierta iniciativa privada y 
no imponiendo a través de esos planes ideologías totalitarias ni contenidos 
inmorales que ofenden a tradiciones culturales y religiosas de la población. 
Esa situación es tolerable y su modificación debe ir, en nuestra opinión, 
progresivamente desde la desmonopolización referida hasta que el consen-
so social acepte una privatización global del sistema*36. 

Por último, contestemos a la siguiente pregunta: ¿cuál es nuestra 
concepción de un hombre educado, desde el punto de vista moral, desde 
el punto de vista de nuestro humanismo teocéntrico? Un hombre educa-
do es aquél que ha actualizado sus potencias de practicar el bien y cono-
cer la verdad. Es una persona que trata de orientar todos sus actos hacia 
Dios, que ama a Dios y sabe que el bien de su prójimo debe estar presen-
te en toda su conducta y pensamiento. Es una persona que ama la ver-
                                                           
102 Véase al respecto, Zanotti, Luis J.: Etapas históricas de la política educativa, Eudeba, Bue-
nos Aires, 1984, 3ra. Edición. 
*36 Esta progresiva desmonopolización del sistema es, por otra parte, el único modo con-
creto de ir separando estado y ciencia conforme a las propuestas de Feyerabend, op. cit, 
nota *8, cuestión íntimamente relacionada con la salud pública como veremos a conti-
nuación. 



 156 

dad, que se preocupa por conocerla cada día más y que sabe que debe 
enseñarla siempre, pacífica y libremente. Es una persona que atiende a 
los dictados de su conciencia, que ha asumido racional y libremente el 
cumplimiento de sus deberes y no necesita la compulsión o ningún tipo 
de amenaza para cumplirlos; ha orientado, pues, su libertad hacia el bien, 
y es así plenamente libre. Su conciencia es infranqueable; ningún poder 
de este mundo puede llegar a ella ni doblegarla. Todo ello es una persona 
educada. Todo ello constituye el fin de la educación. Los educadores, 
sumergidos muchas veces en asfixiantes reglamentarismos pseudodidác-
ticos103 nunca deberían olvidar este objetivo. Y esto es fundamental a la 
hora de educar a un niño, a un adolescente. Dice al respecto Luis J. 
Zanotti: “prepararse para ser adulto es, pues, mucho más, y más impor-
tante, que elegir una actividad o un estudio determinado. Es forjar un 
plan de vida sobre bases éticas, religiosas, políticas. Es saber si se pude 
mentir o no; si se puede robar o no; si la violencia es admisible o conde-
nable; si amaré a mi prójimo o seré indiferente a su suerte; si prefiero la 
frivolidad como constante o si soy capaz de adentrarme en las honduras 
de mi alma; si me siento criatura divina o si me supongo un accidente 
bioquímico sin destino conocido; si prefiero saludar a mi vecino cortés-
mente o si lo ignoraré mientras nada tenga que esperar de él. Cuando 
tenga resuelto estos aspectos en apariencia tan simples, muchas activida-
des podrán complacerme. De lo contrario, podré ser un buen o mediocre 
profesional, tener éxito o fundirme en los negocios, llevarme más o me-
nos bien con mi mujer o separarme de ella. Pero nunca seré un hombre 
pleno porque en mi juventud habré olvidado que debía preparar el futu-
ro. Seré existencialmente pobre sin remedio”104. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
103 La escuela secundaria argentina es uno de los mejores ejemplos de aquello a lo que me 
refiero. Véase Zanotti, Luis I.,: Los objetivos de la escuela media, Kapelusz, Buenos Aires, 1980. 
104 Véase Cuando el presente es futuro, Fundación Banco de Boston, Buenos Aires, 1988. 



 157

2. Aborto, eutanasia y algunas cuestiones de salud pública.*37 
 Se habrá observado que a lo largo de todo este trabajo el dere-

                                                           
*37 Vamos a hacer una aclaración general que tendremos en cuenta en todas las demás 
cuestiones que vendrán a continuación. En los ensayos citados en la nota *8 , cuando 
hablábamos de la dialéctica del iluminismo, desarrollamos la tesis de que, históricamente, 
Occidente ha realizado una singular vuelta de campana. En la Edad Media, dada la con-
cepción según la cual el poder secular era sólo el brazo armado de poder eclesial, y dadas 
las creencias culturales de fondo (su horizonte de pre-comprensión básico) la salud era 
fundamentalmente la salvación del alma, no la salud del cuerpo. Y era esa salvación lo 
que era una cuestión “pública” y por eso la herejía era un delito civil. Posteriormente, con 
el proceso de secularización de origen positivista (decimos esto para distinguirlo de una 
sana laicidad del estado) y por influencia de los planteos de Comte y la Enciclopedia, la 
salud pública comenzó a ser la salud del cuerpo, científicamente “probada” y obligada 
por los poderes públicos. Lo mismo en ámbitos educativos. Eso es lo que Feyerabend 
llama una nueva inmadurez (En Adiós a la razón, op. cit., I, 4) Y por eso él propone una 
nueva ilustración, consistente en la separación del estado y la ciencia. Traducido esto a 
nuestros parámetros, esto implica respetar la libertad de conciencia en todos los ámbitos, 
incluso allí donde el estado positivista la niega en nombre de lo científicamente probado. 
Todas nuestras propuestas de reducir la ingerencia el estado federal en estas cuestiones y 
respetar la iniciativa privada en estos ámbitos van en esa dirección. Por ende, es verdad 
que gran parte de nuestras visiones morales sobre esos temas están sanamente generadas 
por nuestra cosmovisión católica, pero independientemente de que estoy seguro de que 
mis premisas allí son también de razón natural, hay otra cuestión: la alerta ante la unión 
de estado y ciencia, alerta que ha sido hecha por un autor no precisamente católico, como 
Feyerabend. Creyentes y no creyentes se pelean por el dominio de instituciones del esta-
do que implican la unión de estado y ciencia. En eso se equivocan ambos. Difieren, sí, en 
el contenido, pero mantienen, ambos grupos, intactas las estructuras opresoras del estado 
positivista soñado por Comte y llevado a la práctica con mayor sutileza. Todo esto es 
muy pertinente ahora, en e 2002, cuando han recrudecido las campañas de la ONU de 
tipo neomalthusianas, tratando de disminuir la tasa de natalidad con políticas abortivas o 
contraconceptivas, y tratando además de luchar contra el SIDA mediante la entrega ma-
siva de preservativos por parte de organismos estatales. Los grupos creyentes se oponen 
a esas políticas y, como se verá, yo coincido con ellos pero agrego otras dos cuestiones en 
las cuales muchos creyentes no creen. Primero, creo que, preferentemente, no deben 
existir hospitales públicos, amén de respetar, obviamente, la objeción de conciencia tanto 
de médicos como de pacientes en cualquier institución. Segundo, tampoco creo, y eso ha 
quedado muy claro, en que la mayor cantidad de población e inmigración sea un proble-
ma económico, sino al contrario. Y, nuevamente, son dos no católicos, Mises y Hayek, 
quienes más han demostrado ese punto. Por último, quedó también claro que en ningún 
momento hemos hablado ni propuesto una neutralidad moral del estado, y menos ahora, 
cuando sencillamente, por influencia de la hermenéutica de Gadamer y el neopragmati-
cismo de Putnam (tampoco católicos practicantes), no creemos en la neutralidad valorati-
va de ningún enunciado. Por ende, es obvio que allí donde hemos admitido una muy 
restringida acción de los niveles gubernamentales, esto es, ese nivel asistencial de tipo 
municipal, esa asistencia debe hacerse según cánones morales que la razón natural pueda 



 158 

cho a la vida ocupa un lugar primordial y fundante. Por eso quere-
mos dejar bien claro nuestra posición con respecto a ciertas cuestio-
nes muy debatidas, que tienen una esencial relación con el derecho 
referido. 

 
2.1. Aborto 
 

Con el término aborto nos estamos refiriendo, en este contexto, a la 
expulsión voluntaria de un feto no maduro. Ello es distinto, pues, de la 
expulsión involuntaria de un feto no maduro (esto es, antes del séptimo 
mes completo) y de la expulsión provocada, con fines médicos, de un 
feto ya maduro, lo cual es aceleración del parto.  

Nuestra tesis es: el aborto, en el sentido referido, es un asesinato, dado que el 
ser humano es tal desde el primer momento de la concepción. Por ello este delito 
cae totalmente dentro de aquello que la ley humana debe prohibir, dado 
que es una grave violación del derecho a la vida. 

Como puede observarse, la clave de la demostración de que el abor-
to es un asesinato consiste en la demostración de la siguiente premisa: el 
ser humano es tal desde el primer momento de la concepción”. 

Para ello utilizaremos dos vías. La primera será científica-positiva, 
utilizando los actuales conocimientos biológicos. 

En primer lugar, la teoría genética actual nos dice que en el huevo 
fertilizado o cigota se encuentra un código genético, que permite dife-
renciar a un individuo de otro. Ese código está presente desde el mo-
mento de fusión entre las informaciones genéticas del óvulo y el esper-
matozoide. Luego, desde el primer momento de la unión entre las game-
tas reproductoras está presente un individuo específicamente distinto se 
otro individuo. Consecuencia adicional de esto es que no hay posibilidad 
de confusión biológica entre el cuerpo del nuevo ser y el cuerpo de la 
madre que lo está gestando, cuyo código genético es otro. No puede de-
cirse pues que el huevo fecundado es “parte del cuerpo de la madre” o 
expresiones por el estilo. También se infiere de lo anterior que el indivi-
duo es genéticamente el mismo desde su primer instante de vida hasta su 
muerte. Las diferencias son pues las de diversas etapas de desarrollo de 
los caracteres contenidos en su genotipo. 

                                                                                                                             
demostrar como correctos, aparte de que los valores imperantes en una Constitución 
Federal ya sean correctos. 



 159

 En segundo lugar, si se intentara rebatir lo anterior diciendo que, 
en el caso de un tumor, la carga y estructura cromosómica es distinta, lo 
cual sería un caso similar al crecimiento de un embrión, ello es falso por-
que en el caso de un tumor canceroso se trata de una división celular 
desordenada a partir de una o varias células diploides (esto es, con el total 
de cromosomas de la especie), mientras que en el caso del embrión se 
trata de una división celular ordenada fruto de la unión de dos células 
haploides (esto es, que contienen la mitad de cromosomas de la especie). 
Esto constituye una esencial diferencia.  

Para estar en presencia de esta individualidad genética no es necesa-
rio, pues, que el embrión sea “viable”, o que se instale en el útero ma-
terno, etc. Dichas cuestiones son accidentales a la individualidad genética 
del huevo fecundado.  

Ahora bien, la epistemología contemporánea, sobre todo a través de 
Popper y Lakatos, ha establecido muy claramente que, en las ciencias 
positivas, la certeza total es imposible y lo máximo que podemos alcan-
zar es conjeturas corroboradas hasta el momento, o, en lenguaje lakato-
siano, podemos tener núcleos centrales de un programa de investigación 
progresivo; hasta ahora, el programa de investigación de la genética ac-
tual es progresivo105. Esto implica que estamos diciendo todo esto según 
el estado actual de la ciencia, por eso debemos ir hacia nuestra segunda 
vía, menos sometida a la contingencia de las ciencias positivas, que es la 
vía filosófica*38. 

Filosóficamente, debemos distinguir entre una sustancia individual y 
las potencialidades propias que emergen de esa sustancia106. Por ejemplo, 
un niño de dos meses tiene la potencia de caminar, aunque todavía no la 
ha desarrollado. Actualizará su potencia al respecto cuando camine. De 
este modo, conocemos la esencia de una sustancia a través del despliegue 
y actualización de sus potencialidades específicas. Así, distinguimos a una 
persona humana de lo no humano por sus capacidades típicamente espi-

                                                           
105 Véase nuestra monografía pre-doctoral Epistemología contemporánea y filosofía cristiana, 
presentada a la Universidad Católica Argentina, Facultad de Filosofía y Letras, septiembre 
de 1988. 
*38 Dada la importancia que a lo largo de estos años ha adquirido, para nosotros, la epis-
temología que va desde Popper a Feyerabend, enfatizamos más que nunca que las conjetu-
ras científicas nunca pueden ser la base de las certezas morales en las que se basa la defensa 
de la condición de persona del embrión humano. 
106 Véase González Álvarez, A.: Tratado de Metafísica: Ontología, Gredos, Madrid, 1979, 2da. 
edición. 



 160 

rituales, como el amar y el conocer, de donde surgen facultades como el 
habla, el aprendizaje, etc. Vimos esto ya en nuestro capítulo uno. Lo que 
ahora queremos destacar es que dichas potencialidades son propias del 
ser humano, pero no son “el “ser humano, sino que el ser humano es la 
sustancia individual de donde emergen dichas potencialidades. Todos 
saben que el recién nacido es un ser humano aunque todavía no sea ca-
paz de demostrar el teorema de Pitágoras. Esto es: el ser humano es tal 
aunque sus potencialidades propias todavía no hayan comenzado a desplegarse y 
actualizarse de manera visible. Por lo tanto, las diversas fases del desarrollo 
de una persona son fases que se encuentran a nivel accidental, pero no 
afectan la esencia de la persona que se está desarrollando. Esto es preci-
samente lo que fundamenta todo nuestro respeto a la dignidad de la per-
sona y la igualdad esencial de los hombres, que debe ser respetada ante la 
ley, más allá de sus diferencias accidentales. La persona es esencialmente 
persona, siempre, en todas las fases de su desarrollo. Luego su derecho a 
la vida, que surge de su misma condición de persona, no es afectado por 
las diversas fases del desarrollo de la persona. Luego, no podemos decir 
que no es una persona aquello que se está desarrollando para actuar co-
mo tal. Luego, el embrión humano es una persona aunque todavía no 
actúe visiblemente como tal (y decimos “visiblemente” atentos a todas las 
posibles manifestaciones de psiquismo intrauterino). Si no fuera una per-
sona, no podría, en el futuro, desarrollarse como tal. Si algo se desarrolla 
como mosquito, es porque es un mosquito, dado que todo se desarrolla y se 
despliega según lo que es. Nada se desarrolla a partir de la nada, sino a partir 
de una realidad ya especificada. Confundir a la esencia del ser humano 
con la manifestación visible de sus potencialidades propias es un grave 
error; ello justificaría decir que no es una persona quien ha sufrido una 
lesión irreparable de su lóbulo frontal. Luego, el embrión humano es 
persona, desde el primer instante de su crecimiento y desarrollo, esto es, 
desde el primer instante de la concepción. Que se encuentre dentro de 
otro cuerpo o que su tamaño sea ínfimo, son todas cuestiones accidenta-
les que no afectan a su esencia como persona, que debe ser, consiguien-
temente, respetada desde ese primer momento. 

Por lo tanto, dado que nada justifica quitar directamente la vida a 
una persona inocente, su derecho a la vida es inviolable, desde el primer 
momento de su concepción. El fin no justifica los medios (esto es: nin-
guna conducta contradictoria con el fin último de la vida humana se jus-
tifica porque sea idónea para llegar a otro fin) y, por ende, aunque el fin 



 161

sea bueno, ese medio (la eliminación directa de la vida de una persona 
inocente) jamás está justificado. 

Alguien puede decir: ¿qué ocurre si el problema no es que se afirme 
que el embrión no es un ser humano, sino que se duda sobre su real natu-
raleza? Pues en ese caso, tampoco está justificado quitar la vida del em-
brión, pues, desde el punto de vista ético, la duda sobre si algo es o no 
una persona lo único que justifica, precisamente, es abstenerse de hacer 
algo que pueda perjudicar al “posible” ser humano. Si alguien está cazan-
do y duda sobre si lo que se mueve es un animal o un hombre, debe abs-
tenerse de disparar, obviamente. Luego, lo único que coherentemente 
justificaría la eliminación directa del embrión es la certeza total de que no 
es una persona, la cual es una premisa absolutamente falsa, por los moti-
vos vistos. 

A partir de aquí, podemos fundamentar nuestra negativa respecto a 
algunos casos que se presentan habitualmente como intentos de justifica-
ción del asesinato del embrión humano, esto es, el ser humano en los 
primeros meses de su vida, o en sus primeros segundos. 

a) Violación. Se dice que la mujer que fue violada tiene “derecho” a 
abortar. El fin es salvaguardar su honor y/o no tener un hijo que ella no 
deseaba. Pero, dado que el fin no justifica los medios, no puede violarse 
el derecho a la vida del nuevo ser, dado que su derecho a la vida emerge 
de su misma condición de persona y es, por ende, totalmente indepen-
diente del modo o las circunstancias en las que fue realizada su concep-
ción. Luego, la violación no justifica el aborto. Algunos dicen que, en ese 
caso, la mujer podría pedir la transferencia de su patria potestad, una vez 
nacido el niño. No negamos esa posibilidad; tampoco la afirmamos ro-
tundamente. Dejemos abierta esa cuestión. 

 b) Malformación comprobada. Tampoco hay justificación es este 
caso. Qué persona vive o muere, según sus mayores o menores defectos, 
no corresponde al ser humano decidirlo. Es gravísimo tratar de tomar el 
lugar de Dios. Quienes admiten este caso deberían admitir que es lícito 
quitar la vida a un niño deforme ya nacido, y en ambos casos estaríamos 
en presencia de un asesinato. El derecho a la vida de una persona no está 
en relación a sus defectos físicos o mentales, por más graves que estos 
sean. Por más que el fin sea evitar el dolor y el sufrimiento, el quitar la 
vida no constituye un medio lícito para ello, por los motivos expuestos. 
¿Cuántas veces, por otra parte, el motivo es justamente una falta de 
amor, que, de tenerlo, nos haría ver la posibilidad de cuidar a alguien de-



 162 

fectuoso como una oportunidad de despliegue del amor más profundo, 
que no pide, sino que da?107.  

c) Situación desastrosa de la familia o de los padres. Nuevamente el 
mismo tipo de argumentación: el derecho a la vida de la persona no está 
en relación a la situación económica en la que nace. De lo contrario sería 
lícito de cualquiera de los hijos con ese pretexto; es más, si el asunto es la 
situación económica, habría que asesinar al mayor, que es el que consu-
me más. Huelga todo comentario. 

d) Abortos ilegales. Dice este argumento –uno de nos más usados- 
que hay que legalizar los abortos para que éstos se realicen en buenos 
institutos, con buenos profesionales y en correctas condiciones de higie-
ne, para evitar el peligro que corren las madres en otros casos. Muy en-
comiable la preocupación por la madre, en este caso, pero eso, nueva-
mente, no justifica el medio, dar impunidad al asesinato de un inocente. 
Con el mismo criterio deberían legalizarse los robos a los bancos para 
que éstos no pusieran en peligro la vida de los asaltantes o de los clientes. 
Recúrrase al medio que se desee para evitar la dramática situación produ-
cida por personas que además de eliminar una vida ponen en peligro otra 
y arruinan su salud; recúrrase al medio que se quiera para la protección 
de las menores que son engañadas, dañadas o explotadas por inescrupu-
losos delincuentes, pero jamás se dé libre curso al asesinato de la persona 
por nacer como solución a esa situación. Ese medio, precisamente, es 
totalmente injustificado. 

e) Peligro para la vida de la madre. Este caso es ya muy infrecuente, 
dadas las nuevas técnicas médicas. La cesárea, la sinfisiotomía, etc., han 
eliminado dramáticas instancias de antaño en el momento del parto. Por 
otra parte, después del 7mo. Mes completo puede recurrir a la acelera-
ción del parto si hay peligro para la vida de la madre y hay además ac-
tualmente posibilidad de reimplantar al embrión en el útero en el caso de 
                                                           
107 Véase la siguiente carta de una madre, citada por V. Frankl: “Por una deformación 
prematura de los huesos del cráneo en el vientre materno, cuando mi hijo nació el día 6 
de junio de 1929 era ya un enfermo incurable. Yo tenía entonces 19 años. Divinicé a mi 
hijo y lo amé sin límites. Mi madre y yo hacíamos cualquier cosa para ayudar al pequeño 
gusano, aunque todo fue en vano. El niño no podía andar, ni podía hablar, pero yo era 
joven y no perdía la esperanza. Trabajaba día y noche sólo para poderle comprar a mi 
querido gusanito preparados alimenticios y medicamentos. Cuando yo ponía su pequeña 
y delgada manita sobre mi hombro y le decía ‘¿me quieres?’, él se apretaba muy fuerte 
contra mi, se reía y me ponía torpemente la mano en la cara. Yo era entonces feliz, a 
pesar de todo, inmensamente feliz”, de su libro La Psicoterapia al alcance de todos, op. 
cit., p. 135.  



 163

embarazo ectópico. Pero, debemos aclarar, si el caso se presentara, no es 
un medio lícito, para salvar una vida, eliminar directamente otra. En ese 
caso, además, el no eliminar la vida de la persona por nacer no es “cau-
sar” la muerte de la otra. Si X amenaza a Z diciéndole que mate a Y o, de 
lo contrario, X matara a Y2, entonces, si Z no mata a Y –como corres-
ponde- entonces Z no es “causante” de la muerte de Y2, sino el causante 
de la muerte de Y2 es Z, en ese caso, “permite”, “tolera”, esto es “no 
impide” (porque no puede impedir) que X sea causa de ese asesinato. 
Luego queda demostrado que el no matar a la persona por nacer, en esos 
casos, no es “causa” de la muerte de otra persona. Por otra parte, no 
puede decirse que, en esos casos, la persona no nacida actúa como “in-
justo agresor” frente al cual habría derecho a la defensa legítima. ¿Cómo 
el embrión o el feto pueden ser “culpables” de algo? No pueden por en-
de, ser acusados de “injusta agresión”. Son absolutamente inocentes. Es 
más: la persona por nacer es la persona más inocente e indefensa que hay. 

Volvemos a reiterar, sin embargo, que estos son actualmente muy 
raros. 

Los casos analizados reafirman nuestra tesis: el aborto es un asesi-
nato. No puede hablarse, por ende, de “derecho al aborto”. Eso es una 
absoluta contradicción en términos. No hay derecho a hacer algo que va 
en contra de un derecho humano fundamental. Tampoco puede encua-
drarse dentro del “derecho de la madre a disponer de su propio cuerpo”. 
Puede la madre tener el derecho a la ausencia de coacción sobre la dispo-
sición de su cuerpo, pero no sobre el cuerpo de otra persona. Tampoco 
puede encuadrarse el aborto dentro de “acciones privadas” que no per-
judican a terceros. Pues el aborto elimina la vida de una persona humana; 
luego, está a años luz de una acción privada; al contrario, entra dentro de 
uno de los más típicos delitos contra terceros: el asesinato. Tampoco 
debe autorizarse legalmente, por ende, la comercialización de “píldoras 
abortivas” cuyo objeto es asesinar a una persona de un modo evidente-
mente muy simple, y tampoco debe autorizarle legalmente la utilización 
de “anticonceptivos” abortivos, que no son propiamente anticoncepti-
vos, pues no impiden la concepción sino que matan su resultado. 

El aborto está muy extendido en muchas naciones. Ello es una 
muestra de los errores de razonamiento en los que a veces puede incurrir 
el ser humano y cómo la falta de formación en conceptos filosóficos 
fundamentales lleva a conclusiones absurdas. Pero también puede ser un 
síntoma de alejamiento del hombre de su Creador, que lo lleva a querer 



 164 

ocupar el papel del Dios que ha dejado de lado. Triste papel. Es más ri-
dículo aún que una piedra que quisiera ser un ángel. Por eso, en nuestro 
humanismo teocéntrico el derecho a la vida, y su respeto, es esencial, 
pues forma parte del respeto a Dios. Respetar a Dios es respetar al hom-
bre; respetar al hombre es respetar a Dios. Por eso, si alguien no cree en 
Dios, pero sabe que no debe atentar contra la vida, felicitaciones, porque 
está respetando a Dios sin darse cuenta.  

 
2.2. Eutanasia  

 
Tratamos esta cuestión a continuación de la anterior debido a su es-

trecho paralelismo. Los argumentos y principios serán casi los mismos. 
En este caso se trata del derecho a la vida, en sus últimos momentos. 

Debemos antes que nada definir los términos para no confundirnos. 
“Eutanasia” hace referencia a una acción o una omisión que causa la 
muerte con el fin de evitar algún dolor o sufrimiento. El fin es bueno; el 
medio –eliminar directamente una vida- no lo es. Esto es peligrosísimo si su 
práctica se extiende a niños anormales –ya tratamos este tema en el pun-
to anterior-, enfermos incurables, ancianos, etc. Todos ellos tienen dere-
cho a la vida, y sus posibles sufrimientos no convierten a nadie en admi-
nistrador de ese derecho. De no comprender esto, puede derivar esta 
práctica en genocidios generalizados, ajenos a una sociedad donde la dig-
nidad humana se respete. Esto nada tiene que ver con una supuesta falta 
de sensibilidad ante el dolor ajeno; al contrario, tiene que ver con el con-
vencimiento de que la vida humana es inviolable, y tiene que ver también 
con una visión de las cosas donde el amor estimula a cuidar a una vida 
sufriente y no a eliminarla. 

La eutanasia no debe confundirse con la “orto-eutanasia”, que per-
mite al paciente de una enfermedad terminal morir lo más confortable-
mente posible y autoriza a los médicos a no utilizar medicamentos o tra-
tamientos desproporcionados, esto es, que según el estado actual de la 
ciencia es muy seguro que no salvarán la vida del paciente108. En este 
sentido, el paciente tiene derecho a morir “dignamente”, rodeado de su 
familia, cuando se sabe que determinadas prácticas no producirán la cu-
ración de su enfermedad ya incurable y terminal. Por supuesto, la pre-

                                                           
108 Véase “La eutanasia, distanasia y ortoeutanasia. Nuevos enfoques de una antigua cues-
tión”, por María Teresa Bergoglio de Brower de Koning y María Virgionia Bertoldi de 
Fourcade, en Derecho, Nro. 6.368, del 21 de noviembre de 1985.  



 165

sencia de una enfermedad terminal justifica, si el enfermo lo desea, el uso 
de tratamientos no del todo corroborados desde el punto de vista expe-
rimental, y la voluntad del enfermo justifica también el abandono de tales 
intentos. O sea que nadie está obligado a someterse a tratamientos “des-
proporcionados”, esto es, que seguramente no lo curarán según el estado 
actual de la ciencia, y a la vez el paciente tiene derecho a “probar” trata-
mientos aún no corroborados y dejarlos cuando lo considere necesario. 
Rechazar estos últimos o rechazar los “desproporcionados” no equivale 
a suicidio, sino más bien a aceptar la limitación de los medios terapéuti-
cos humanos y disponerse a morir serenamente con dignidad. Nada de 
esto tiene que ver con la eutanasia citada más arriba. Debe recordarse 
por otra parte, que siempre una persona tiene el derecho a decidir si se 
someterá o no a un tratamiento médico, y sus decisiones al respecto en-
tran dentro de su “derecho a la ausencia de coacción”. 

Nos referimos recién al suicidio. Debemos aclarar que no hay pro-
piamente un “derecho al suicidio”, porque nadie tiene el derecho de 
atentar contra ninguna vida; luego, tampoco contra la propia. Sin embar-
go, debe despenalizarse el intento de suicidio y, en ese sentido, se puede 
hablar de una no coacción, o un derecho a la ausencia de coacción, en 
relación a la decisión fallida de suicidarse. Ahora bien: esto no implica 
que sea lícita la acción de alguien que “colabora” con el suicidio, a “pedi-
do” de quien se va a suicidar. Colaborar con un intento de suicidio es 
asesinato. Luego, supongamos que un enfermo que está sufriendo graves 
dolores pide al médico que le aplique una inyección que lo mate. Si el 
médico accede, eso es eutanasia en el sentido referido.  

La eutanasia, pues, definida como la hemos definido y distinguida de la no uti-
lización de medios desproporcionados, es un atentado contra el derecho a la vida, de 
igual modo que el aborto. Es comprensible que, frente al dolor, el ser hu-
mano recurra a soluciones desesperadas. Precisamente, desesperadas, no 
“pensadas”. Y el orden moral y jurídico de una sociedad respetuosa de 
los derechos del hombre no puede basarse en la desesperación ni en la 
precipitación109.  

 

                                                           
109 Sobre este tema, véase: Eutanasia, por F. Monje, Folletos MC, Madrid, 1985. Véase 
también, del mismo autor, “Iniciativas en favor de una muerte digna de los enfermos 
incurables”, “Debate sobre la eutanasia en los recién nacidos deficientes”, e “Los equívo-
cos de la eutanasia”, en ASD Prensa, del 15 de marzo de 1988, 1 de febrero de 1988 y 15 
de enero de 1988, respectivamente; Buenos Aires, editorial Edita. 



 166 

2.3. Algunas cuestiones de salud pública.  
 

 Aunque todos los temas se relacionen entre sí, creemos que po-
demos trataren este punto cuestiones adicionales que también se relacio-
nan estrechamente con el derecho a la vida. No menos cierto es, como 
veremos más adelante, que también los temas ecológicos se relacionan 
con este derecho. Nuestro procedimiento, dada la amplitud de los temas 
que trataremos a continuación, será expresarlos como “preocupaciones” 
cuyas soluciones técnico-jurídicas no corresponde a nosotros, desde lue-
go, tratar. 

En primer lugar, se verá que estamos utilizando el concepto de “sa-
lud” pública. Nuestra defensa de la libre iniciativa privada en todos los 
ámbitos de la vida social ha proporcionado suficientes bases como para 
comprender que los servicios de salud pueden estar perfectamente en 
manos privadas, incluso, como hemos visto, a través de conocidos siste-
mas de medicina prepaga, que funcionan bien donde el estado no atenta 
contra el bien común mediante la inflación u otras diversas políticas a las 
cuales ya nos hemos referidos. Pero, en la medida que en temas de salud 
haya externalidades negativas que el mercado haya podido solucionar, o 
existan bienes públicos sin privatizar, tales como la vía pública, instala-
ciones municipales de diverso tipo, etc., el estado tiene allí el papel de 
contralor en todas aquellas cuestiones de salud e higiene pública cuya 
noa tención pomga en peligro el derecho a la vida de terceros. Sumemos 
a esto las ya referidas situaciones de emergencia que el estado debe aten-
der, lo cual implica también diversos tipos de servicios médicos. 

En este sentido, no puede destacarse el control judicial sobre de-
terminados medicamentos, (que incluye la posibilidad de algún tipo de 
legislación preventiva) sobre todo porque en ese caso están en juego de-
terminados principios jurídicos tradicionales de la responsabilidad con-
tractual, tales como el principio de la buena fe o la ausencia de fraude en 
los contratos.110Empero, no concluyen aquí los problemas referidos a la 
salud pública en una sociedad respetuosa de los derechos del hombre. 
Hay algunos temas adicionales que tratar. 

Nos preocupa, en efecto, que, salvado el principio de la buena fe en 
los contratos libremente realizados, haya sin embargo algunos avances 
del estado en algunas áreas que son de exclusiva responsabilidad de cada 

                                                           
110 Véase Risolía, M. A., op. cit., y Pardo, J. A.: , “Responsabilidad civil por los productos 
elaborados”, en El Derecho, No 6.692, del 6 de marzo de 1987. 



 167

persona. Comprendemos que en muchos casos se trata de la “subsidia-
riedad sociológica” a la que hemos hecho alusión, pero ello no obsta a 
que no podamos manifestar nuestra preocupación al respecto. Por ejem-
plo, en el tema del ejercicio ilegal de la medicina. Ya dijimos, en la parte 
educativa, que lo que se considere legal al respecto está en relación al 
sistema de habilitación profesional que se utilice, lo cual, como vimos, es 
una cuestión más “abierta” de lo que habitualmente se piensa. Pero, aún 
dentro de usos y costumbres tradicionales al respecto, creemos que hay 
casos donde el estado realiza una intervención ilegítima: por ejemplo, 
cuando se prohíbe a determinadas religiones la práctica de ceremonias 
curativas o se prohíbe, a determinadas personas, que practiquen curacio-
nes en las cuales no se administran fármacos. Eso es un abuso a la res-
ponsabilidad individual y a lo que entra dentro de acciones privadas que 
no perjudican a terceros. Y, desde luego, no nos estamos refiriendo a 
ceremonias o prácticas que por naturaleza sean sencillamente delictivas. 
La religión católica, por ejemplo, tiene un sacramento muy importante, 
que es la unción de los enfermos, cuyos efectos pueden ser curativos aún 
a nivel físico. Por ende, muchos de los que pretenden prohibir legalmen-
te las ceremonias curativas de otros cultos no católicos deberían acusar al 
sacerdote católico por “ejercicio ilegal de la medicina”, lo cual sería, por 
supuesto, contrario a la libertad religiosa. Pues bien: debe aplicarse el 
principio de la libertad religiosa en todos los casos. 

Voy a arriesgarme a dar otro ejemplo. En una oportunidad se con-
denó a dos personas por la venta de pequeñas “pirámides” que ejercían 
“poderes curativos”111. No se probó que hubiera daño alguno en la salud 
de los compradores. Sin embargo, se las declaró culpables del delito de 
“ejercicio ilegal de la medicina”. Podemos comprender, por supuesto, el 
disgusto del juez por la venta de ese tipo de “tonterías”. Tanto la ciencia 
como las religiones más serias rechazarían esas prácticas. Pero, nueva-
mente, estamos aquí ante un caso típico de acción personal donde entra 
en juego la responsabilidad individual; ya hemos dicho muchas veces que 
la ley humana no prohíbe todo lo que la ley natural sí. El juez, por otra 
parte, dice en sus fundamentos que los aludidos productos carecen de 
“sustento científico”. Evidentemente, no está al tanto de la más contem-
poránea epistemología, que nos demuestra que ninguna teoría científico-
positiva tiene absoluta certeza. La ciencia positiva no puede asegurar ab-
solutamente que algo no tenga poder curativo o que sí lo tenga. Desde lue-
                                                           
111 El caso fue en la Argentina, según “La Nación”, del 21 de marzo de 1987. 



 168 

go, cuando se trata de algo que daña a la vida de la persona, podemos 
aplicar el criterio de conjetura corroborada hasta el momento y el princi-
pio de la buena fe en los contratos; luego, sería perfectamente correcto 
que alguien demandara ante la juaticia al vendedor de pirámides si éstas 
dañaron su salud, y fueron compradas con fines de meditación mental o 
algo por el estilo. Pero, evidentemente, no se trataba de este caso. Si al-
guien nos dice que quienes compran esos productos son "tontos", ”o 
estaría de acuerdo, pero recordemos que una sociedad donde rige el de-
recho a la intimidad, antes visto, incluye el derecho a la ausencia de coac-
ción sobre nuestras “tonteras”, amén de que a veces no es tan sencillo 
saber qué es realmente una “tontera”. 

Otra cuestión que nos preocupa, donde también debe respetarse la 
libertad individual, es la decisión de iniciar o no un tratamiento médico. 
No puede negarse a la persona su derecho a la ausencia de coacción so-
bre ese tipo de decisiones, por más seguros que estemos de que está en 
un error, y máximamente cuando pocas veces tendremos certeza en esas 
cuestiones. El asunto se complica, sin embargo, cuando el enfermo entra 
a una determinada institución asistencial, dado que el médico puede ser 
puesto en una situación difícil ante la negativa del enfermo a recibir un 
tratamiento proporcionado según el estado actual de la ciencia. En esos 
casos, no estaría de más que la legislación contemplara una “objeción de 
conciencia” cuando la religión o creencias del paciente le impiden recibir 
algún tipo de tratamiento. Por ejemplo, una mujer, que profesaba una 
religión que prohíbe las transfusiones sanguíneas, fue legalmente obliga-
da, bajo decisión judicial, a recibir la transfusión.112 ¿No es el caso difí-
cilmente compatible con la libertad religiosa? Por supuesto, aún en los 
casos en que esta “objeción de conciencia” se respetara, ello no implica 
que la persona en cuestión tenga derecho a trasladar su decisión a terce-
ros con los que convive, y mucho menos a menores, cuyo derecho a la 
vida está más allá de la patria potestad. 

Otra cuestión, que nos preocupa gravemente, es el tema de los tra-
tamientos de las enfermedades mentales. La falta de cuidado en este as-
pecto ha producido verdaderas violaciones de la libertad individual que 
convierten a los hospitales psiquiátricos en verdaderas cárceles e inhu-
manos centros de tortura. Y no estamos hablando de las naciones totali-
tarias donde se recurre a la “psiquiatría” para “curar” a aquellos que tie-
nen “la grave psicosis” de estar en contra del régimen. No nos referimos 
                                                           
112 El caso fue en Rosario, Argentina, según La Nación del 2 de octubre de 1988. 



 169

a esas situaciones, abiertamente totalitarias, cuyo rechazo y condena no 
necesita de nuestra parte mayores comentarios, nos referimos a naciones 
no totalitarias. En efecto parecería que la persona goza de todos los de-
rechos hasta que padece una enfermedad mental. En este sentido, quisié-
ramos puntualizar las siguientes normas: a) nadie puede ser sometido a 
un tratamiento psiquiátrico o encerrado en una institución psiquiátrica 
mediante la coacción física, y ninguna orden médica puede autorizar tal 
cosa, excepto que haya una decisión judicial al respecto de la prueba de que la con-
ducta del sujeto entra dentro de algún tipo penal. Ni familiares ni médicos son 
dueños de la libertad individual de la persona con la excusa de una su-
puesta enfermedad mental. Por otra parte, la más elemental y habitual 
psiquiatría nos dice que la falta de razonamiento y de propio juicio no es 
la característica dominante de ninguna neurosis. Los paradigmas habitua-
les en estas materias (sumamente contingentes) nos dicen que la falta comple-
ta de libre albedrío podría manifestarse en psicosis tales como esquizo-
frenias, paranoias, psicosis depresivas, maníaco-depresivas y estados de-
menciales. Aun en estos casos, si ante la orden de internación alguna otra 
persona considera que se está forzando o dañando al enfermo, deberían 
disponerse los medios legales para que el caso fuera resuelto judicialmen-
te. b) durante la internación debería estar judicialmente prohibida todo tipo de prácti-
ca médica que lesione o mutile al paciente. El ejemplo típico de lo que estoy 
hablando sería la lobotomía, ni siquiera se justifica ésta en caso de con-
ducta agresiva por parte del paciente. Tampoco deberían estar autoriza-
dos tratamientos que sean abierta y visiblemente dolorosos y crueles para 
el paciente, por más convencido que esté el médico de su eficacia (por 
otra parte, el médico cree que en estas materias puede tener plena certeza 
carece de la más mínima formación antropológica y epistemológica, por 
más experiencia que tenga en su profesión). De no tener en cuenta este 
principio, estos institutos psiquiátricos pueden convertirse en inhumanos 
centros de tortura y de experimentación coactiva sobre los seres huma-
nos, con el sólo límite de la buena voluntad de los médicos intervinien-
tes, sin ningún límite de la buena voluntad de los médicos intervinientes, 
sin ningún límite a sus “inapelables” decisiones. Eso es indigno de una 
sociedad que respete la libertad. Habíamos dicho que un paciente con 
una enfermedad terminal puede decidir que se pruebe sobre él una nueva 
terapéutica, pero este no es precisamente el caso. Debe pues afirmarse 
resueltamente que el enfermo mental y el discapacitado mental tienen un 
inalienable derecho a la integridad de su propio cuerpo. Esto incluye el rechazo 



 170 

moral y jurídico absoluto a prácticas tales como la esterilización a dismi-
nuidos mentales. En estas cuestiones se prueba definitivamente qué res-
peto tenemos por la dignidad de toda persona, y si se tiene o no visión 
absolutamente deformada del “bien común” en caso de que sea esto úl-
timo lo invocado para justificar estas vejaciones. 

Otro tema que nos preocupa es el tema de los trasplantes. Elogia-
mos toda técnica médica que salve una vida y elogiamos también a la 
persona que libremente dona en vida alguno de sus órganos y los dona 
todos después de su muerte, pero no podemos dejar de decir que esta 
práctica presupone estar esperando que alguien se muera para salvar a otra vi-
da. Son inevitables entonces las tentaciones de “hacer todo lo posible” 
para producir la muerte de aquél cuyo órgano es necesario para “otro”. 
Y, en este sentido, la ley humana debe ser lo más estricta posible para no 
dar lugar a abusos en esta cuestión. En este sentido, deben catalogarse 
como peligrosas para el derecho a la integridad del propio cuerpo las 
siguientes prácticas: a) considerar legalmente a toda persona como po-
tencial donante después de su muerte “excepto expresa manifestación de 
lo contrario”; b) no hacer todo lo humanamente posible para salvar una 
vida para ese modo “acelerar” la “oferta” de órganos humanos “frescos”. 
¿Cómo negar que ésta práctica tiente constantemente a considerar dema-
siado rápido que se ha llegado verdaderamente a lo que se considera 
“muerte legal”, por más estrictamente definida que ésta última esté? c) 
Por último, y lo más terrible, debe considerarse como contrario total-
mente al derecho a la vida y a la integridad personal que sean obligados a 
“donar” sus órganos las siguientes personas: menores, discapacitados mentales, 
etc. Ninguna persona está obligada a “donar” sus órganos, bajo ninguna 
circunstancia –reiteramos: ninguna- y, si la persona no cuenta con voluntad 
propia, o es menor, con más razón aún.  

Por supuesto (y valga la aclaración para todos los temas tratados), 
no corresponde a la filosofía política señalar todas las técnicas médico-
jurídicas que permiten concretar estos principios. Ellas son sin embargo 
importantísimas, dado que permiten plasmarlos, y sería deseable que más 
médicos y más juristas se ocuparan de estas cuestiones. Sin embargo, ni 
la medicina ni la jurisprudencia tienen de por sí la facultad de determinar 
los principios éticos fundamentales; corresponde a la filosofía política 
dilucidarlos. 



 171

Por último, nos preocupa mucho también todo el conjunto de cues-
tiones referidas a la contaminación ambiental que afectan a la salud públi-
ca. Pero a estas cuestiones nos referiremos al tratar la cuestión ecológica. 

 
3. Familia 
 

La familia es uno de los mejores ejemplos de estas instituciones so-
ciales que (como explicamos en el capítulo 2) surgen de un largo proceso 
de evolución cultural, que no fueron pensadas de un día para otro por 
sólo una persona y que cumplen funciones indispensables para la salud 
del grupo social. En este caso se trata de una institución que, emergiendo 
de la naturaleza social, racional y sexual del hombre, es el instrumento 
ideal para el desarrollo ordenado de la sexualidad humana y el cumpli-
miento de uno de sus fines básicos, esto es, la reproducción y consi-
guiente educación de los hijos. En este sentido, la familia cumple un pa-
pel de insustituible eficacia en educación y seguridad social (de niños y 
ancianos), roles que, como hemos dicho numerosas veces, no deben ser 
absorbidos por el estado so pena de privar, como también hemos dicho 
muchas veces, a la persona de la responsabilidad propia que corresponde 
a su naturaleza racional y social, que se despliega en sus propias iniciati-
vas y en naturales sociedades intermedias. El fortalecimiento de los lazos 
familiares es así indispensable para garantizar la participación de la acti-
vidad privada en actividades que le pertenecen propiamente como las 
referidas (educación, seguridad social, creación de riqueza, etc.). De este 
modo, uno de los ejes centrales de nuestra filosofía política, esto es, que 
la persona tiene derecho a todo lo necesario para su desarrollo pero me-
diando su propio esfuerzo y trabajo personal, tiene en el fortalecimiento de los 
lazos familiares a otro eje central de igual importancia e íntimamente re-
lacionado. 

Por supuesto, los problemas relacionados con la institución familiar 
son de diverso tipo: moral, jurídico, psicológico y religioso. Nosotros 
vamos a tratar de sentar ciertos principios básicos en el orden moral na-
tural y en el orden jurídico-positivo. 

Desde el punto de vista moral, debe decirse que el amor, esto es, el 
desear que la otra persona alcance su bien y felicidad, ocupa en nuestra 
vida moral un papel fundamental, dado que ese deseo nos estimula a 
cumplir gozosamente nuestros deberes morales de justicia y demás virtu-
des. Estos deberes son los que señalan el camino de perfeccionamiento 



 172 

de la persona y el alcance de su fin ultimo. O sea que quien ama a su pró-
jimo tiene un gran estímulo para perfeccionarse moralmente, dado que 
quien procede inmoralmente se daña a sí mismo, y ese daño no beneficia 
al prójimo; o sea que quien ama a su prójimo encuentra en ese amor su 
propio bien y felicidad. Por eso, quien cree amarse a sí mismo mediante 
el daño al prójimo, se está dañando a sí mismo. Por eso la persona alcan-
za su plenitud en el amor a su prójimo, y eso estimula cumplir con el 
deber por propia decisión y no por amor servil, lo cual es indispensable 
para el auténtico mérito del deber cumplido y desarrolla así el cumpli-
miento del deber por propio mandato de la conciencia y no por coac-
ción. Por eso el amor plenifica a la persona, además: porque la convierte 
en plenamente libre. 

En todas la relaciones humanas debe, pues, estar presente el amor; 
consiguientemente, también en las relaciones entre hombre y mujer evita, 
precisamente, que la otra persona sea utilizada como un mero medio 
para la satisfacción de una sexualidad que se ha salido de su orden y cuya 
satisfacción, consiguientemente, se ha convertido en el fin principal, lo 
cual sería contrario de la dignidad de la otra persona. Cuando hay amor 
entre hombre y mujer, y no mutua utilización, entonces la sexualidad se 
convierte en un óptimo medio de expresión del amor que ambos se tienen, 
con lo cual la sexualidad se ubica en unos de sus fines: la colaboración y 
crecimiento mutuo entre hombre y mujer. Por eso, la sexualidad, sin el 
amor, degrada mutuamente a las personas que así la utilizan. Ninguna 
persona es un mero medio para satisfacer un goce que no es fin último 
sino medio para la expresión del verdadero amor. 

Ese verdadero amor, por su propia naturaleza, implica una dona-
ción de nuestra propia persona a la otra. Ese género está presente en 
todo tipo de amor; en el amor entre hombre y mujer, su diferencia espe-
cífica es que está orientado hacia la sexualidad como su modo habitual de 
expresión y hacia la procreación y educación de los hijos como resultado 
y fin natural de ese modo de expresión del amor. Por eso, ese amor es 
total y para siempre; si no fuera así, no sería verdadero amor. Entonces, 
el amor entre hombre y mujer implica, si se ha decidido practicarlo, que 
la donación de la persona hacia la otra es completa (todo su espíritu y su 
cuerpo) y permanente (pues si fuera limitada en el tiempo ya no sería 
completa). De allí se deduce, por medio de la razón, que ese amor se comienza a 
ejercer verdaderamente con un compromiso monogámico (implicado porque la donación 
es completa y total) e indisoluble (dado el mismo motivo). A ese compromiso llamamos 



 173

matrimonio. Y no debemos aquí discutir por los términos; hemos descrito 
una realidad, no un término. Hay algo que es un compromiso de entrega 
total y para siempre entre hombre y mujer para expresar sexualmente su 
amor y para tener hijos y educarlos. Nosotros lo llamamos matrimonio; 
si alguien quiere llamar matrimonio a otra cosa, no le discutiremos97b. 

Es necesario observar que todas las conclusiones han sido guiadas 
por la razón natural que nos puede decir qué es el amor y cuáles son sus 
resultados. 

Dadas las razones anteriores, el matrimonio es, por su misma natu-
raleza, y para atender a sus fines, monogámico e indisoluble; constituye el 
núcleo básico donde la persona crece y se educa, incorporando los valo-
res propios que el sólo buen funcionamiento de la institución familiar 
proporciona. Por eso todo mal funcionamiento de la familia, aunque sea 
sustituidle por otros medios, genera muy probables inconvenientes a la 
formación de la persona como tal, con plena madurez y responsabilidad. 

Todas las reflexiones anteriores han sido realizadas según la ley na-
tural. Ahora bien: ¿cuáles deben ser las disposiciones de la ley humana en 
esta materia? 

Para contestar esta pregunta deberemos aplicar a este caso concreto 
varios de los principios que establecimos en el capítulo 1 con respecto a 
las relaciones entre la ley humana y la ley natural. 

 Recuérdese, en primer lugar, que la ley humana no cubre todo el 
espectro de la ley natural. Por eso la ley humana puede “callar”, o sea, 
nada establecer, con respecto a algo legislado por la ley natural. Pero, si 
establece algo, sea mucho o poco, no debe establecer nada que vaya en 
contra de lo establecido por la ley natural. Y ello, como habíamos dicho, 
por dos razones: primero, porque –como es muy sabido- la ley humana 
que va en contra de la ley natural injusta; y, segundo, porque la ley hu-
mana tiene una función educativa, pues por el mismo motivo anterior, si 
algo prescribe, debe ser moralmente bueno, si bien puede, como también 
dijimos, NO proscribir lo moralmente malo. Por ejemplo, no compete a 
la ley humana, desde luego, proscribir las relaciones sexuales antes del 
matrimonio (si lo hiciera, sería contra el derecho a la intimidad), pero ello 
no implica que deba decir que son buenas o que reglamente dónde ha-
cerlas y cuándo. La ley humana calla en esos casos, y es todo lo que debe 
hacer. 

                                                           
97b Sobre el concepto de “matrimonio”, véase Benegas Lynch, A. (h): Liberalismo para 
liberales, Emecé, Buenos Aires, 1986, 2da. parte.  



 174 

Ahora bien: es una costumbre secular, en la historia de la humanidad, 
que el estado legisle sobre el matrimonio. Pero, si lo hace, conforme a los 
principios anteriores, debe hacerlo conforme a lo que el matrimonio real-
mente es; de lo contrario, es preferible que nada sea legislado al respecto. 

Sociológicamente, el estado y la ley humana, cuando legislan sobre 
matrimonio, lo hacen siempre siguiendo una determinada concepción 
sobre lo que el matrimonio es. Tal hecho como tal es innegable, aunque 
después podremos ver si la concepción que el Estado tiene sobre matri-
monio es correcta.  

Por ejemplo, si la ley humana dijera que el matrimonio puede ser 
entre personas del mismo sexo, o que puede ser poligámico o poliándri-
co, o que puede ser disoluble, en ese caso, en primer lugar, lo que la ley 
humana llama matrimonio no es realmente tal, y, segundo, se perjudica al 
cuerpo social y a la libre iniciativa privada en todos los ámbitos de la vida 
social, porque uno de sus estímulos, esto es, la familia monogámica e 
indisoluble, es desestimulada por la ley humana, dado que las personas 
tiendan a ver bueno y correcto lo que la ley humana prescribe como tal.  

Sabemos perfectamente que muchas veces las culturas o el consen-
so social existente no aceptan lo que nosotros consideramos matrimonio, 
pero, precisamente, estamos diciendo que en esos casos es preferible que 
el estado no legisle, a que legisle contra la ley natural, por los motivos 
expuestos. Pero, a su vez, sabemos que ni siquiera tenemos actualmente 
consenso para que se acepte esta última propuesta; sabemos perfecta-
mente que casi todo lo que venimos diciendo, aunque fundado racional-
mente, chocará contra paradigmas habituales en estas materias. 

Sabemos, obviamente, que el divorcio vincular legal está extendido 
actualmente por casi todo el mundo. No será la primera ni la última vez 
que en este libro nos manifestemos en contra de algo extendido en casi 
todo el mundo. Nunca, por otra parte, hemos propuesto cambios más 
que por la vía pacífica del convencimiento racional. Pero por ello, preci-
samente, queremos dejar sentadas algunas reflexiones sobre esta cues-
tión. En primer lugar, habíamos establecido que todo aquello que debilite 
la institución familiar debilita a aquellas funciones para las cuales dicha 
institución presta grandes servicios (educación, salud, seguridad social, 
etc.), estimulando, por ende, el estatismo en esas cuestiones. Ahora bien, 
nuestra conjetura es que el contrato legal disoluble genera el efecto psi-
cológico de debilitar la fuerza del contrato en el momento de contratar, 
debilitando ello, consecuentemente, a la propia institución familiar, con 



 175

el consiguiente perjuicio dadas sus funciones. Se nos podrá decir: que 
ello no es necesariamente así. Claro que no; estamos utilizando aquí el mé-
todo 3 de las ciencias sociales expuesto en la introducción. El asunto es 
que, precisamente, nadie nos puede demostrar necesariamente lo contra-
rio o que necesariamente no ocurrirá el efecto referido. ¿Para qué gene-
rar, entonces, una intervención del estado cuyas consecuencias no queri-
das son imprevisibles, o casi previsiblemente negativas? 

La pregunta anterior nos remite a la siguiente cuestión: muchas ve-
ces se dice que, de no estar presente el divorcio vincular, las parejas vuel-
tas a casar se encontrarían “fuera de la ley”. En algunos lugares este ar-
gumento fue muy importante; ello se debía a que el adulterio, colocarlo 
como una acción privada que no esté penada por la ley humana y mante-
nerlo sólo como causal de divorcio no vincular. De ese modo persona 
que volviera a convivir con otra bajo un mismo techo –después de su 
divorcio no vincular- estaría fuera de la ley, incluso podría celebrar con 
esa otra persona los contratos privados habituales que deseara, con el 
sólo e importante detalle de que ley humana no llamaría matrimonio a 
esa segunda unión. 

Pero esto último nos introduce en lo que precisamente el consenso 
actual imperante en esta materia no aceptaría. La presencia del estado en 
la vida social se ha extendido, lamentablemente, tanto, que la demanda 
social en este caso es que el estado consagre como matrimonio esa se-
gunda unión; luego, mi propuesta anterior no satisface, obviamente, a la 
gran mayoría de personas que quieren un sello del estado que le diga “es-
tá casado”. Nuestra propuesta respeta plenamente la libertad individual 
de la persona y su derecho a la intimidad; no deja a nadie fuera de la ley 
porque su matrimonio fracasó, pero, obviamente como matrimonio a la 
segunda unión. Pero no será la primera ni la última vez que en nuestro 
trabajo alguna de nuestras propuestas no satisfagan a la general petición 
de “más estado”. 

El tema estará además mal planteado si se lo relaciona necesaria-
mente con cuestiones religiosas o se coloca a la libertad religiosa como 
argumento a favor del divorcio vincular. Si a una determinada concep-
ción del mismo y analizar las consecuencias de la legislación elegida se-
gún la utilidad social de la misma –nosotros hemos seguido ese camino-; 
ninguna de las dos cosas pasa necesariamente por un dogma revelado. A muy 
pocos se les ha ocurrido que su libertad religiosa está violada porque las 
legislaciones no acepten, habitualmente, la poliandria, tiene su casa para 



 176 

practicar su religión, pero no podrá alegar libertad religiosa para que la le-
gislación del estado –establecida según normas racionales de derechos per-
sonales, utilidad social y bien común- se adecúe a sus costumbres113. 

Y el punto anterior nos lleva a otro importante: el principio de sub-
sidiariedad. En efecto, muchas veces el estado avanza más de la cuenta 
en la legislación familiar, legislando sobre cuestiones que podrían quedar 
en manos de la decisión de los cónyuges: sistema de administración de 
bienes, el compartir o no la patria potestad en algunos puntos, etc. Pero, 
sobre todo, muchas veces la ley humana ha entrado monopólicamente en 
el ámbito familiar en casos donde las religiones asumían tradicional y 
naturalmente muchas funciones. Todo ello es explicable, según las cir-
cunstancias históricas que entraron en juego. Pero, actualmente, no se 
justifica esta presencia total del estado en materia de matrimonio. En este 
sentido, supongamos que la legislación del estado reglamenta al matri-
monio tal cual nosotros lo hemos concebido, y supongamos que una o 
más religiones establecen las mismas características para dicho contrato. 
En ese caso, el principio de subsidiariedad implica que se deben dar efec-
tos civiles automáticos a los matrimonios celebrados religiosamente bajo 
las mismas características que la ley humana reconoce para el matrimo-
nio. Y, en ese sentido, normas tales como que el contrato civil es condi-
ción necesaria para contraer el contrato religioso, son evidentes violacio-
nes, muy graves, de la libertad religiosa, aunque lamentablemente no ha-
ya mucha conciencia de ello114. 

Pero, por supuesto, la anterior situación tiene muy poco consenso 
actualmente, aunque estemos tratando de crearlo. En la mayoría de las 
naciones hay divorcio vincular legal; en algunas de ellas tal vez se man-
tenga la exigencia del trámite civil como condición necesaria para la cele-
bración religiosa. En esos casos, sobre todo, y aunque esto último no se 
exija, es justo, pues deriva del principio de subsidiariedad y de la libertad 
religiosa, que las personas que practican cuyo matrimonio sea indisoluble 
tengan derecho a contratar civilmente de manera también indisoluble. En 
este sentido, el sistema de “doble régimen” puede mejorar la situación 
allí donde el divorcio es vincular esté vigente (no de lo contrario). Este sistema 

                                                           
113 Ver al respecto, Bidart Campos, G. J.: “El divorcio y la libertad religiosa”, en La Na-
ción del 6 de agosto de 1983. 
114 Véase Bidart Campos, G. J.: “El ‘ïus connubili’ y la libertad religiosa en la Constitu-
ción Argentina”, separata de la Revista de Derecho Español y Americano, No 24, Madrid, 
1969, Instituto de Cultura Hispánica. 



 177

tiene el inconveniente de que fortalece la creencia de que la indisolubili-
dad matrimonial es una cuestión sólo religiosa, pero puede ser mejor 
dadas las circunstancias. 

Lamentablemente, lejos de mejorar, la situación tiende a empeorar, en 
cuanto al consenso social imperante en materia de ética matrimonial. Al-
gunas naciones están aceptando “matrimonios” entre personas de igual 
sexo. No falta poco para que, en nombre de una absolutamente deformada 
noción de libertad, alguien se presente a los tribunales exigiendo que un 
juez lo case con el animal doméstico. Ante esta situación, volvemos a reite-
rar nuestra posición favorable a que el estado nada legisle en esta materia, 
antes de convalidar legalmente costumbres por el estilo. 

Por último, queremos señalar nuestro absoluto desacuerdo con algunas legisla-
ciones que, violentando elementales resultados del derecho de matrimonio, imponen un 
límite al número de hijos de cada matrimonio, imponen el consumo de anticonceptivos 
o, lo que es más grave, pueden llegar a imponer la esterilización. Dichas legislacio-
nes no sólo están inspiradas en la completa ignorancia de las decisiones 
más íntimas de la conciencia de las personas, sino que también –como en 
otros casos- en una deformación total de lo que es el bien común; este 
jamás podrá ser logrado mediante violaciones del derecho a la intimidad 
y el desaliento de la institución familiar. Está claro que haya hambre en el 
mundo; claro que hay muchas bocas que alimentar, pero ya hemos dicho 
que ese problema está causado por las legislaciones que impiden el libre 
comercio mundial y la libre iniciativa privada en la economía. Triste 
coincidencia, pero coherente y aleccionadora, es que las prácticas comen-
tadas se realizan sobre todo en naciones cuyos gobernantes, cegados por 
el marxismo, estatizan la producción, absorben la familia en el estado, y 
desconocen la abundancia que brinda la libertad*39. 

 
3. Ecología 
 

 Un humanismo teocéntrico que se presupone “del futuro” debe 
preocuparse indudablemente de los problemas ecológicos que, a fines de 
este siglo, están amenazando con hacer “inhabitable” el que viene. Más 

                                                           
*39 Volvemos a afirmar esto en las presentes circunstancias (2002) donde arrecian las 
políticas neomalthusianas de las Naciones Unidas desconociendo además las enseñanzas 
de Mises y Hayek sobre el libre comercio internacional y la consiguiente libertad de mo-
vimientos de capitales y de personas. 



 178 

aún cuando el derecho a la vida ha ocupado siempre un papel dominante 
en nuestras reflexiones. 

Debemos ante todo situar el tema desde el punto de vista filosófico. 
No debe plantearse esta cuestión como si la naturaleza fuera el fin de la 
Creación y como si el hombre tuviera que resignar su propia libertad pa-
ra conservarla; la naturaleza es para el hombre, y no el hombre para la 
naturaleza. Dada esta relación, el hombre tiene todo el derecho de usar a 
la naturaleza y sus “secretos”-en la medida que los vaya descubriendo- 
para su servicio y bienestar. Ahora bien, precisamente por este motivo, el 
hombre no debe destruir la naturaleza, porque ello equivale a un suicidio, 
contrario a los planes de Dios. La obligación del hombre para con la na-
turaleza se funda en que ésta ha sido creada para el hombre. Más aún, 
cuando –y esto es fundamental- el daño que el hombre hace a la natura-
leza y a su equilibrio ambiental y biológico no sólo daña a la persona in-
dividual que hace daño, sino a muchas otras personas; y nadie tiene dere-
cho a dañar a otro. 

Por eso, no es que tengan derechos los ríos, las plantas o los anima-
les; propiamente, el derecho, por ser una facultad moral, sólo pueden 
darse en seres racionales. Pero, si el hombre tiene obligaciones de trato 
para con la naturaleza, eso se debe a las obligaciones que tiene para sí 
mismo y sus semejantes. Toda la naturaleza ha sido creada para el hom-
bre, y éste, para Dios. 

En segundo lugar, a pesar de la difusión actual de los problemas 
ecológicos, y a pesar de que las generaciones jóvenes tienen generalmen-
te internalizada la conciencia de estas cuestiones, nunca serán muchas, 
dada la gravedad de la cuestión, las veces que debamos hacer tomar con-
ciencia del problema. Sobre todo, lo que queremos mostrar es la estrecha 
relación entre los daños ecológicos y la violación de derechos humanos 
básicos, tales como el derecho a la vida y a la propiedad que son los fun-
damentalmente afectados. 

No es necesario ser experto en biología, geología u otra de las disci-
plinas relacionadas con esta cuestión, para advertir por qué existe verda-
deramente una relación directamente proporcional entre los daños del 
derecho a la vida y a la propiedad y el aumento de desequilibrios ambien-
tales. Muchas obras de difusión, escritas por científicos que se dedican 
noblemente a advertir sobre estos temas, lo explican. 

Los desequilibrios biológicos son muy ilustrativos al respecto. Toda 
especie tiene una cantidad de miembros perfectamente autorregulada con 



 179

la interacción de otras especies. El crecimiento desproporcionado de una 
especie o la desaparición de alguna otra, causa daños ambientales que 
pueden ser mortales, en muchas ocasiones, para el hombre. Demos algu-
nos ejemplos. Poco tiempo después de una gran matanza de caimanes, 
en una pequeña ciudad del suroeste de Miami, durante 1967, unas pe-
queñas serpientes venenosas aparecieron por todo el pueblo, en lugares 
tan oportunos como estanterías de supermercados, armarios de dormito-
rio, camas, etc. Resulta, sencillamente, que dicha especie de serpientes 
creció desmedidamente porque su “consumidor” habitual, el caimán, 
había sido eliminado por el hombre en aquella zona.115 Un ejemplo más 
significativo lo tenemos en África suroccidental, donde el río Okawango 
los pescadores decidieron matar cuanto cocodrilo se dignaba a pasear 
por las aguas. Con ello consiguieron pescar totalmente a salvo de los co-
codrilos, pero, como comenta agudamente Droscher (ídem, p. 38), el 
único problema es que ya no tenían qué pescar: ya no había peces, dado 
que el cocodrilo comía siluros, los cuales, después de la desaparición del 
cocodrilo, aumentaron desmedidamente su número y comieron a su vez 
todos los peces comestibles. Y pensemos que éstos últimos constituían 
quizás la única fuente de alimentación de muchos lugareños. 

Si a esto agregamos las conocidas contaminaciones atmosféricas, la 
contaminación de las aguas, y la reciente y alarmante disminución de la 
capa de ozono, el panorama no se presenta precisamente muy alentador. 

Es interesante tal vez reflexionar un momento lo que pensarán de 
nosotros generaciones futuras de 500 años más adelante, si es que logra-
mos sobrevivir a este empeño autodestructivo. Ahora nos reímos de las 
ciudades que, siglos atrás, no tenían los hoy habituales servicios e instala-
ciones sanitarias y cuyos habitantes arrojaban a la vía pública el fruto de 
sus excrementos. Por supuesto, ello era causa, no sólo de no muy agra-
dables aromas, sino de transmisión de todo tipo de enfermedades infec-
tocontagiosas cuyo origen y relaciones de causa y efecto eran totalmente 
desconocidas en la época. Pues bien: nuestras chimeneas, nuestros caños 
de escape de los motores de explosión, nuestros desechos químicos arro-
jados a las aguas, etc., no ofrecen una esencial distinción con lo que su-
cedía siglos atrás. ¿Cuántas enfermedades, especialmente cuántos tumo-
res malignos, de etiología hoy desconocida, pueden deberse a esos facto-

                                                           
115 Véase Droscher, V. B.: Renacer, vida, y futuro de las especies animales amenazadas de extinción, 
Sudamericana-Planeta, Barcelona, 1985; p. 29. 



 180 

res? ¿Cuánto veneno mortal estamos tragando diariamente en nuestras 
actuales ciudades? 

Frente a todo este panorama, ¿qué hacer? 
Una respuesta atribuye todos estos problemas al progreso técnico 

en sí mismo. No tienen en cuenta quienes así piensan que se están refi-
riendo a determinadas etapas de la elaboración de fuentes de energía, y 
que será el mismo progreso técnico, parte esencial de la futura solución. 
Otra respuesta, más conocida, atribuye todos estos desastres al funcio-
namiento del mercado libre y la libre iniciativa. Sobre esto último vamos 
a detenernos algo más. 

Los problemas de contaminación que surgen de los procesos pro-
ductivos y del aprovechamiento de fuentes energéticas derivan de los 
procesos técnicos utilizados, sea el estado o el sector privado quienes 
invierta en dichos procesos. Basta en muchos casos someter a la activi-
dad privada a una legislación especial para que el problema se reduzca 
sensiblemente. Una sencilla ley que establezca los tiempos de caza de 
determinada especie es una ley por el estilo. Esto parece ser a primera 
vista la solución más eficaz y, de hecho, es la que más se está utilizando. 
De todos modos, cabe preguntarse: ¿qué puede hacer la libre iniciativa 
privada en este ámbito? 

El análisis efectuado en su momento con respecto a las externalida-
des negativas y los bienes públicos nos ha permitido ganar mucho te-
rreno para responder a esta pregunta. En efecto, todos los problemas de 
contaminación son ejemplos de externalidades negativas y hemos visto 
que éstas surgen por la indefinición de ciertos derechos de propiedad. 
Habíamos también sugerido una hipótesis que, combinando ciertos prin-
cipios de derecho y economía con la teoría del proceso de mercado, ex-
plicaba de qué modo se podían ir elaborando nuevos derechos de pro-
piedad, sobre la base del supuesto del derecho a la vida de la persona 
afectada, todo lo cual implicaba una reelaboración de los supuestos del 
teorema de Coase sobre la internalización de externalidades. Funcionan-
do con agilidad y rapidez los tribunales ordinarios de justicia, éstos irían 
asignando a lo largo del tiempo nuevos derechos de propiedad sobre 
bienes hasta ahora muy indefinidos tales como agua, sonido, aire, que 
son los elementos principales de transmisión a terceros de agentes con-
taminantes. A su vez, ellos pueden ser considerados como bienes públi-
cos que de ese modo entrarían en un proceso de privatización. Cuando 
no fuera posible aún la delimitación de la propiedad desde el punto de 



 181

vista técnico se fijarían compensaciones monetarias por los derechos 
afectados. A su vez, el proceso de mercado debe mantenerse en este 
proceso funcionando máximamente según su característica esencial de 
libre entrada, para de ese modo estimular la creación de nuevas tecnolo-
gías y nuevos bienes sustitutos que permitan la aludida redefinición de 
derechos de propiedad y el descubrimiento de fuentes sustitutas de ener-
gía (como la solar, que seguramente será la energía dominante en algunos 
siglo o tal vez menos) para las hoy agotables y “sucias” fuentes de ener-
gía que estamos utilizando. 

La privatización referida solucionaría los problemas de contamina-
ción de bienes que hoy son comunes y sometería su control a trámites 
judiciales habituales. Así, arrojar sustancias contaminantes al agua, con-
taminar el aire, diezmar una especie animal, siempre sería atentar contra 
la propiedad de alguien, lo cual es delito, tipificado sin necesidad de recu-
rrir a una legislación especial. Esto es importante porque las legislaciones 
preventivas tienen el inconveniente de que pueden implicar la estatiza-
ción de determinados bienes potencialmente privatizables, lo cual puede 
frenar legalmente el proceso de redefinición de derechos anteriormente 
aludidos. Sin embargo, debemos tener en cuenta que podría haber in-
convenientes aun cuando todos los derechos de propiedad estuvieran 
asignados. En efecto, supongamos que en su propiedad alguien realiza 
una acción tal que el derecho a la vida y a la propiedad del vecino resulta 
afectado. Supongamos que alguien elimina un extenso bosque de su pro-
piedad y causa inundaciones a propiedades vecinas, que incluso produz-
can pérdidas en vidas humanas. Podríamos colocar muchos ejemplos 
más sobre la base de los comentados al principio. Algunos opinan que, 
en esos casos, el afectado tiene derecho a presentarse a la justicia después 
de haber sufrido la agresión. Pero el problema es: ¿debemos esperar que 
se muera una o varios miles de personas, por una contaminación y des-
equilibrio en masa, para penar una acción que se sabe, técnica y biológi-
camente (con hipótesis altamente corroboradas), que iba a producir di-
cho efecto? Otra vez, nuestra preocupación por el derecho a la vida pro-
duce que no descartemos en ningún caso la posibilidad de aplicar legisla-
ciones preventivas que tipifiquen como delito determinadas acciones 
cuyos efectos peligrosísimos para la vida y propiedades sean muy cono-
cidos. La posibilidad de que dicha acción se cometa será en ese caso me-
nor. Obviamente, países que se rijan por common law, dicha legislación 
sería producida por la tradición acumulada de sentencias judiciales en 



 182 

materia ecológica, las cuales habrán sido producidas por el proceso ante-
riormente descrito, pero no todas las naciones tienen ese sistema judicial. 

Hoy por hoy, cuando muchos derechos de propiedad están indefi-
nidos y cuando la vuelta al proceso de mercado será seguramente algo 
progresivo pero no repentino, no vemos que se pueda prescindir de le-
gislaciones de tipo preventivo para solucionar el problema ecológico. 
Nos enfrentamos sin embargo con un problema sumamente delicado 
pues hemos reconocido que dichas leyes pueden frenar el proceso de 
redefinición de derechos que permitiría, en el futuro, un control privado 
de los problemas de contaminación, en la mayoría de los casos. Por ende, 
lo esencial es que dichas legislaciones no monopolicen bienes públicos y 
no hagan avanzar al estado en el proceso de producción de energías sus-
titutas. Deben referirse sobre todo a limitar acciones que por su natura-
leza perturben el equilibrio biológico o contaminen bienes que hoy son 
de uso común (aire, etc.). Hay problemas que son urgentísimos; muchas 
vidas están en juego si no los resolvemos y, por ende, no admiten que 
nos pongamos a esperar que se produzca, con el tiempo, el proceso de 
redefinición de derechos. El actual problema de la reducción de la capa 
de ozono es uno de los mejores ejemplos. 

Sabemos que estamos elaborando hipótesis arriesgadas sobre un te-
rreno por demás resbaladizo. Estamos abiertos a cuantas soluciones mu-
cho más brillantes que la nuestra se propongan para este problema. 
Nuestra preocupación y nuestro consiguiente intento de solución derivan 
de la cantidad enorme de vidas humanas que están en peligro día tras día 
cuanto más se intensifica este problema.  

Por otra parte, esperamos que nuestra posición haya quedado bien 
clara en cuanto al papel indispensable que juega el mercado libre en el 
descubrimiento de nuevas fuentes de energía y nuevas tecnologías que 
permitan solucionar graves problemas de contaminación. También espe-
ramos que se haya comprendido nuestra preocupación por la privatiza-
ción de bienes hoy superabundantes en un futuro no muy lejano donde 
dicha superabundancia se haya terminado. Debe recordarse que el stock 
físico de factores originarios de producción (recursos naturales) es siem-
pre submarginal en relación a la cantidad de capital y trabajo existente 
para su explotación. Esto significa que, de no haber suficiente cantidad 
de capital, muchos recursos naturales permanecerán inexplotados aunque 
su explotación se haya convertido en potencialmente rentable por el au-
mento de su demanda, lo que es aplicable a la producción de alimentos, 



 183

por ejemplo. Ya hemos visto que la acumulación de capital es herida 
mortalmente por políticas de estatización. En los siglos venideros, las 
tecnologías permitirán seguramente la explotación en gran escala del le-
cho submarino, con fuentes de energía solar mediante acumuladores co-
locados en la superficie, y seguramente la población existente demandará 
esos nuevos recursos alimenticios. Pero toda esta nueva tecnología será 
vana –o, lo que es peor, tal vez no será estimulada su invención- si los 
estados asumen ese tipo de explotación, produciendo la misma ineficien-
cia y deseconomización que siempre la administración estatal de recursos 
implica y frenando la acumulación de capital que permita la aplicación de 
esas tecnologías (este “siempre” no tiene ninguna implicancia ideológica, 
sino la simple verdad científica de que la acción administrativa fuera del 
proceso de mercado no permite saber si se está actuando o no con efi-
ciencia)116. La no privatización de estos nuevos modos de producción 
puede condenar, en el futuro, a la muerte por hambre a millones de per-
sonas, como hoy está sucediendo por el mismo motivo. 

Debemos también comentar que tampoco es verdadero el paradig-
ma habitual que sostiene que el mercado es “culpable” del agotamiento 
de recursos naturales que deberían guardarse para generaciones futuras. 
Este es el conocido problema la “equidad intergeneracional”. Volvemos 
a reiterar que el proceso de mercado es indispensable para el estímulo al 
descubrimiento de productos sustitutos y nuevas tecnologías. A medida 
que un recurso natural se va agotando, su precio, si su demanda se sos-
tiene, aumenta, y eso es señal, en el mercado, de que los productos po-
tenciales que logren sustituirlo serán altamente rentables, lo cual estimula 
las inversiones en ese sector. La aparición progresiva de dichos sustitutos 

                                                           
116 Vemos, según lo expuesto, que el problema económico no es un problema tecnológi-
co, sino de cantidad de capital existente y su correcta administración. Aunque parezca 
increíble, aún hay ilustradísimas personas que, desconociendo el ABC de la economía, 
piensan que la tecnología actual permitiría solucionar perfectamente el problema del 
hambre. Pero la tecnología, por sí sola, nada soluciona; los científicos de la India, por 
ejemplo, no ignoran las técnicas occidentales de producción agropecuaria, ni las moder-
nas ingenierías genéticas que permiten el cultivo de nuevos cereales más grandes y ali-
menticios. Lo que falta es el capital suficiente como para realizar las inversiones necesa-
rias para la aplicación de esas tecnologías. Y falta ese capital porque no se liberan los 
mercados ni se permite actuar a la libre iniciativa privada. Y no se liberan los mercados 
debido sobre todo a las ideologías que pretenden destruir la propiedad privada y todo 
rastro de libertad. Afortunadamente, hoy parece que las ideologías están en retirada, pero 
falta aún mucho por hacer en ese terreno. (Aclaración de 2002: decíamos eso en 1989. 
“Hoy”, en el 2002, no parece ser así). 



 184 

produce la consiguiente baja en el precio de los mismos y la baja en el 
precio del producto que se está por agotar. Mal se puede acusar al mer-
cado de derroche de recursos en esos casos. Por supuesto, cuanto más 
intervenido esté el mercado, tanto interna como externamente, este pro-
ceso será proporcionalmente más lento y trabajoso. Por otra parte, en el 
proceso de mercado constantemente se compran bienes en el presente 
cuando sus precios son bajos, con la intención de venderlos en un futuro 
en el cual el precio de esos bienes sean más alto, lo que aumenta en ese 
momento la oferta de dichos bienes y disminuye la suba de sus precios. 
Esta acción, en el mercado de los recursos naturales, implica una acción 
conservadora de recursos intrínseca al proceso de mercado. Lo anterior, 
volvemos a reiterar, no excluye una acción del estado en caso de un bien 
cuya eliminación repentina ponga en claro peligro los derechos a la vida y 
la propiedad de terceros, pero nunca esa acción debe ser monopólica 
para no impedir la sustitución del bien por parte del proceso de mercado. 

Todo lo anterior nos permite enfocar con más facilidad ciertas cues-
tiones de salud pública que habíamos dejado pendientes. Por ejemplo, la 
regulación de las externalidades negativas producidas por un elemento 
como el cigarrillo es un ejemplo típico de una acción que, siendo en 
principio privada y estrictamente personal, produce un grave daño al de-
recho a la vida del no fumador. Algunos científicos ya están sosteniendo, 
al parecer con hipótesis no falsadas, que el humo del cigarrillo espirado 
es aún más cancerígeno que el aspirado117. Debemos aplicar en este caso 
las conclusiones generales de nuestro análisis anterior: en la medida en 
que el mercado no redefina los derechos de propiedad allí afectados, de-
terminadas reglamentaciones, tendientes a delimitar con precisión lugares 
de utilización del cigarrillo, parecen insustituibles. Análogas considera-
ciones deben efectuarse con las enfermedades infectocontagiosas cuyos 
agentes de transmisión circulen por el agua o el aire sin necesidad del 
contacto con fluidos humanos. Allí tenemos otro ejemplo típico de ex-
ternalidad negativa. Por ese motivo, tampoco pueden allí excluirse medi-
das habitualmente conocidas como vacunaciones obligatorias o controles 
sanitarios migratorios mientras el mercado no, logre solucionar por sí 
mismo los derechos en ese caso afectados. Con respecto al tema de las 

                                                           
117 Véase, Johnson, S.: “Los fumadores pasivos”, en La nación, 18 de diciembre de 1986; y 
las conclusiones del doctor Richard Doll publicadas en El País, 26 de agosto de 1986, p. 
17. 



 185

enfermedades venéreas –donde salud y moral pública se relacionan estre-
chamente-, expondremos nuestra opinión en el próximo punto. 
 
5. Algunas cuestiones de moral pública 

 
Expondremos ahora nuestra opinión sobre cuestiones muy polémi-

cas pero que no deben quedar desatendidas en nuestro análisis. Ellas son 
las referidas a la moral pública, que será un tema siempre presente, sobre 
todo en la medida de la cantidad de bienes públicos tradicionales tales 
como vía pública y otros lugares de utilización común. 

Comencemos con el conocido problema de la pornografía. Esta úl-
tima es como el tiempo: parafraseando a San Agustín, podríamos decir 
que, mientras no se la trata de definir, todos saben lo que es; cuando se la 
intenta definir, surgen las primeras discusiones (el asunto es, sin embar-
go, mucho más fácil de definir en los casos de pornografía “dura”, esto 
es, aquélla donde lo expuesto se refiere a todo tipo de desviaciones se-
xuales, y también es fácilmente tipificable la “paidopornografía” (esto es, 
con menores de edad) donde allí la gravedad es mayor pues además se 
incurre en directa corrupción de menores). 

Pero, como estamos seguros de que cualquier persona que no haya 
silenciado su conciencia sabe perfectamente a qué nos estamos refirien-
do, digamos que la pornografía es una forma tal vez mitigada de prosti-
tución, donde la función sexual, cuyo fin natural es la procreación y la 
expresión del amor, es arrancada de dicho fin y utilizada para obtener el 
solo goce fisiológico de la función sexual, siendo la persona utilizada 
como un mero medio para dicho fin. Que este tipo de conductas van 
contra la ley natural es claro; también es claro que este tipo de problemas 
morales son muy habituales en un naturaleza humana a veces desviada de 
sus fines naturales y que, por ende, demanda toda nuestra comprensión y 
consideración, tanto con nuestro prójimo como con nosotros mismos; 
pero esas cuestiones, quizás las más interesantes, no son lamenta-
blemente lo que debe interesar en primer lugar a la filosofía política. A 
esta última le compete sobre todo esta cuestión: ¿qué debe hacer la ley 
humana frente a este problema? 

Intentaremos elaborar algunos principios generales, los cuales, co-
mo tantas veces dijimos, deberán aplicarse en cada caso concreto según 
las circunstancias. Habíamos dicho que la ley humana no pena todo lo 
prohibido por la ley natural. En función de lo anterior, algunos podrán 



 186 

decir que la pornografía no viola ningún derecho de un tercero, dado que 
la compra-venta de material pornográfico no tiene ningún acto de vio-
lencia; luego, es una acción privada que está fuera del alcance de la ley 
humana. Otros, en cambio, la consideran un delito que debe ser fuerte-
mente penado, incluso con organismos de censura previa dependientes 
de los poderes del estado. Nosotros pensamos, sin embargo, que este 
tema tiene muchas complicaciones que no son vistas por ninguna de las 
dos anteriores posiciones, que pecarían por un simplismo. 

Los sostenedores de la última posición no advierten dos problemas 
básicos. Primero, la pornografía no es delito fácilmente tipificable. Se-
gundo, uno de los bienes más preciados de una sociedad democrática es 
la libertad de expresión, concebida, no sólo como corolario de las liber-
tades religiosas y de enseñanza, sino también como el “cuarto poder” de 
las sociedades democráticas, por el cual los ciudadanos pueden libremen-
te manifestar su disconformidad o no con la gestión del gobernante de 
turno. Habíamos dicho incluso que este derecho es en las presentes cir-
cunstancias un parámetro básico para medir el grado de respeto por la 
libertad de un determinado gobierno. Ahora bien, si hay un organismo 
del estado directamente habilitado para decidir qué publicación es por-
nográfica y cuál no, y tiene capacidad jurídica para prohibir su circula-
ción, entonces dado que la pornografía no es fácilmente tipificable, ¿no 
corre serio peligro la libertad de expresión en ese caso? Desde luego, al-
guno nos podrá decir que no está de acuerdo ni con las libertades religio-
sas y de enseñanza ni con la democracia. Admitiríamos la coherencia de 
aquel a quien la censura previa no preocupa a partir de esas dos negacio-
nes, pero eso sería remitir la discusión a otro plano. Estamos suponiendo 
que reflexionamos junto a quienes aceptan, tanto las libertades básicas, 
como la vigencia de una democracia constitucional. La demostración de 
la justicia de las primeras y la conveniencia de la segunda ya ha sido esta-
blecido en los capítulos uno y dos. 

Debemos insistir en lo anterior para que no se nos entienda mal: 
creemos que ha quedado claro que, en nuestros conceptos, la libertad de 
expresión no incluye la pornografía; luego, es conceptualmente erróneo 
defender esta última sobre la base de la primera; pero la dificultad reside 
justamente en los casos de difícil tipificación de la pornografía. ¿Qué 
quedaría, en efecto, de la libertad de expresión, en caso de que un fun-
cionario estatal tuviera poder para prohibir, por ejemplo, la difusión de 



 187

una película seriamente crítica de la gestión del gobierno de turno, con la 
excusa de que una de sus protagonistas aparece con muy pocas ropas? 

Ahora bien, la dificultad aludida parecería dar la razón a quienes 
sostienen la primera posición. Pero, a su vez, también habría en ese caso 
dos problemas. Primero sostenemos la hipótesis general de que las so-
ciedades tienen, en diversas épocas, diversos grados de consenso moral 
que establecen una especie de límite de tolerancia pública frente a deter-
minadas manifestaciones efectuadas fuera de los límites de la propia casa. 
Pasado ese límite, la reacción social puede implicar cierto desorden pú-
blico que puede ocasionar perjuicios a terceros. El modo de canalizar 
ordenadamente ese límite de tolerancia, es, en nuestra opinión, el poder 
judicial. Por ello, en estos casos, estamos a favor de un control judicial de 
lo que un ciudadano considere pornográfico, a través de la tipificación 
del delito de “obscenidad” en el Código Penal, cuya resolución en cada 
caso quedará en manos del juez. Tenemos plena conciencia de que tal 
cosa otorga al juez una obvia discrecionalidad en este caso, pero, preci-
samente, estamos manejando la hipótesis general de que los jueces serán 
en cada caso como el termómetro que recibe el nivel de consenso moral 
correspondiente a cada circunstancia histórica, siendo de ese modo su vía 
de canalización jurídica; canalización jurídica que es necesaria para evitar reac-
ciones que de otro modo degenerarían en desorden público. Esta es pues, nuestra 
hipótesis general que justifica sociológicamente la intervención del poder 
judicial frente a la pornografía y manifestaciones afines. Ahora bien, ob-
sérvese que la hipótesis anterior describe más que nada un hecho socio-
lógico. Pero no excluye de ningún modo –como se ha visto desde que 
comenzamos a tratar este tema- la presencia de un orden moral objetivo 
que juzgue esta cuestión. Lo que ocurre es que en este caso, precisamen-
te, la cuota de consenso moral existente, que puede ser cercana o no del 
orden moral objetivo, es lo que determinará en última instancia la medi-
da de la aplicación de la ley humana en este caso, esto es, la medida de la 
tolerancia posible en este tipo de cuestiones, canalizada, como dijimos, 
vía Poder Judicial, lo cual evitaría las arbitrariedades manifiestas de un 
comité de censura dependiente de los otros Poderes. Por eso, si bien las 
circunstancias históricas y el consenso no determinan lo que es moral-
mente bueno o malo, éstas influyen decisivamente muchas veces en el 
grado de tolerancia de la ley humana, en caso de que no estén en juego 
de manera directa derechos de terceros. 



 188 

Nuevamente, no querríamos que se nos entienda mal. Nos estamos 
diciendo que no existe un orden moral objetivo y todo depende de quien 
grite más fuerte; estamos diciendo que, frente a discusiones sobre cuál es 
el criterio para juzgar si la moral pública está afectada o no –y esas discu-
siones son como tales una situación de hecho-, el modo racional y pacífi-
co de solucionarlas es el Poder Judicial. Sin esa válvula de escape, las di-
sidencias podrían afectar al orden público. Tampoco estamos negando 
que estos casos entre en juego el tema de si hay o no derechos de terce-
ros afectados; precisamente es eso lo que trataremos a continuación. 

  En efecto, la otra cuestión, muy relacionada con la anterior, es 
que no puede descartarse totalmente la presencia de “externalidades ne-
gativas” en el caso de la pornografía expuesta en la vía pública. Puede 
concebirse, en efecto, la existencia de una especie de contrato tácito en 
cuanto a lo que se va a ver o escuchar en determinada vía o paseo públi-
co, lo cual implicaría un derecho adquirido a circular por esos lugares sin 
estar expuesto a determinadas manifestaciones pornográficas. El asunto 
no es, sin embargo, muy claro, dado que determinados usos y costum-
bres pueden hacer suponer precisamente lo contrario en cuanto a que 
hay lugares donde el que circula ya sabe de antemano qué tipo de cues-
tiones se exponen públicamente. Para dirimir este tipo de conflictos, 
consideramos que, además de la intervención del Poder Judicial, como 
en el caso anterior, serían atendibles reglamentaciones municipales que 
delimiten las zonas que tradicionalmente se exponen determinados es-
pectáculos, cuya prohibición implicaría más problemas que su permiso. 
Por otra parte, en la medida en que, en un futuro tal vez muy lejano, de-
terminadas vías públicas sean privatizadas, este problema casi desapare-
cería inmediatamente. En los actuales asentamientos habitacionales tipo 
countries, estos problemas casi no se producen. 

Por último, queremos hacer una aclaración importante. Hasta ahora 
nos hemos estado refiriendo a este problema en cuanto a sus manifesta-
ciones en el sector privado. Debemos aclarar que, obviamente, en la me-
dida en que el estado –siempre, volvemos a reiterar, preferentemente a 
través del sector municipal- tenga medios de difusión o medio de difu-
sión pública –tales como lugares municipales donde colocar afiches, o 
cuestiones por el estilo- es obvio que en esos ámbitos la pornografía de-
be ser jurídicamente inadmisible. El estado debe limitar su acción, como 
hemos visto, según principios morales que le dictan los bienes jurídicos 
que debe proteger; por ende, el estado debe asumir una determinada po-



 189

sición moral en su misma constitución y, consiguientemente, debe mani-
festarla en sus manisfestaciones públicas. El estado no puede ser indife-
rente a los valores morales. A esta altura de nuestra exposición, creo que 
no se sospechará que estamos diciendo que el estado debe imponer por 
la fuerza valores de tal modo que viole las libertades públicas siempre 
estarán basadas en determinados valores, y debe por ende establecerse 
qué tipo de valores serán. Nos estamos refiriendo a algo tan sencillo co-
mo que debe establecerse jurídicamente si, por ejemplo, en el mástil de 
los edificios públicos (estatales) deberá colocarse la bandera nacional, o 
un signo nazi o una gran foto pornográfica. En cualquiera de los tres 
casos el estado habrá hecho una opción moral, aunque sólo la primer 
alternativa sería correcta moralmente. Nosotros pensamos que una so-
ciedad que se organice sobre la base de los derechos del hombre, basa-
dos en Dios como fuente de toda razón y justicia, debe no elegir las dos 
últimas alternativas y debe optar por que sus organismos estatales no 
promuevan manifestaciones que no estimulen la institución familiar. La 
pornografía, estimulada por el estado y admitida en sus órganos de mani-
festación pública, es contraria a la naturaleza de una sociedad verdade-
ramente libre. 

Hemos tratado de mantener, en este tema como en los demás, el 
equilibrio entre la utopía y la degeneración total. Una sociedad organiza-
da sobre la base de los principios generales que hemos expuesto, será 
una sociedad tal que tendrá siempre un margen de error, un margen de 
manifestaciones públicas contrarias a la ley natural, fruto de los proble-
mas de una naturaleza humana que vanamente podrá curar una ley muy 
rígida. En este tema se debe aplicar máximamente el delicado equilibrio 
entre la ley natural y la ley humana, y recordar más que nunca que ésta 
última no rige una sociedad de santos, por lo cual tiene un margen varia-
ble de tolerancia frente a lo que no es perfecto. Hemos planteado los 
principios generales donde el sector público no debería tener manifesta-
ciones pornográficas, y donde el sector privado estaría sometido a la ca-
nalización jurídica del Poder Judicial allí donde se pueda hablar de desor-
den público y derechos afectados. ¿Se puede pedir, humanamente, algo 
más? La tentación de lograr un paraíso moral en este mundo mediante el 
recurso de la fuerza de gobiernos autoritarios han aplicado una censura 
total y absoluta en estas materias, mediante organismos desligados del 
control judicial, se ha producido, una vez terminada la experiencia autori-
taria –que nunca es eterna- una casi explosión de inmoralidad pública 



 190 

que mostraba el verdadero consenso moral existente que se había inten-
tado tapar vanamente por medio de la fuerza (¿O, tal vez no empeoró ese 
intento la conciencia moral de muchas personas?). Parece, pues, que las 
sociedades humanas no encuentran un equilibrio de ese modo, y debe-
rían meditar esto quienes no hacen más que vituperar contra las socieda-
des libres porque éstas admiten al hombre su margen de imperfección. 
El mundo puede ser mejor de lo que es (de lo contrario no hubiéramos 
escrito este ensayo), y el consenso moral general puede acercarse a lo 
objetivamente bueno en la medida de nuestra prédica y persuasión. Pero 
no caigamos en la tentación de querer hacer al mundo mejor de lo que el 
límite de una naturaleza humana con problemas puede admitir, ni tam-
poco en la tentación de mantenernos indiferentes frente a una degenera-
ción que va por debajo de lo que socialmente se puede lograr. Creemos 
que las normas generales expuestas en este punto se dirigen hacia ese 
equilibrio. 

Otro tema, muy ligado al anterior, es la cuestión de la prostitución. 
En la Edad Media, la prostitución era considerada como el ejemplo típi-
co de aquello que debía ser tolerado por la ley humana (Santo Tomás 
opinaba así) y nosotros tenemos tendencia a opinar igual. Nuestra postu-
ra moral ha quedado suficientemente clara como para tener que aclarar 
que es una acción contraria a la ley natural –tal vez, con más responsabi-
lidad en la demanda que en la oferta-. Pero, la prostitución ejercida pri-
vadamente en la propia casa entra dentro de una acción privada que no 
viola derechos de terceros; por otra parte, su publicidad queda sometida 
a las consideraciones generales del tema anterior. Incluso, pensamos que, 
en ese caso, el estado no tiene que intervenir para prevenir el contagio de 
las enfermedades venéreas, dado que éstas, por definición, sólo pueden 
contagiarse por una acción privada que no afecta a terceros y cuyas con-
secuencias deben ser pues plenamente asumidas por cada persona. De 
todos modos, lo anterior no se aplica en caso de que las enfermedades 
venéreas afecten a los derechos de terceros y produzcan de ese modo 
externalidades negativas. Eso es posible en el caso del cónyuge y de los 
hijos, quienes no tienen por qué sufrir las consecuencias de una acción 
de uno de los cónyuges que puede afectarlos directamente. En relación a 
esto último –y estrechamente ligado a cuestiones ya vistas de salud públi-
ca-, tampoco puede descartarse regulaciones para la utilización de deter-
minados instrumentos médicos cuya mala higiene puede ser causa de 
transmisión a un tercero de una enfermedad venérea o de otro tipo. 



 191

Sin embargo, en nuestra época hay otro problema, muy grave, que 
no debemos olvidar. Se sabe que en la gran mayoría de los casos, las ca-
sas públicas de prostitución están regidas por mafias poderosas que or-
ganizan la “trata de blancas”, uno de los comercios humanos más delez-
nables, donde las mujeres, so pena de muerte por el grupo mafioso, son 
obligadas a someterse a un estricto régimen de esclavitud, donde incluso 
son “tasadas” o “vendidas” en sesiones con público especialmente invi-
tado para ello. Semejante atentado contra la dignidad humana no puede 
dejarse impune con la excusa de que las mujeres participan “voluntaria-
mente” en dichas prácticas, cuando se sabe perfectamente que no es así. 
El problema es que muy pocas veces se encuentran pruebas judiciales de 
este tipo de extorsiones y se sabe que, muy probablemente, detrás de una 
casa pública de prostitución esté operando un grupo mafioso como el 
descrito. Dada esta circunstancia especial, nos inclinamos por la prohibi-
ción legal de dichas casas públicas, allí donde se sepa que existe detrás 
ese infame negocio, como único modo efectivo de proteger a la mujer de 
semejante vejación. Por supuesto, estamos dispuestos a que se nos de-
muestre que hay otros medios más efectivos.  

Otra cuestión que entra dentro de acciones privadas que no perjudi-
can a terceros es la homosexualidad. L a práctica, si bien no la tendencia, 
de la homosexualidad va contra la ley natural, porque también es sacar a 
la sexualidad de su fin natural; empero, no compete a la ley humana pe-
nar este tipo de prácticas. De todos modos, hay tres cuestiones que acla-
rar. Primero, sobre las manifestaciones públicas de esta conducta, deben 
considerarse las normas generales que establecimos al tratar la primera 
cuestión. Segundo, en la actualidad está muy difundida la cuestión del 
SIDA; ésta es sin embargo una enfermedad venérea más, no necesaria-
mente homosexual*40 y con una posibilidad de contagio no mucho mayor 
que las demás; caben, por ende, las mismas consideraciones que hicimos 
al tratar el tema de las enfermedades venéreas en general. La única pecu-
liaridad actual (1989) del SIDA radica en que es por ahora mortal. Su 
incidencia será menor en la medida que su medida profiláctica principal, 
a saber, el matrimonio monogámico e indisoluble, se practique con más 
intensidad. En ese sentido, sería paradójico que el estado, tratando de 
prevenir esta enfermedad venérea u otras, promoviera y/o vendiera de 

                                                           
*40 Decir hoy, en 2002, que el SIDA es una enfermedad de transmisión sexual “no nece-
sariamente homosexual” es más que obvio y raya en una aclaración innecesaria y hasta 
ridícula. Pero decirlo en la Argentina de 1989 no era tan obvio. 



 192 

algún modo determinados anticonceptivos que sólo sirven para estimular 
la promiscuidad sexual con la cual la incidencia de la enfermedad aumen-
ta*41. Por otra parte, es importante aclarar las características propias del 
contagio del SIDA para evitar las hoy muy difundidas actitudes de páni-
co que convierten al homosexual o al enfermo de SIDA en alguien cuya 
situación parece ser la del leproso de siglos atrás. No debe ser así, y debe 
recordarse siempre que el enfermo de SIDA, como cualquier otro en-
fermo, como cualquier otra persona, tiene una dignidad natural que debe 
ser respetada. En relación con esto último, y como tercer punto, debe 
decirse que, sin embargo, no resultan correctas expresiones tales como 
“derechos de los homosexuales”, como si ellos, o cualquier otro grupo 
de personas, tuvieran derechos adicionales a su condición de personas 
humanas. No tienen ni más ni menos derechos que cualquier persona 
por el hecho de ser tal. 

Vamos a entrar ahora en la última cuestión que trataremos dentro 
de estas cuestiones, a saber, la drogadicción. Vamos también en este caso 
a hacer algunas reflexiones generales. De más está decir que gran parte 
de la ingestión y aplicación de sustancias dañinas para el propio cuerpo 
podría entrar perfectamente dentro de acciones privadas y el derecho a la 
intimidad, y que, por supuesto, el problema se produce cuando hay da-
ños para terceros. Otra vez los límites no son sencillos de fijar. Es intere-
sante ver que, en esta cuestión, las sociedades no han seguido un criterio 
homogéneo. Sustancias tales como la nicotina (cigarrillos) o el alcohol 
pueden tener (hemos visto el caso de la nicotina) efectos graves sobre 
terceros, ya sea a través de las sustancias espiradas, ya sea a través de 
conductas peligrosas para terceros (es el caso del alcohol). Sin embargo, 
pocas veces se ha recurrido a la prohibición directa de su comercializa-
ción y consumo, aunque en muchos casos se ha procedido a lagunas re-
glamentaciones. ¿Qué ha sucedido, entonces, en el caso de las drogas? 

                                                           
*41 Creemos que en 2002 sigue resultando válido sospechar del resultado de la distribu-
ción masiva de preservativos como medida central de prevención del SIDA. No se nece-
sita ser creyente para poder ver las ventajas de las uniones monogámicas estables para la 
prevención de enfermedades de transmisión sexual, dejando de lado, desde luego, casos 
particulares y específicos. Pero, además, nuestro rechazo a que los gobiernos interfieran 
masivamente en estas materias se deben a otras razones arriba expuestas. No estamos de 
acuerdo con el “estado científico protector”, ni en este caso ni en ningún otro. Por su-
puesto siempre hay grises y en las ciencias sociales y en las filosofías políticas, estas cues-
tiones rara vez son de todo o nada. Se trata simplemente de señalar una tendencia, con-
forme a lo dicho en la nota *37. 



 193

Nosotros pensamos que la explicación pasa por dos cuestiones. La 
primera la explicaremos a través de una hipótesis general, parecida al caso 
de la pornografía. Creemos que, dentro de los órdenes espontáneos de los 
que habla Hayek, se desarrollan a veces ciertos límites públicos a ciertas 
conductas, con lo cual la consecuencia consiste en casos de subsidiariedad 
sociológica fuertemente asentada en las costumbres de la población. Ante 
esta tradicional intervención del estado en casos como la prohibición del 
consumo de ciertas sustancias dañinas, podría llegarse a hablar de conse-
cuencias no queridas y no previstas de una desregulación repentina en es-
tos casos. Creemos que con la droga ha sucedido exactamente eso. Pero, y 
en segundo lugar, una explicación mucho mayor puede darse en las exter-
nalidades negativas que pueden producirse a partir del consumo de ciertas 
sustancias, y ello por dos razones: primero, conductas agresivas y peligro-
sas para terceros, como seguro efecto del consumo de ciertas sustancias, y, 
segundo, a través de su venta a menores, con lo cual el derecho de los pa-
dres a su patria potestad sería gravemente afectado, dadas las consecuen-
cias mortales que tiene este tipo de ingestión.  

Por otra parte, las conocidas y estrechas relaciones entre diversos 
tipos de terrorismo y el tráfico internacional de drogas agregan a estas 
últimas un peligro adicional a la hora de considerar el grado de prohibi-
ción o reglamentación que la ley humana deba aplicar en las presentes 
circunstancias. 

De todos modos, más allá de las reflexiones anteriores, que explican 
y fundamentan la intervención de la ley humana en este tipo de consu-
mo, debemos hacer una reflexión adicional, de tipo antropológico y éti-
co. La droga, se sabe perfectamente, puede llegar a lesionar gravemente 
el sistema nervioso del drogadicto, sobre todo en sus etapas de depen-
dencia aguda, antes de la muerte. El libre albedrío, cuya actualización es 
una de las manifestaciones más propias de la dignidad personal, queda 
casi anulado en ese estado. No podemos dejar de preguntarnos, pues, si 
el vender una sustancia que se sabe que llevará al comprador a una muer-
te “en cuotas” no entraría dentro de la colaboración con el suicidio, que 
habíamos rechazado más arriba; advertimos pues un conflicto serio entre 
el tráfico libre de drogas y el derecho a la vida. 

Las anteriores razones nos mantienen lejos de la propuesta de libe-
ración del tráfico de drogas; sencillamente, no vemos que no haya una 
alta peligrosidad, en cuando a derechos de terceros y el derecho a la vida, 
de las consecuencias no queridas de esa prohibición. Con toda franqueza, 



 194 

no nos atreveríamos a cometer un error en este caso. Obviamente, no es 
de nuestra competencia introducirnos en los detalles legales del caso, 
pero sí queremos manifestar nuestra preocupación con respecto a que el 
régimen legal sea máximamente benigno para el enfermo drogadepen-
diente, e incluso se considere la posibilidad de que su “pena” consista en 
el tratamiento de recuperación*42. 
 
6. Algunas cuestiones de bioética 

   
Nos enfrentamos ahora con una cuestión cuyas ramificaciones mé-

dicas, jurídicas y técnicas son tan amplias, que desbordará totalmente la 
posibilidad de tratarlo brevemente y desde un solo punto de vista. Pero, 
sin embargo, si nuestro humanismo es “del futuro”, deberemos fijar 
nuestra posición con respecto a un tema que, como la ecología, es máxi-
mamente concerniente a nuestro futuro mediato e inmediato. Pero nues-
tra posición no resolverá todos los problemas ni dejará despejadas todas 
las cuestiones; sólo señalará, tal vez, una “tendencia”, con mayor o me-
nor seguridad según el punto en cuestión. 

Vamos a ir, en primer lugar, y para no esquivarla, a la delicadísima y 
tan debatida cuestión de la fecundación in vitro (FIV)*43 que ha ocupado 
tanto espacio últimamente. 

En primer lugar: ¿estas técnicas de reproducción humana, son con-
formes con la ley moral? Podemos contestar esta pregunta en dos nive-
les: tanto por el hecho en sí como por la técnica utilizada. 

Habíamos dicho que los fines de la sexualidad humana son la expre-
sión del amor y la reproducción y educación de los hijos: habíamos visto 
además que esto último es fruto natural del amor entre hombre y mujer. 
Desde el punto de vista del orden que naturalmente existe en el cuerpo 
humano, hay momentos en los cuales la expresión sexual del amor con-
duce a la concepción de un nuevo ser, y si tal es el orden del cuerpo de 

                                                           
*42 Trece años después de escribir esto, las circunstancias han cambiado, y para peor. El 
fracaso de la lucha contra el tráfico de drogas parece ser inevitable. La relación entre pro-
hibición y suba de precio de las drogas y unión del tráfico con todo tipo de mafias, tam-
bién. ¿No llegará un momento en el que, dramáticamente habrá que elegir entre mal ma-
yor y mal menor? Sabemos que el Magisterio se ha mostrado muy restrictivo ante la tole-
rancia legal en esta cuestión (Ver L´Osservatore Romano, nro. 7 del 13-2-1998) y preci-
samente por ello, siendo un tema tan delicado, hacemos esa pregunta. 
*43 Obviamente, ya en su momento había otras técnicas que han ido sucediéndose con el 
tiempo.  



 195

determinados momentos, y el amor implica la donación total de toda 
persona (incluido pues el cuerpo), no parece razonable o compatible con 
ese amor separar en esos momentos ambos aspectos, cuya unión perte-
nece a la naturaleza de la persona que mutuamente se están entregando 
los cónyuges.118 Esta es una verdad sólo racional aunque habitualmente 
se la trate en ambientes religiosos. La expresión del amor y la fecundidad 
van juntos, y no es conforme a la naturaleza de la reproducción humana, 
por ende, su separación, excepto cuando por naturaleza humana están 
separados, esto es, en los momentos no fecundos de la mujer (obsérvese 
el detalle moral de decir “naturaleza humana” y no simplemente “natura-
leza”). Esto fundamenta moralmente que no sea correcto separar al amor 
de la procreación. Un resultado de esto es que no correspondería al mo-
do humano de la procreación que esta última esté separada del acto se-
xual donde el amor se expresa. La FIV tendría con ello un primer pro-
blema intrínsecamente moral, no técnico. 

Ahora bien: aunque la FIV presente ese problema moral, ello no 
implicaría deducir sólo a partir de allí que sea contraria a la ley humana. En 
efecto, como tantas veces hemos dicho, podría tratarse de una acción 
que compete a los cónyuges como una acción privada, que queda fuera 
de la jurisdicción de la ley humana. Esa postura, comprensible en princi-
pio, tiene sin embargo, algunos inconvenientes (es ahora que contesta-
mos desde el punto de vista de la técnica utilizada). 

En primer lugar, la FIV implica, como se sabe, que se fecundan en 
un medio externo óvulos con espermatozoides que provienen habitual-
mente de un acto de masturbación del cónyuge, aunque esto último es 
claramente una acción privada de ningún modo punible por la ley huma-
na; por otra parte, no necesariamente el semen del cónyuge tiene que 
tener ese origen, en la medida que se utilice un recolector adecuado en 
una relación sexual normal. Pero, en el medio externo donde se ha pro-
cedido a la fecundación, hay muchos óvulos fecundados como resultado, 
es decir, hay muchos seres humanos “nuevos”. Pero es así que habitual-
mente se procede a elegir los mejores óvulos fecundados y se desechan 
los restantes. Y eso es aborto provocado. Luego, sin la más mínima du-
da, afirmamos que en la medida que la FIV implique esa técnica de selec-
ción y eliminación de óvulos fecundados, ello constituye asesinato en 
masa de muchas o varias personas, lo cual es un atentado contra el dere-

                                                           
118 Véase Wojtyla, Karol: Amor y responsabilidad, Ed. Razón y Fe, Madrid, 1978. 



 196 

cho a la vida que queda obviamente fuera de los límites de lo que la ley 
humana puede permitir. 

Ahora bien: existe, sin embargo, la posibilidad de que la técnica 
progrese y se logre la FIV “caso simple”, esto es, la unión de un esper-
matozoide con un óvulo, y su reimplantación en el útero materno una 
vez efectuada la fecundación en el medio externo. En ese caso no habría 
aborto provocado. 

Ante esto, debemos decir que esta FIV “caso simple”, en caso de 
que fuera posible su realización, no chocaría, en principio, contra el de-
recho a la vida; luego, no podría ser penada por la ley humana. Pero, sin 
embargo, existe una complicación. La técnica referida implicaría para la 
persona concebida “in vitro” un riesgo previsto, voluntariamente produ-
cido por el hombre, y que no estaría justificado médicamente ya que la 
FIV no es un método terapéutico (no “cura” la esterilidad, aunque “solu-
ciona” sus efectos). El riesgo previsto es el de toda manipulación externa 
de la persona recientemente concebida. Varios autores (Andorno, Dol-
zani) opinan que ese riesgo provocado a una vida humana está totalmen-
te injustificado. La FIV, por su propia naturaleza, en el caso simple, im-
plica un peligro, producido por el hombre e inevitablemente una vez 
iniciada, para la vida humana concebida en el proceso. El aborto que en 
ese caso se produjera por cualquier motivo estuvo causado pues por el 
hombre, al utilizar una técnica que excede el riesgo normal e inevitable 
de una fecundación humana normal. Y este riesgo es evitable dado que la 
FIV no es un método terapéutico imprescindible. Este razonamiento nos 
parece a nosotros sumamente aceptable. 

Lo anterior nos sirve para establecer uno de los principios que más 
firmemente sostendremos en estas materias, como un límite esencial 
marcado por la bioética: no pueden permitirse de ningún modo, experimentaciones 
de ningún tipo sobre personas humanas en sus primeros estadios de vida (esto es, óvu-
los fecundados, embriones, fetos). Esto está directamente deducido a partir de 
nuestra posición contraria al aborto. Es atentar contra el derecho a la 
vida mantener congelados a los óvulos fecundados, experimentar sobre 
ellos, o, como lamentablemente se está haciendo, utilizarlos para fabricar 
productos farmacéuticos. No dudamos en calificar a tales prácticas de 
verdaderas aberraciones similares a los campos de concentración nazis, 
pero a escala microscópica. Un ordenamiento legal que respete el dere-
cho a la vida no puede admitir tales prácticas. Esto pone un freno impor-
tante a futuras experiencias que pueden conducir a la sociedad humana a 



 197

verdaderas pesadillas totalitarias de tipo futurista donde el despotismo ha 
encontrado en la manipulación genética su modo de dominación. El ser 
humano, una vez concebido, no es sujeto de experimentación de nadie y 
su derecho a la vida es pleno e inviolable. Esto es muy importante, sobre 
todo si en “el futuro” queremos respetar verdaderamente la dignidad del 
hombre. Cuanto más grande es nuestro poderío técnico, nuestros principios morales, 
en estas cuestiones básicas, deben ser más firmes. 

Luego, en la medida que la FIV implique destrucción de óvulos fe-
cundados, nuestro rechazo es firme, de acuerdo a las consideraciones 
anteriores103b.  

La naturaleza del problema es distinta con respecto a la insemina-
ción artificial, dado que, si bien existe el mismo problema moral aludido 
al principio, desde el punto de vista legal no hay aborto ni ningún tipo de 
manipulación genética. De todos modos, por lo que hemos visto este 
tema debe encuadrarse jurídicamente dentro de las normas habituales de 
derecho de familia, colocándose habitualmente a la inseminación heteró-
loga sin consentimiento del marido como un caso de adulterio en el ám-
bito de lo que en los países con sistema de codificación es la legislación 
civil. La inseminación artificial homóloga con pleno consentimiento de 
ambos cónyuges no podría, en cambio, entrar en ningún tipo de conduc-
ta penalmente tipificada; la ley humana no podría llegar a ese tipo de de-
cisiones. El problema, sin embargo, es muy arduo, no sólo por proble-
mas jurídicos que escapan a nuestra competencia, sino sobre todo por lo 
que comentaremos hacia el final119. 

Con respecto al tema de los anticonceptivos, debemos decir: no se 
compadecen con las pautas morales anteriormente establecidas, dado 
que, como dijimos, la entrega total de las personas en el acto sexual es 
incompatible con la voluntaria separación de la expresión del amor y la 
procreación. Ahora bien, desde el punto de vista legal-positivo se trata, 
en nuestra opinión, de una acción privada que está fuera del alcance de la 

                                                           
103b Sobre este tema, véase: Andorno, R. L : “Fecundación ‘in vitro’ y valor de la vida 
humana”, en El Derecho, del 24 de octubre de 1986; Dolzani, D. M.: “Problemas de la 
fecundación in vitro en humanos desde el punto de vista de la Ética Médica”, en Revista 
de la Sociedad Argentina de Ética y Moral Médica y Biológica, No 22, 1985; O’Dogherty y Valle: 
La fecundación ‘in vitro’, en Ed. MC, Madrid, 1985; Blázquez, N.: La manipulación genética, 
BAC, Madrid, 1984. Esta última obra contiene interesantes aportes para distinguir entre 
la manipulación genética aludida y la “cirugía genética” con fines terapéuticos.  
119 Sobre este tema, véase Di Cio, A.: La inseminación artificial y el derecho de familia, Ed. de 
Belgrano, Buenos Aires, 1984. 



 198 

ley humana, dado que no están afectados derechos de terceros ni tampo-
co la moral pública (excepto, claro está, que el método utilizado sea abor-
tivo). Hay que tener en cuenta que el derecho a la intimidad se vería gra-
vemente afectado el día que se admita al estado introducirse nada menos 
que en la privacidad de la vida sexual de las personas. Y coherentemente 
con lo anterior, debemos reiterar que no corresponde a los poderes pú-
blicos incentivar el uso de anticonceptivos y, menos aun, obligar a su 
uso, o limitar legalmente el número de hijos de matrimonio (lo que su-
mado a campañas públicas de anticonceptivos, equivale casi a una impo-
sición de estos últimos). Todo ello es vejatorio de la intimidad personal, 
de la institución familiar, y no puede ser justificado luego en nombre de 
una deformada noción de bien común, que si es auténtica incluye los 
derechos de intimidad personal y vida familiar, e incluye además el respe-
to a la libre iniciativa privada y el mercado libre internacional, como so-
lución a los problemas del hambre y superpoblación. 

Debemos concluir estas breves reflexiones sobre bioética con una 
consideración final. Los avances modernos en las técnicas biológicas, en 
el ámbito de la reproducción humana, están planteando problemas mora-
les y jurídicos de difícil resolución e insospechadas consecuencias. Alvin 
Toffler ha escrito sobre esta preocupación120. Varias son las cuestiones 
que comenta. Por ejemplo, la posibilidad de cruza entre una célula re-
productora humana y una no humana, o los úteros “prestados” o “alqui-
lados” para la gestación de un óvulo fecundado, o la posibilidad de con-
gelar células reproductoras y activarlas en un futuro lejano, o la posibili-
dad de clonación en seres humanos, etc*43. Frente a todo ello, ¿qué ha-
cer? ¿Dónde quedan allí las nociones tradicionales de maternidad, pater-
nidad y filiación? 

Para algunas de las cuestiones citadas, los parámetros generales que 
hemos establecido dan un principio de respuesta, y una respuesta firme 
para todo aquello que signifique manipulación o poner en peligro óvulos 
recién fecundados, que son personas humanas, (por ejemplo, la no licitud 
del innecesario peligro para la vida del embrión o cigota sería aplicable al 
caso de la prestación o alquiler de úteros). Pero el problema es más deli-
cado, en cuanto a lo que la ley humana debe establecer o permitir, cuan-
do se trata de prácticas realizadas antes de la fecundación. Demos un 

                                                           
120 Véase su artículo: “El caos moral rodea a la incontrolable revolución biológica” en La 
Nación, 8 de julio de 1987. 
*43 En el 2002, casi todo esto ha dejado de ser una “posibilidad”. 



 199

ejemplo final. Supóngase que existiera en el mercado un producto que 
permitiera fácilmente elegir, a voluntad, el sexo del hijo que se va a tener. 
¿Debe estar eso permitido o no por la ley humana? ¿Es o no una acción 
privada que compete a la intimidad de los cónyuges? Supongamos que 
decimos que es una acción privada. Si la práctica se generaliza, en una o 
dos generaciones la desproporción entre los sexos será alarmante, con 
obvias consecuencias, muy graves, para la vida social y sexual de la hu-
manidad. ¿Qué hacer, entonces? 

Es aquí, cuando, en función de estos interrogantes, queremos hacer 
una especie de reflexión final. Estamos frente a problemas ético-sociales 
que exceden talvez nuestros más cuidadosos presupuestos. Se habrá ob-
servado que, en general, hemos tratado de aplicar siempre los mismos 
presupuestos para la resolución de diversos problemas: cuál es la ley na-
tural al respecto, cuáles son los derechos humanos afectados; si la ley hu-
mana debe o no consiguientemente intervenir; si hay o no externalidades 
negativas; si es un caso de moral pública; si hay o no bienes públicos en 
el caso, etc. Todo ello sigue siendo máximamente válido para los pro-
blemas bioéticos, pero sospechamos que, a la hora de decidir cuál es el 
ordenamiento legal, la humanidad deberá llegar algún día a una especie 
de pacto general sobre qué normas generales está dispuesta a seguir en 
estas cuestiones. Creemos que nos espera un período, cuya extensión no 
podemos prever, de numerosos ensayos y errores en esta cuestión. Pero, 
finalmente, hay veces que la humanidad llega a un consenso general so-
bre ciertos principios como única posibilidad de supervivencia. Cuando 
llegue ese momento en el caso de bioética, estamos seguros de que la 
mayoría de los pueblos y personas volverán sus ojos al orden del matri-
monio monogámico como la clave ético-jurídica que permitirá resolver 
graves cuestiones de otro modo insolubles. La reproducción humana 
tiene un orden natural propio, que los seres humanos pueden ayudar, 
pero no alterar o cambiar, so pena de atentar contra su finalidad propia. 
Muy posiblemente ésta última afirmación sea negada terminantemente 
por quienes no ven límites técnicos ni morales al poder del hombre, pero 
que el poder del hombre no tenga límites es una tan vieja como vana 
ilusión. Dios ha puesto un orden en el hombre, y ese orden no es una 
imposición externa al hombre, como una pieza ortopédica, sino que es, 
sencillamente, su misma naturaleza. Esto último, para nuestro humanis-
mo teocéntrico, es básico. Tarde o temprano el hombre termina toman-



 200 

do conciencia de su orden, porque la razón humana es lenta pero no cie-
ga. El orden familiar es la clave para la bioética del futuro. 
 
7. La guerra*44  

  
Entramos ahora en otra cuestión que es clave en nuestro humanis-

mo “del futuro”. Se trata de uno de los horrores más viejos de la huma-
nidad: la guerra. 

Moralmente, el derecho a la legítima defensa es lo único que justifica la 
guerra, que por lo tanto sólo puede ser justa si es defensiva. La guerra, pues, 
siempre implica que hubo una grave injusticia por parte del que ataca. 

Pero, así como la legítima defensa que utiliza violencia es siempre, 
absolutamente, el último recurso, de ese modo también la guerra debe ser 
siempre el último recurso de defensa, cuando todos los demás han falla-
do y se está seguro de que la no defensa armada acarrearía un mal mayor. 
Porque aun cuando todos los demás recursos hayan fallado, si la defensa 
armada implica un mal mayor que la injusticia que se trata de reparar, entonces tam-
poco estará justificada en ese caso la guerra, aunque sea defensiva.  

Esta última aclaración es muy importante en las circunstancias ac-
tuales, donde cualquier conflicto puede desatar la guerra atómica, obvia-
mente autodestructiva para todo el planeta. Por ello, hoy en día, más que 
nunca, las guerras ofensivas son máximamente inmorales, no sólo por su 
intrínseca injusticia sino por su imprudencia manifiesta. A su vez, hoy en 
día, más que nunca, los reclamos territoriales, especialmente aquellos que 
provienen de mucho tiempo atrás, no admiten jamás el recurso de la gue-
rra; y quienes crean que un pedazo de territorio secularmente disputado 
es más valioso que una sola vida humana, manifiestan un evidente desor-
den valorativo. Es urgente, por tanto, que mundialmente los estados se 
comprometan a dirimir sus conflictos territoriales mediante el someti-
miento del caso a la decisión inapelable de un organismo internacional, 
que elija a un mediador con autoridad moral para ambas partes, y se de-
berían instrumentar los mecanismos necesarios para que quedara total-
mente aislado de la comunidad internacional el estado que no respete el 

                                                           
*44 Ténganse en cuenta, para esta sección, las aclaraciones hechas en la Introducción para 
el 2002. 



 201

compromiso asumido y/o tomara la iniciativa de tomar por las armas a 
un territorio en disputa*45. 

Nada hay más criminal, más atentatorio contra el derecho a la vida, 
que las guerras ofensivas, que conquistan por la fuerza territorios habita-
dos. Antaño, esa era una de las causas más frecuentes de la guerra, en 
nombre de un imperialismo que hoy, aunque se practique, se oculta por 
vergüenza. El colonialismo tampoco tiene ningún tipo de justificación 
moral: ningún grupo de personas, por más “primitivas” que las juzgue-
mos, puede ser obligada coactivamente, por la fuerza, a pertenecer a otro 
estado; el progreso cultural de los pueblos es por definición libre y no 
mediante las armas. Pero, actualmente, son las ideologías totalitarias las 
que han promovido y promueven este tipo de crímenes colectivos. Hoy 
en día son las ideologías totalitarias las que han activado esta bomba de tiempo sobre 
la que estamos sentados. Han sido y siguen siendo los nacionalismos xenó-
fobos los que siguen provocando conflictos territoriales; fueron el na-
zismo, el fascismo y el comunismo los causantes de la Segunda Guerra 
Mundial, y es el marxismo la ideología que ha causado el armamentismo 
atómico y financia y sostiene a los diversos terrorismos que causan estra-
gos en diversas naciones*46. Pero el marxismo no sólo promueve la gue-
rra por el carácter ideológicamente expansivo e internacionalista de su 
“dictadura del proletariado” también fomenta las guerras a través de la 
teoría de la dependencia, que hace que los pueblos se vean mutuamente 
como enemigos en su progreso económico*47. Hemos visto la falsedad 
total de esa concepción; hemos visto también las ventajas para la paz de 
la expansión de la libre iniciativa privada por todo el planeta; pero no 
porque pensemos, como los marxistas, que las estructuras transforman el 
corazón humano, sino por la muy sencilla evidencia de que los intereses 
comerciales recíprocos necesitan relaciones pacíficas. Ni los ciudadanos ni los Es-
tados de EE.UU. ni los de Rusia tendrían el más mínimo interés en una 

                                                           
*45 Todo esto que decíamos en el 89 estaba muy condicionado por la experiencia argenti-
na de Malvinas en el 82. 
*46 Obviamente, volvemos a decir que, ante la caída del Muro y la aparición de feroces 
terrorismos de origen religioso, esto parece haber perdido actualidad pero, en otro senti-
do, la sigue teniendo. Porque los diversos terrorismos, ya religiosos, ya nacionalistas, 
coinciden en su visión neomarxista del mundo y de la economía al suponer que es el 
capitalismo el causante de la miseria de los pueblos. Y volvemos a decir que se trata de 
un neomarxismo como creencia cultural, como horizonte de precomprensión, y no de 
una teoría explícitamente afirmada (aunque a veces sí). 
*47 Es lo que decíamos en la nota anterior. 



 202 

guerra si sus ciudadanos estuvieran unidos por negocios comunes bajo 
un sistema de libre cambio y propiedad privada*48. No sería, en ese caso, 
el mutuo miedo a las bombas atómicas lo que mantendría la “paz”, sino 
el mutuo interés en sus relaciones comerciales lo que haría sencillamente 
inútil y poco rentable cualquier armamento, lo cual sí mantendría la 
“PAZ”, esta vez con mayúsculas. 

Pero lo anterior no basta. La conciencia y la inteligencia humana de-
ben desactivarse de ideologías, como único medio para desactivar el per-
manente peligro de la guerra. La desactivación de las armas pasa por la 
desactivación de las mentes, y esto pasa, a su vez, por “desactivar” men-
talmente a las ideologías totalitarias. Esto es, a largo plazo, el único modo 
para lograr el desarme: la prédica del respeto a los derechos del hombre, y 
el convencimiento de ello por parte de quienes hoy gobiernan las naciones 
que han caído en el totalitarismo, que es violento por definición. 

Lamentablemente, no puede descartarse, hoy por hoy, el legítimo 
derecho a la defensa a los pueblos que no quieran ser víctimas del totali-
tarismo, si están presentes las condiciones para la aplicación del último 
recurso. Tampoco se puede negar su derecho a mostrar que están prepa-
rados para la defensa*49. Aún así, es totalmente falsa la teoría de quienes 
dicen que en la guerra todo está permitido. En primer lugar, la destruc-
ción de poblaciones civiles, como objetivo directo para obtener una ven-
taja militar o victoria, parcial o final, ha sido, es y será siempre absoluta-
mente inmoral. El fin no justifica los medios, y debemos aplicar este 
principio tan firmemente como antes lo aplicamos para oponernos a 

                                                           
*48 Hoy agreguemos: ni los ciudadanos de Israel, Palestina, Irak, Irán, Afganistán.... 
*49 Por supuesto, ya se sabe que las nociones tradicionales de guerra ofensiva y defensiva 
han cambiado. Habían cambiado ya después de la 2da guerra. Tras la caída del Muro el 
mundo tuvo un momento de optimismo cuasi-kantiano en una paz perpetua pero evi-
dentemente el sueño duró poco, más aún después del 11-9-2001, fecha que ha cambiado 
drásticamente el escenario. Pero nos parece que el problema del terrorismo no nace ahí. 
La defensa contra el terrorismo no admite, como recurso necesario y habitual, acciones 
armadas determinadas en territorios específicos, sino más bien la acción mancomunada 
de diversos estados contra un enemigo que es extra-territorial. Sobre los problemas de 
seguridad, ya nos hemos pronunciado en la introducción. La fundamental derrota consis-
te en abandonar la noción de derechos individuales y convertirnos verdaderamente en 
una sociedad hobbesiana. Volvemos a decir, empero, que estas situaciones históricas son 
muy complejas como para juzgar con tanta certidumbre las acciones específicas de los 
hombres de estado. Creo que estos casos requieren un liderazgo moral que, obviamente, 
desde un punto de vista humano, es una circunstancia tan afortunada como aleatoria. Los 
J. F. Kennedy no abundan. 



 203

cuestiones como el aborto. No importa que por medio de esa destruc-
ción se termine la guerra; el derecho a la vida de inocentes y civiles es 
inalienable. En segundo lugar, armas químicas y bacteorológicas, de im-
previsibles consecuencias futuras, son también intrínsecamente perversas. 
En tercer lugar, el ordenamiento constitucional debe prever los mecanis-
mos para preservar los derechos de los civiles en situación de guerra. La 
matanza de prisioneros y/o agresiones hacia los mismos es, por supuesto, 
otro crimen, y, desde luego, la tortura es también absolutamente inmoral, 
sea cual fuere la información que se busque. Todas estas cuestiones son verdade-
ras pruebas cruciales para ver si el respeto al derecho a la vida es algo fácilmente decla-
mado en situaciones tranquilas o verdaderamente practicado en situaciones menos senci-
llas. Lo anterior debe ser tenido en cuenta, también, en situaciones de gue-
rras internas producidas por el terrorismo, que es una nueva forma de gue-
rra ofensiva. Los estrategas deben dilucidar cuáles son las mejores técnicas 
militares para defenderse del terrorismo subversivo, pero nada de lo que 
digan podrá eliminar principios morales inmutables*50. 

Nos preocupa que habitualmente todas las cuestiones anteriores se 
declamen mientras la situación sea tranquila o se las considere valiosas 
sólo como adorno de discursos pomposos, mientras en realidad muy 
pocos están dispuestos a no transigir estos principios cuando llega el 
momento de tener que aplicarlos. La tortura es uno de los mejores ejem-
plos. Supongamos que hay una bomba en un estadio de fútbol lleno de 
personas; supongamos que se encuentra a quien la puso. ¿Está justificada 
la tortura en ese caso, si el delincuente no quiere decir donde la puso y 
faltan pocos minutos para el estallido? Nuestra respuesta será terminante: 
no. Y “no”, sencillamente porque el fin no justifica los medios. Hay cues-
tiones que son muy graves, que no admiten excepciones, so pena de vi-
ciar de nulidad el principio que se sostiene. 

¿Cuál es el futuro de las guerras? Algunos dicen que un mundo sin 
guerras es imposible y utópico. Pablo VI opinaba lo contrario, y estamos 
de acuerdo con él. La paz mundial es perfectamente posible. En realidad, 
la verdad es que dado el efecto de autodestrucción total que una guerra mundial 
puede hoy provocar, lo utópico es pensar que el mundo puede seguir indefinidamente 
sentado sobre la bomba de tiempo que las ideologías totalitarias han construido. O 
sea que lo utópico es pensar que el mundo puede seguir “conviviendo” 
con las guerras. Por supuesto, en la medida que se difundan las religiones 
que ponen al hombre en contacto sobrenatural con Dios, el fanatismo, el 
                                                           
*50 Dijimos todo esto en 1989 y lo seguimos manteniendo ahora más que nunca. 



 204 

odio y la violencia irán disminuyendo*51; pero también debemos pregun-
tarnos si no es posible la organización mundial de un sistema que frene 
las guerras; que las haga inútiles, poco rentables, poco atractivas. Como 
ya hemos sugerido, ese sistema existe: respétese universalmente su dere-
cho a la libre iniciativa y al libre comercio; elimínense las fronteras co-
merciales y culturales, y las guerras y conflictos internacionales disminui-
rán sensiblemente. Lamentablemente nunca la humanidad podrá evitar a 
los asesinos y enfermos mentales que promueven la violencia, pero lo im-
portante es que el sistema político y comercial no los promueva. Con el sistema que 
proponemos, muchos de los hoy llamados “jefes de estado”, no podrían 
ser jefes más que de la real banda de delincuentes asesinos que hoy co-
mandan, y como tales aparecerían ante la opinión pública mundial. 

En este sentido, pensamos que tal vez se ha puesto el carro antes 
que los caballos, en cuanto a la creación de organismos internacionales 
que reúnan a los diversos estados del planeta. Muy noble y loable su 
creación, pero muy inútil cuando los totalitarismos, nacionalismo xenó-
fobos y fanatismos religiosos intolerantes formen parte de esos organis-
mos, para promover en ellos lo único que saben producir: la guerra, ya 
en nombre del partido, la clase trabajadora, la patria o, impíamente, en 
nombre de Dios. Muy inútiles mientras que esos organismos se convier-
tan en centros mundiales de difusión ideológica marxista en temas como 
medios de comunicación, salud, educación, etc. Nada de ello conducirá a 
la paz; al contrario, tenemos todavía mucho camino por recorrer para 
desactivar mentalmente ese tipo de ideologías. Cuando eso se logre, y la 
humanidad, progresivamente, se vaya uniendo bajo una común organiza-
ción de respeto a los derechos del hombre en sus respectivos pueblos; 
cuando progresivamente se vayan uniendo porque, coherentemente con 
lo anterior, vayan levantando estos últimos sus barreras comerciales, mi-
gratorias, culturales, entonces, sólo entonces, estarán dadas las condicio-
nes para una organización mundial que pueda efectivamente servir a la 
paz y proteger los derechos del hombre. ¿Una especie de gobierno mun-
dial? Tal vez. Pero no nos pronunciamos ahora al respecto (creemos que, 
de hecho, se dará alguna vez entre las naciones libres una confederación 
con organismos que se ocupen de sus problemas comunes; esa confede-

                                                           
*51 Soy plenamente consciente de que, frente a los terrorismos de origen religioso, lo que 
estoy diciendo puede parecer ingenuo, pero no lo es. Yo creo en Dios, esto es, en Quien 
salva, perdona; en Quien dijo “guarda la espada”. El que mata en nombre de Dios senci-
llamente no sabe quién es Dios. Dios es Cristo clavado en la cruz. 



 205

ración, por definición, no anulará, en determinado grado, sus autonomías 
políticas). Sólo decimos que efectivos y sólidos lazos comunes mundia-
les, tanto políticos como económicos, presuponen un paso previo: el 
aludido proceso de integración de los pueblos a través de la común 
unión de sus ciudadanos en actividades de todo tipo, para lo cual los go-
biernos no tienen más que respetar verdaderamente la libre iniciativa y 
tomar conciencia de que son las personas, y no las burocracias, los pro-
tagonistas de la historia. 

Los estados, pues, no deben fomentar culturalmente la idea de la 
guerra; en ese sentido, hay varias cosas que nos preocupan. Los servicios 
militares obligatorios, por ejemplo, costosos e ineficientes, no tienen ra-
zón de existir. Fuerzas armadas bien equipadas, económica y técnicamen-
te, con tropas voluntarias bien pagas –todo lo cual es perfectamente po-
sible allí donde el presupuesto del estado esté destinado a sus funciones 
propias- no necesitan ese tipo de reclutamiento. Pero no sólo no lo nece-
sitan: desde el punto de vista moral, es muy dudoso que dichas prácticas 
sean compatibles con las libertades de los ciudadanos en tiempos de paz, 
y muy difícil, además, que dichas prácticas no degeneren en verdaderos 
centros de corrupción moral y tortura física y mental de los reclutados. 
Además, es absolutamente atentatorio de la libertad religiosa y de con-
ciencia no respetar a la “objeción de conciencia” de aquél cuyos princi-
pios le impiden empuñar un arma. Es violatorio de los derechos huma-
nos básicos que a personas así, en muchos lugares, se las encarcele, a 
veces sometiéndolas a todo tipo de burlas y vejaciones, por ser fieles a su 
conciencia y a su religión. No tienen ningún tipo de justificación moral el 
conjunto de atropellos y maltratos que sufren las víctimas del servicio 
militar obligatorio, además de la interrupción de su trabajo y sus estudios; 
excepto, claro está, que se considere correcta a la antropología filosófica 
primitiva y pueril que considera el concepto de “hombre” ligado propor-
cionalmente a la cantidad de gritos y violencia (resabio, esto último, de 
ceremonias de iniciación a la “adultez” todavía hoy presentes en tribus 
primitivas)121.  

                                                           
121 Alberto Benegas Lynch (h), op. cit., p. 246, cuenta el siguiente caso, sobre un chico 
asmático que fue incorporado al servicio militar (con expreso conocimiento de su pro-
blema): “… sus peticiones no fueron oídas. Fue incorporado. El hecho sucedió durante 
la segunda semana de su ingreso a las filas del ejército. Una noche, entró súbitamente el 
capitán a cargo de la compañía en uno de los dormitorios donde diez ‘colimbas’ descan-
saban sin percatarse del drama que estaba apunto de comenzar. Este capitán, que irrum-
pió avanzada la medianoche al dormitorio, tenía los ojos inyectados de sangre, gritaba 



 206 

En segundo lugar, la educación de la persona es clave. Dado que a 
la persona debe enseñársele la verdad, debe mostrársele la guerra como 
lo que es: un hecho brutal, sanguinario, lamentable siempre, justo muy 
pocas veces. Ayuda poco, en este sentido, a los niños se les muestre una 
imagen idílica de las guerras y las batallas; ayuda poco que las naciones 
que son ex-colonias no terminen de advertir que no hay por qué ponerse 
a saltar con alegría exultante por el hecho de que su libertad haya sido 
ganada con episodios de sangre, por más justos que puedan haber sido 
en algunos casos esos episodios. No hay entonces por qué llevar en masa 
a los niños a ver películas que relatan esos episodios de violencia, para 
que los internalicen como algo bueno y normal. Por supuesto, la cultura 
es libre y no estamos pidiendo que el estado imponga nada al respecto, 
pero si que se abstenga de dichas prácticas en su sector. 

En este sentido, vamos a decir resueltamente algo que sonará muy 
extraño, dada, precisamente, la mentalidad imperante: las victorias de una 
guerra no deben festejarse, aun cuando la guerra en cuestión haya sido justa. 
Atención al término utilizado: “festejar”; esto es: un episodio bélico no 
es algo por lo cual alegrarse, o recordar con una sonrisa de satisfacción, 

                                                                                                                             
con furia que todos se apostaran a los pies de la cama, como si algo terrible hubiera suce-
dido. O como si estuviera alcoholizado, o ambas cosas… o vaya a saber qué. A los alari-
dos ordenó que se abrieran las ventanas del recinto. A pesar de que era verano, la noche 
era muy fresca. Afuera lloviznaba y soplaba viento. Empezó a hacer preguntas en el mis-
mo tono de histeria irreprimible. Los interrogantes eran ridículos. Preguntaba a sus cir-
cunstanciales esclavos cosas sobre sus intimidades, luego los hizo cantar marchitas in-
coherentes. Alguno se sonrió, lo que enloqueció más al guardia e hizo que todos salieran 
al patio a practicar el salto de rana con el torso desnudo. El chico asmático advirtió en 
tono cortés sobre los riesgos que corría. La reacción del capitanejo fue más severa aún 
con ese pobre desgraciado. Además del salto de rana al que sometió despiadadamente a 
todos, obligó al chico a subir y bajar en repetidas ocasiones una de las escaleras apostadas 
en las paredes laterales del patio. Dos de sus compañeros, al ver que el asma prácticamen-
te asfixiaba al chico, intentaron salir en su defensa, lo cual, si cabe, suscitó aún más la ira 
del bruto capitán, haciendo recaer sobre los defensores los mismos maltratos que habría 
sufrido el chico. Ya amanecía. El capitán ordenó a todos que se fueran a dormir. Al toque 
de diana el chico no pudo incorporarse. Deliraba de fiebre. Todos los compañeros hicie-
ron un petitorio pidiendo que se lo trasladara al hospital. El capitán, de común acuerdo con 
otros oficiales, se negó. Tuvieron al chico una semana en cama sometido a vaya saber que 
brebajes. A la semana siguiente, lo trasladaron al hospital donde murió de neumonía. El 
escándalo fue mayúsculo. Pero el hecho sucedió. Desde luego que este drama no revela 
que en el servicio siempre sucedan episodios de este tenor. Pero el sistema lo hace posible. 
Este resabio de la trágica contrarrevolución francesa abre las puertas a todo tipo de exce-
sos. A los esclavos se los trata como esclavos. En este drama que hemos relatado, la es-
clavitud transitoria se convirtió en definitiva” (los destacados son nuestros). 



 207

por medio de cantos o marchas que sigan impulsando esa creencia. Si en 
un momento entran ladrones en una casa, e intentan dañar gravemente a 
los miembros de la familia, y el padre se ve obligado a utilizar el recurso 
último de la defensa propia violenta y mata a alguno de los asaltantes, 
¿qué hay que festejar en ello, por más que la conducta del padre haya si-
do correcta? ¿Al año siguiente, se pondrán todos a bailar y a reir recor-
dando el episodio? ¿Qué festejarán? ¿Acaso los gritos de los niños? ¿Aca-
so el llanto y el miedo? ¿Acaso la agonía dolorosa del agresor? ¿Acaso la 
sangre que salpicó los muebles? ¿Es tan difícil de entender que un episo-
dio de violencia nunca se “festeja”? 

Seguimos insistiendo en esto, porque no negamos, por supuesto, un 
recordatorio que pida a Dios por todos los muertos y/o que destaque el 
valor de quienes intervinieron en la justa defensa; no pedimos que la gen-
te se ponga a llorar porque fue vencido el injusto agresor; pedimos que 
se tome conciencia de lo que una guerra es y significa. ¿Qué significa una guerra? 
¿Acaso un señor carilindo, de uniforme impecable, cruzando majestuo-
samente altas montañas en un caballo blanco al cual sólo le faltan las 
alas? Obviamente, no. Significaba, antaño, miles y millones de hombres, 
hijos de un mismo Dios, avanzando unos sobre otros, clavándose bayo-
netas y espadas, desgarrando mutuamente sus entrañas, llenos de odio y 
furor; significaba, y aún hoy significa, zonas llenas de cadáveres descom-
poniéndose, agonías interminables tras una herida desgarrante; significa 
el llanto y la soledad por la pérdida del ser querido; significa la interrup-
ción de una vida para volcarla sin mayores explicaciones a su mutilación 
o destrucción. Significa todo tipo de latrocinios, atropellos, corrupciones 
y delitos por parte de tropas a veces no muy fáciles de controlar. Todo 
ello es la guerra. Hoy significa, además, la imagen de un hongo atómico 
tras el cual quedan por años las secuelas de las malformaciones y conta-
minaciones; hoy significa la posibilidad de destruir en segundos a millo-
nes y millones de personas. Todo esto significa la guerra. ¿Qué hay que 
“festejar” sobre ello? ¿De qué hay que reírse? ¿De qué hay que cantar, 
bailar y batir las palmas? Sólo una actitud cabe frente al recuerdo de las 
batallas, ganadas o perdidas, justas o no: la oración a Dios, pidiendo por 
el alma de las víctimas y pidiendo que jamás algo por el estilo vuelva a 
repetirse. Pero de nada de esto se tomará conciencia mientras desde su 
niñez se engañe a las personas con una imagen infantil, santurrona y no-
velesca de la guerra, que oculte totalmente su verdadero rostro de sufri-
miento y crueldad. 



 208 

Son pues, muy loables, y a veces útiles, todas las iniciativas de 
desarme, así como también lo son los organismos internacionales donde 
las naciones discuten sus diferencias. Pero la guerra sólo detendrá su 
mortal carrera el día que los espíritus se desarmen. Para ello hay dos ca-
minos (no contrapuestos, desde luego): uno, religioso, a través del con-
tacto del hombre con Dios, y otro, político, la adopción universal de sis-
temas políticos que respeten las libertades de los ciudadanos y, consi-
guientemente, la eliminación de las barreras culturales y económicas, a 
través de una libre iniciativa en todos los ámbitos y el libre comercio in-
ternacional. Lejos de ser utópico, llegar a ello es absolutamente indispen-
sable, pues el día en que el mundo estalle entero en pedazos nos daremos 
cuenta que estábamos viviendo en la utopía de pensar que vivir sobre 
una bomba era posible. Si sobrevivimos a esa prueba, es posible que lle-
gue un futuro donde, al mirar para el pasado, no comprenderemos cómo 
era posible que viviéramos sin la paz.106b 
 
8. Iglesia y Estado 
 

 Concluimos esta serie de reflexiones con un tema donde más que 
en otros es nítida la distinción entre los principios generales que rigen la 
cuestión y la diversidad de aplicaciones posibles de esos principios, según 
las circunstancias. 

Ante todo, no estará de más recordar sintéticamente cuáles son esos 
principios generales. La Iglesia tiene un fin propiamente sobrenatural, no 
político. Ese fin es la salvación de cada persona. En ese ámbito la Iglesia 
tiene una competencia directa y, en función de ese fin, tiene una compe-
tencia indirecta en todo aquello que ponga en dificultad ese fin; de ello 
deriva la competencia indirecta de la Iglesia en materia temporal, ya sea 
de tipo positivo, señalando los principios básicos de ética social, ya sea 
de tipo negativo, rechazando los sistemas políticos que se opongan y 
dificulten la salvación del hombre106c. 

                                                           
106b Sobre la cuestión de la guerra, véase la Constitución Gaudium Spes, del Concilio Vati-
cano II, y Alberdi, J.B.: El crimen de la guerra, Sopena, Buenos Aires, 1957. 
106c Véase Derisi, O. N.: La Iglesia y el orden temporal, Eudeba, Buenos Aires, 1972. 



 209

En este sentido, la doctrina de Jesús, al rechazar que el Estado se 
identificara con el Reino de Dios, coloca un límite esencial al poder des-
medido del Estado que se daba en ciertas teocracias de la antigüedad106d. 

Al mismo tiempo, el poder de la Iglesia y el poder del estado, aun-
que esencialmente distintos uno del otro por su naturaleza y su fin pró-
ximo, no deben sin embargo chocar entre sí, sino que deben relacionarse a 
través de la armonía de sus respectivas legislaciones, sobre todo en mate-
rias llamadas “mixtas”, tales como educación, familia, etc.106e 

Cuando, a través de esta armonía jurídica, la legislación del Estado 
no choca contra los principios de la Iglesia, entonces hay una efectiva 
“colaboración” entre ambas, colaboración que no significará privilegios 
que atenten contra la igualdad ante la ley, ni dependencia económica de 
la Iglesia con respecto al estado, sino simplemente armonía jurídica. Esta 
puede darse a través de un acuerdo constitucional o concordato (confe-
sionalidad formal) o a través de una legislación de Estado no contradic-
toria con la Ley Divina (confesionalidad sustancial)122. 

En ese sentido, los dos principios generales que rigen esta cuestión 
son: a) autonomía (o independencia) de naturaleza y de fines de estado e 
Iglesia; b) colaboración entre ambas potestades, a través de la armonía ju-
rídica en materias mixtas. La Iglesia ha resumido estos principios en el 
Concilio Vaticano II: “… la comunidad política y la Iglesia son, en sus 
propios campos, independientes y autónomas la una respecto de la otra. 
Pero las dos, aun con diverso título, están al servicio de la vocación perso-
nal y social de los mismos hombres. Este servicio lo prestarán con tanta 
mayor eficacia cuanto ambas sociedades mantengan entre sí una sana cola-
boración, siempre dentro de las circunstancias de lugares y tiempos”107b. 

Esta última expresión (“… siempre dentro de las circunstancias de 
lugares y tiempos”) es clave. En efecto, los principios que hemos expues-
to muy pocas veces se han aplicado en su pureza a lo largo de la historia, 
ya sea por desinteligencias de los mismos, ya sea por su no aplicación, 
tanto por parte de creyentes como de no creyentes. Pero, dado que nues-

                                                           
106d Véase Ratzinger, J.: Iglesia, ecumenismo y política, BAC, Madrid, 1987, parte tercera; y 
Juan Pablo II: Discurso al Parlamento Europeo del 11 de octubre de 1988, en Revista 
Palabra, Madrid, noviembre de 1988. 
106e Véase Derisi, O. N.: op. cit. 
122 Véase Fuenmayor, A.: La libertad religiosa, Eunsa, Pamplona, 1979. Nosotros creemos 
que es mejor hablar de “colaboración” formal o sustancial. 
107b Véase la Constitución, Gaudium et Spes. 



 210 

tro humanismo es “del futuro”, ¿qué puede suceder en el futuro con esta 
cuestión? ¿Cómo podemos hoy en día aplicar estos principios? 

Hemos defendido con claridad el derecho a la libertad religiosa, el 
cual se aplica a todas las religiones y, por ende, también a la Iglesia. Con 
que solo se respetara plenamente este principio en todos los pueblos, y, 
por ende, la organización de la Iglesia –como de cualquier otra religión- 
fuera independiente de los poderes del estado, y gozara por lo tanto de 
plena libertad, las relaciones entre Iglesia y estado quedarían con ello 
muy bien planteadas. Esto podría solucionar rápidamente muchos pro-
blemas y tensiones que existen hoy en día es este sentido, sobre todo en 
los pueblos que han caído en las garras del totalitarismo.  

Dado este paso, los laicos podrían, como lo hacen hoy en día en las 
naciones que respetan la libertad religiosa, participar activamente en la 
vida política y en todas las manifestaciones culturales, “bañando” a la 
sociedad con su visión de los principios básicos de ética social, con di-
versas aplicaciones prácticas de los mismos y con diversos puntos de 
vista en las cuestiones opinables, como son la mayoría de las cuestiones 
temporales. Esta sería la forma de lograr eficientemente la colaboración 
sustancial, cuyo grado será diverso según las diversas circunstancias cul-
turales de los pueblos. Esto no es tan del presente actual, por cuanto to-
davía algunos cristianos laicos no han tomado conciencia de la importan-
cia de su participación activa en toda la cultura y la política; no han to-
mado conciencia tampoco de que la Fe Católica admite muchas veces –
más de las que se piensa-, diversas visiones sobre varias cuestiones tem-
porales (si bien los principios morales básicos son y deben ser los mis-
mos); no han tomado conciencia de que no deben comprometer al cris-
tianismo y a la Iglesia con su propio criterio en cuestiones opinables; no 
han tomado conciencia de que Cristo no les pidió que adoptaran ante las 
cosas del mundo una actitud permanentemente condenatoria y de consi-
guiente alejamiento, sino una actitud de presencia y ayuda; y, finalmente, 
algunos no han tomado conciencia de que la Fe Católica es y será siem-
pre incompatible con toda forma de totalitarismo y que la sola presencia 
de Dios en el alma del hombre lo limpia de todo fanatismo, de toda vio-
lencia, de toda intolerancia, y le dicta el amor como camino para la difu-
sión de la verdad. Muchos no laicos tienen también estas “faltas de toma 
de conciencia”. Mientras este panorama no cambie, la “colaboración sus-
tancial” entre Iglesia y estado será lenta; por eso todo esto es “del futu-



 211

ro”, aunque algunos grupos de creyentes ya lo están practicando desde 
hace tiempo. 

La colaboración formal entre Iglesia y estado, a través de un acuer-
do, concordato, o Constitución, es ideal, pero no se puede dar si no se da 
el paso anterior. El consenso para su aplicación es indispensable, sobre 
todo, porque la imposición violenta de un acuerdo así le quitaría toda 
autoridad moral y eficiencia práctica. La violencia nunca es compatible 
con la religión. Pero, en la medida en que los laicos den el paso anterior, 
y en la medida en que algunos pueblos tengan en su tradición y origen 
histórico una presencia de la Iglesia, estarían dadas las condiciones socia-
les para un acuerdo así. Sin embargo, vemos hoy en día pocos lugares en 
el mundo donde esas condiciones están dadas; todo depende de la efi-
ciencia del paso anterior. Pero se nos ocurre una propuesta. Habíamos 
propuesto la unión económica de América Latina en un mercado libre 
común; habíamos propuesto su unión a través de la unión de sus estados 
bajo sistemas de democracia constitucional. Todo ello puede tardar mu-
cho tiempo, pero, a medida que se lograra, ¿no sería América Latina la 
región que más estaría en condiciones de lograr la colaboración formal 
con la Iglesia, a través de un acuerdo en materias mixtas? Lo colocamos 
como un interrogante, pero tenemos esperanzas, basadas más en la razón 
humana que en la actual circunstancia, de que tal vez en el futuro Améri-
ca Latina pueda brillar, en la medida en que la laboriosidad de su pueblo, 
su deseo de paz, y sus valores religiosos comunes, puedan integrarse en 
un futuro liberado del sojuzgamiento y la opresión de las ideologías mar-
xistas y autoritarias que hoy la aplastan. 

Por supuesto, cabe aclarar que cualquier tipo de colaboración for-
mal entre Iglesia y estado está destinada al fracaso en la medida que viole 
la libertad religiosa de otras personas y no respete la igualdad ante la ley. 
Igual consideración debe hacerse en caso de que en otras regiones las 
tradiciones históricas dicten un acuerdo de esta naturaleza entre el estado 
y otra religión. 

¿Y el mundo? Habíamos dicho que, a medida que logremos desacti-
var mentalmente las ideologías, las personas de todos los pueblos se irán 
integrando en un común intercambio de todas las manifestaciones de sus 
culturas; habíamos dicho también que estarán dadas entonces las condi-
ciones para que haya una eficiente organización mundial que coordine a 
todos los pueblos y pueda proteger realmente los derechos humanos 
esenciales. Dada la diversidad de religiones, juzgamos muy difícil en ese 



 212 

caso un acuerdo formal entre esa organización mundial y alguna religión 
en particular. Pero, en la medida en que se lograra el consenso necesario, 
no sería ilusorio pensar que tal vez en la declaración formal de derechos 
personales haya una referencia a Dios, como el Padre Común de todos 
los hombres, de donde toda justicia emana, y en El Cual los hombres 
podrían sentirse más unidos a través de un real sentimiento de fraterni-
dad universal. Incluso, quienes en esa situación no crean en Dios o no 
puedan ver las razones de su existencia –quienes gozarán como en todo 
de libertad religiosa- se sentirán integrados a un mundo donde la men-
ción de Dios implica tolerancia y amistad. Nada de ello sería un peligro 
para la libertad, sino al contrario. Los fundadores de los Estados Unidos 
de Norteamérica dijeron claramente en su declaración de independencia 
que todos los hombres son creados iguales y que son dotados por su Creador de ciertos 
derechos inalienables. ¿Qué oposición hay allí entre Dios y libertad? Ningu-
na. Más bien, es su garantía absoluta, pues Dios es lo único absoluto. 
Esto, para nuestro humanismo teocéntrico, es esencial. La presencia de 
Dios en el alma de los hombres es la clave para su libertad. Como ve-
mos, comenzamos con esta relación y terminamos con ella. Quien tiene a 
Dios en su alma, no hace daño a su prójimo. Quien no hace daño a su 
prójimo, respeta su dignidad. Dijo Juan Pablo II el 15 de septiembre de 
1987, en Los Ángeles: “En base de todos los derechos humanos está la 
dignidad de la persona humana, creada a imagen y semejanza de Dios 
(Gen 1, 27). Un reconocimiento de esta dignidad humana es también 
parte de la tradición cívica de los Estados Unidos y está expresada en la 
declaración de la independencia de vuestra nación: todos son creados 
iguales en cuanto a su dignidad humana, y son dotados por el Creador 
con derechos inalienables a la vida, a la libertad y a la búsqueda de la feli-
cidad. Todos los demás derechos tienen también sus raíces en la dignidad 
humana, incluido el derecho de conservar la propia intimidad y a no ser 
agredido en la intimidad de la propia familia”.123 En la medida en que 
tomemos más conciencia de esto, los hombres cometeremos menos fal-
tas, o, al menos, las haremos con conciencia de que lo son. Podremos 
seguir discutiendo el grado de intervención del estado en las variables 
económicas, o si tal bien público es o no privatizable, o el régimen legal 
en temas de moral pública, o si los derechos sociales son derechos y si 
deben o no incorporarse al texto constitucional, o cuál es la mejor forma 
de gobierno, o cuáles son los límites de tal o cuál derecho, y tantas otras 
                                                           
123 Véase L’osservatore Romano”, edición española, Nro. 981, 13 de octubre de 1987. 



213

cosas más. Pero nunca más torturaremos a nadie, culpable o inocente; 
nunca más iniciaremos una agresión armada; nunca más mataremos a un 
niño en el seno de su madre; nunca más encarcelaremos a alguien de por 
vida por no estar de acuerdo con nuestras ideas; nunca más impediremos 
a nadie producir y comerciar y condenarlo así al hambre, la enfermedad y 
la muerte. Claro, es posible que sigamos haciendo todas esas cosas; sería 
una utopía pensar lo contrario; pero, al menos, serían reconocidas como 
lo que realmente son, graves atentados a la dignidad humana, delitos in-
ternacionalmente reconocidos como tales, no como en la actualidad 
donde los delincuentes profesionales que practican diariamente todas 
esas atrocidades son tratados como jefes de estado, o como grandes polí-
ticos o sindicalistas; tienen voz y voto en una supuesta comunidad inter-
nacional y se dan todavía el hipócrita lujo de proclamar su adhesión a los 
derechos humanos. 

En síntesis: Dios es el fundamento último de la justicia, y la justicia 
es el fundamento último de nuestra libertad. Dios funda nuestra libertad. 





215

REFLEXIÓN FINAL 

Vamos a concluir nuestro ensayo con una serie de aclaraciones que 
pueden despejar algunas dudas generales que hayan surgido. 

La primera de ellas se refiere a la cuestión de Dios. Se habrá obser-
vado que, conforme a nuestro humanismo teocéntrico, Dios ha apareci-
do constantemente a lo largo de todas nuestras reflexiones, como el fun-
damento último, como la premisa fundante de todo nuestro sistema. Por 
supuesto, es de esperar la obvia objeción: usted habla para los creyentes; 
nada de lo que dice tiene valor sin esa premisa que no será, por supuesto, 
aceptada por todos. 

Aunque ya hemos explicado lo suficiente como para aclarar esa 
cuestión, volveremos a sistematizar ciertas cosas. Ante todo, el Dios que 
afirmamos no se contrapone al Dios de los creyentes, pero es un Dios 
cuyo conocimiento se basa en su demostración racional. Lo cual, como 
venimos diciendo, deja abierta la razón para la recepción de la fe, pero la 
fe no es el fundamento de la demostración racional de la existencia de 
Dios. Tenemos conciencia, por otra parte, de que nuestra posición, a 
saber, que la razón puede demostrar la existencia de Dios, único, perso-
nal, y esencialmente distinto del mundo y Creador del mundo, es una de 
las posiciones mas negadas y rechazadas por muchas corrientes del pen-
samiento actual, y tanto es así, tanto ha penetrado esa negación en nues-
tra cultura, que casi todas las personas, sea cual fuere su profesión, tien-
den naturalmente a pensar que la cuestión de Dios es una cuestión exclu-
sivamente religiosa y ni se les pasa por la cabeza que es una cuestión 
también filosófica. Tenemos conciencia de todo ello. Nosotros, en nues-
tra pequeña introducción Filosofía para no filósofos, hemos indicado las lí-
neas generales del análisis racional de la existencia de Dios. Pero esa de-
mostración racional, que en este trabajo he utilizado como premisa, es la 
tarea principal que como filósofo me he propuesto; en términos más 
actuales, será a lo largo de mi vida, mi principal programa de investiga-
ción. Dios o no Dios: he allí la disyunción básica de toda la vida humana 
y el filosofar. 

Pero lo más interesante es que aquellos que no aceptan esa demos-
tración racional, tampoco la necesitan indispensablemente para estar de 
acuerdo con nuestras conclusiones. Ello deriva del estilo de filosofar de 
Santo Tomás, que hemos internalizado a través de su lectura. En Santo 



216 

Tomás hay un equilibrio constante entre Causa Primera y causas segun-
das; ello significa que en su razonamiento filosófico las cosas de este 
mundo son verdaderamente causas, a partir de ellas se pueden explicar 
determinados efectos, pero no son la última causa o primera en el orden 
del ser, que es Dios. Ahora bien: la base antropológica de mis razona-
mientos es la persona humana y su dignidad. Si alguien acepta que el ser 
humano tiene una naturaleza inteligente y libre y que de acuerdo a ella 
debe ser tratado, está aceptando la base antropológica de la fundamenta-
ción de los derechos humanos. Luego, en ese nivel de analisis no necesitará 
de la existencia de Dios para entender por qué el ser humano debe ser 
respetado; pero Dios aparece como la razón última, del análisis, porque 
alguien puede seguir preguntando: ¿por qué existe el hombre, con dos 
potencialidades propias que son la inteligencia y la voluntad? ¿Cuál es el 
fundamento último de esa existencia, de esa esencia y de su orden natu-
ral? La única respuesta posible, si es que decidimos responder, es: porque 
existe Dios, que es el Ser Absoluto, necesario, sin el cual los demás seres, 
contingentes, no podrían existir, dado que no tienen en sí mismos la ra-
zón de su existencia. 

Tomemos por ejemplo la cuestión del aborto. Si alguien acepta que 
el ser humano es tal desde el primer momento de la concepción, y que 
no debemos asesinarlo, entonces tal es su fundamento para oponerse al 
aborto. En ese nivel de análisis, la cuestión de Dios no aparece; aparece 
cuando preguntamos quién es el creador y ordenador del ser humano y 
su orden, y cuál es el fundamento último del deber ser en la moral hu-
mana, en ese nivel de análisis aparece Dios. Y nuestro humanismo es 
teocéntrico porque la afirmación del hombre y su dignidad no se queda 
allí porque tiene en Dios su fundamento último y, por otra parte, nuestra 
concepción de la dignidad humana es contraria a aquella que coloca en el 
hombre una autonomía moral de tal modo que lo separa de Dios, al im-
pedirle ver las normas que emergen de la propia naturaleza humana, cuyo 
fundamento último es Dios. 

Según lo venimos diciendo, muchos habrán aceptado muchas de 
nuestras conclusiones aunque no estén convencidos de la existencia de 
Dios. Luego nuestro humanismo teocéntrico está abierto a los creyentes 
o a los no convencidos racionalmente de Su existencia*52.

*52 Sobre el tema planteado por la filosofía política de J. Rawls, no tenemos por ahora
más que agregar que lo expuesto en las notas anteriores.



217

En segundo lugar, cada vez que alguien propone su visión acerca de 
“como debería ser” la sociedad en la que vive, surge la pregunta: ¿cuánto 
hay de utopía en el ideal propuesto, entendiéndose por “utópico” como 
lo imposible? Varias veces hemos hecho referencia a este tema, pero no 
estará de más ordenar ciertas cuestiones. 

Digamos ante todo que nuestro sistema moral es tal que, como acla-
ramos al principio, el deber ser es un derivado del ser de las cosas, y el 
“ser” del cual hemos partido es la naturaleza humana, con sus caracterís-
ticas, potencias y debilidades (estas últimas, en cuanto tales, son una 
“privación” que ontológicamente forman parte de un “no ser que debe-
ría ser” –como un ave sin alas- pero que inciden en la producción de cier-
tos efectos y características propias de la conducta humana). Ningún 
ideal moral que parte de lo que el ser humano es resulta imposible. 

Pero lo anterior es válido como respuesta general. Vamos a explicar 
ciertas cuestiones particulares. Hemos manejado constantemente, a lo 
largo de todo nuestro ensayo, ciertos elementos que nos mantienen 
esencialmente alejados de cualquier utopismo y de la violencia y el fana-
tismo que habitualmente acompaña a las utopías. En primer lugar, he-
mos hecho referencia constante a la escasez de recursos, cuestión que 
muy pocas filosofías políticas actuales y sistemas morales tienen en cuen-
ta. En segundo lugar, hemos establecido una constante diferencia entre el 
radio de acción de la ley natural y el radio de acción de la ley humana, 
siendo este último más reducido, lo cual se basa a su vez en algo que de 
utópico tiene sencillamente nada: la afirmación de Santo Tomás, rebo-
zante de lo que se llama “realismo y sentido común” de que la mayor 
parte de los hombres no son perfectos en la virtud; esto se relaciona 
también con el análisis de la escuela escocesa sobre la naturaleza humana. 
En tercer lugar, constantemente hemos dicho que no debemos imponer 
nuestros ideales por medio de gobiernos autoritarios y violentos, y en 
relación a lo anterior hubo dos conceptos, manejados también a lo largo 
de todo el ensayo, que han sido como un permanente “cable a tierra”. 
Ellos son: el consenso y la subsidiariedad sociológica. En relación con el 
primero, creemos que toda nuestra posición es clara con respecto a que 
no es el consenso el origen de las normas morales objetivas, pero sí es un 
parámetro que nos permite saber el grado de aceptación y acercamiento 
de un grupo social a un determinado ideal moral en una determinada 
situación histórica, y el único modo de acercar el consenso al ideal moral 
es el convencimiento racional de las personas sobre la verdad de ese ideal 



218 

moral. Y para ello, el único medio es la prédica pacífica. Muchas veces 
hemos dicho que tenemos conciencia de que nuestra posición o nuestras 
propuestas no gozan de consenso actualmente y precisamente por ello 
escribimos este ensayo. Todo lo anterior implica modos actuales de apli-
cación de la prudencia política, una cuestión muy clásica y muy tomista, 
que es la virtud por la cual aplicamos de un modo concreto principios 
ético-sociales universales a una situación concreta y particular. 

En cuarto lugar, se habrá observado que en la introducción hemos 
dicho que muchas veces las conclusiones expuestas no se infieren direc-
tamente de nuestras premisas morales básicas, sino que necesitan la me-
diación de la prudencia política y los principios actuales de determinadas 
ciencias sociales. Ello otorga a esas conclusiones un margen de opinabi-
lidad mayor que a los principios morales en sí mismos. Así, muchos ha-
brán coincidido con ciertos planteos básicos efectuados en el capítulo 
uno o cuatro, pero habrán disentido con otros planteos cuyas conclusio-
nes necesitaban las mediaciones referidas. Así, alguien puede coincidir 
con las ventajas de la libre iniciativa privada pero con la teoría del proce-
so de mercado o coincidir con nuestra defensa de la ley natural pero di-
sentir con nuestra oposición a la introducción de los derechos sociales al 
texto constitucional (o al revés). A la hora del debate, estas distinciones 
son muy útiles para ver qué es lo que realmente estamos discutiendo; eso 
evita, también todo fanatismo. Muchas veces he notado que eventuales 
contraopinantes, con los que alguna vez he discutido estas cuestiones, no 
hacen de ningún modo esta distinción y hacen propuestas muy concretas 
como directamente deducidas de su posición moral fundamental. 

A pesar de todo lo anterior, alguien podría decirnos que muchas de 
nuestras propuestas “suenan” muy extrañas. América Latina unida bajo 
gobiernos democráticos y apertura de sus fronteras culturales y económi-
cas; un mundo donde la guerra no sea rentable ni necesaria… ¿Cómo expli-
car el “sabor a imposible” que tiene todo ello? La explicación está en las 
ideologías –en el sentido negativo del término-. Como hemos dicho, las 
ideologías han convertido a este planeta en la bomba de tiempo en la que 
estamos sentados y han convertido en situación excepcional lo que de 
otro modo sería normal. La ideología es un mal sustituto del pensamien-
to religioso. Son construcciones mentales inmunes a los hechos*53 y a la 
lógica, que absolutizan lo relativo o lo falso y terminan siempre en vio-
lencia y fanatismo. El marxismo y el nazismo son los mejores ejemplos, 

*53 Hoy diríamos “inmunes al realismo”.



219

pero cualquier cosa, aunque sea en sí misma buena, puede ser “ideologi-
zada”; cualquier aspecto de la realidad que se tome como el único y se lo 
absolutice, colocándolo en el lugar de Dios, es la actitud en la cual con-
siste la ideología; así, aquél que no aceptaría jamás un control de precios 
pero puede llegar a justificar la tortura en algunos casos, es víctima de 
una ideologización. Lo más ridículo de las ideologías es su absolutización 
de lo relativo. Por eso la religiones son sanas, porque tratan con lo ver-
daderamente absoluto, y las ideologías son insanas, porque absolutizan lo 
que no lo es: el partido, la “clase social”, la raza, el Estado, los sistemas de 
gobierno, la “soberanía”, la “nación”, la ciencia… El colmo de la desubi-
cación de las ideologías es que quienes las propugnan y las aceptan se 
creen racionales y científicos, se ríen de los que tienen fe en Dios y prac-
tican la religión y no se dan cuenta de que ellos han construido una falsa 
religión de la cual son esclavos. Nos reímos o espantamos de las guerras 
religiosas de antaño. Es cierto que eran guerras lamentables, pero dentro 
de algunos siglos, cuando la mente humana haya logrado desligarse de la 
actitud ideológica, se reirán de nosotros, y nuestras guerras producidas 
por ideologías. Son ellas, pues, las que transforman en aparentemente 
utópico lo que es plenamente posible; por eso, cuando esto se advierte, 
es cuando tomamos conciencia de que lo verdaderamente utópico es 
creer que el mundo puede seguir como está, plagado de guerras, hambre, 
torturas y persecuciones, hasta que explote en mil pedazos por no haber 
sabido liberarse de la opresión de las ideologías, esa cárcel propia que 
llevan tantas personas en su mente. Y el marxismo, que sigue poniendo a 
cada persona en pie de guerra contra la otra, que sigue enfrentando al 
obrero con la inversión, al habitante del “sur” con el del “norte”, que 
sigue pregonando la violencia y la tortura como método de revolución 
del “oprimido” y que sigue tratando de ocultarse bajo nombres bonitos 
como paz y democracia, es la principal ideología que hoy sigue activa y 
que hay que combatir, pero no con aquello que ella busca, que es nuestra 
violencia (lo cual sería una aparente demostración de su dialéctica histó-
rica), sino con lo único que la puede definitivamente desactivar: el con-
vencimiento racional y pacífico de sus errores y falacias. 

No queremos que nuestra crítica a la actitud ideológica sea malin-
terpretada y se confunda con otra ideología, muy paradójica, la “ideología 
de la crítica a la ideología”, que tras su crítica esconde un total escepti-
cismo gnoseológico y reniega, por ende, de la razón humana pueda llegar 
a algo de verdadero y cierto, adoptando entonces un pragmatismo utilita-



220 

rista. No es esa, obviamente, nuestra posición: el hombre, en el conoci-
miento científico-positivo, puede llegar a conjeturas corroboradas (lo 
cual, parafraseando a San Agustín, sería una “certeza menor” y, en el ám-
bito filosófico (lo cual incluye firmes, mediante razonamientos efectua-
dos a partir de premisas fundantes, evidentes, extraidas de la realidad 
(ello sería una “certeza mayor”). Así, podemos estar seguros de la verdad 
de los grandes principios de ética social, y eso no implica una ideología, 
como nosotros la hemos definido. Tampoco negamos que el término 
“ideología” puede ser utilizado como “conjunto de ideas” y, en ese sen-
tido, sería un término absolutamente neutral. 

La tercer cuestión que queremos tratar es la siguiente: se nos puede 
decir que una filosofía política es incompleta sin una filosofía de la histo-
ria, o, al menos, una perspectiva del proceso histórico. Sin embargo, la 
historia ha estado presente en nuestro esquema, de manera implícita: 
primero, porque hemos utilizado muchas veces tradiciones de pensa-
miento que tienen un largo proceso de elaboración en la historias de Oc-
cidente y, segundo, porque en función de ello tratamos de proyectarnos 
hacia el futuro. Por otra parte, no consideramos que las teorías que po-
demos tener acerca de cuestiones históricas fundamentales sean premisas 
para la filosofía política aquí propuesta. De todos modos, nuestra visión 
de algunos aspectos históricos de Occidente puede verse en nuestro en-
sayo Modernidad e Iluminismo. Allí expresamos nuestra opinión de que lo 
que habitualmente se denomina “modernidad” es en realidad el ilumi-
nismo racionalista, que coincide con el humanismo antropocéntrico que 
nosotros hemos rechazado, mientras que la “modernidad en sí misma” 
es una profundización de ideales que ya se encontraban en algunos pen-
sadores de la Edad Media –como Santo Tomás- que consistían sobre 
todo en la distinción entre naturaleza y fines próximos de Iglesia y estado 
y la elaboración de los principios del derecho natural, según el humanis-
mo teocéntrico defendido por nosotros. No hay pues diferencia esencial, 
sino de grado, entre el humanismo teocéntrico de algunos pensadores de 
la Edad Media y la Modernidad en sí misma, o, si no se quiere entrar en 
una cuestión de términos, los aspectos positivos de la Modernidad. En el 
ensayo citado* entro en detalles y cito a otros autores que piensan de este 
modo. Empero, recuérdese que no hay relación necesaria entre esta vi-
sión de la historia de Occidente y la filosofía política aquí planteada; esta 
última seguiría siendo válida aunque alguien demostrara que los tres ele-

* Libertas, Nro. 11.



221

mentos de lo que yo llamo “Modernidad en sí misma” no se dieron de 
ningún modo después de la decadencia de la escolástica y que toda la mo-
dernidad fue absorbida por el Iluminismo racionalista. Estas discusiones 
históricas no afectan de ninguna manera a nuestra filosofía política. 

Finalmente, queremos destacar que, conforme también a una carac-
terística del modo de filosofar de Santo Tomás, nuestro modo de pensar 
no está unívocamente alineado en cualquiera de las posiciones habituales 
con las que habitualmente se clasifica de antemano a las posiciones polí-
ticas en la actualidad, ni seguimos estrictamente a ningún autor, sino que, 
teniendo un eje central, que es la filosofía de Santo Tomás de Aquino, 
vamos tomando diversos elementos y elaborando una síntesis general. 
Estamos convencidos de que las discusiones terminológicas no condu-
cen a nada más que a pre-juicios en el sentido estricto del término*54. 
“Humanismo teocéntrico” es lo más apropiado que hemos encontrado, 
aunque sabemos que hay muchos que, aunque, aceptaran llamarse así, no 
coincidirán con muchas de nuestras propuestas más concretas; y otros 
que, aceptando estas últimas, no aceptarán nuestras bases filosóficas124. 

Creemos que estas cuestiones eran las que debían aclararse. A partir 
de aquí, sólo nos queda una permanente esperanza: que universalmente 
se respeten los derechos de la persona, la libre iniciativa privada en todos 
los ámbitos de la vida social y la limitación del poder público. 

¿En qué se funda nuestra esperanza? No lo sabemos, porque el cur-
so de la historia humana, dependiente de la libertad humana, es imprede-
cible. Sólo Dios lo conoce. Pero, ¿habrá reservado Dios, en su infinita 
providencia, un momento de la historia en el cual los hombres no se ma-
ten los unos a los otros? Tampoco podemos saberlo. Pero, si ese mo-
mento llegase, seguramente no habrán sido vanos los intentos de la ra-
zón humana, a fin de que todos respetemos la justicia y, con ella, la paz y 
la libertad. 

*54 Hoy diríamos, con Gadamer in mano: en el sentido negativo del término.
124 Con respecto a los términos “liberal” y “liberalismo”, ver nuestras aclaraciones al res-
pecto en “Liberalismo y religión Católica Apostólica Romana”, en Cristianismo y Libertad,
varios autores, Fundación para el avance de la Educación, Buenos Aires, 1984; también
en “Economía de Mercado y Doctrina Social de la Iglesia” (op. cit.); y “Reflexiones sobre la encí-
clica ‘Libertas’ de León XIII”, en El Derecho, Buenos Aires, del 11 de octubre de 1988.
Véase también, García Venturini: Politeia, op. cit.





223

ÍNDICE 

ÍNDICE ANALÍTICO..........................................................…………....... 5 
INTRODUCCIÓN........................................................................................  19 

CAPITULO UNO 

LA PERSONA HUMANA: 
SU DIGNIDAD NATURAL 
Y SUS DERECHOS FUNDAMENTALES 

1. La persona humana y la ley natural......................................................... 25
2. La dignidad humana. Noción y delimitación........................................  30
3. La ley natural y los derechos de la persona humana.

Fundamentación, enumeración, delimitación.......................................  34 
4. Los derechos sociales................................................................................  56
5. Aclaraciones finales...................................................................................  62

CAPITULO DOS 

EL ESTADO Y LA LIMITACIÓN DEL PODER 

1. La sociedad humana y el bien común......................................................  65
2. El bien común y los derechos del hombre............................................. 69
3. La naturaleza del estado.............................................................................  71
4. Principios éticos que rigen al estado:

a) La limitación del poder;..........................................................................  82
b) El principio de subsidiariedad............................................................... 84

5. La democracia constitucional................................................................... 89
6. La necesidad de una reforma institucional...........................................  100



 224 

CAPITULO TRES 

LOS PROBLEMAS DE LA 
ORGANIZACIÓN SOCIO-ECONÓMICA 

1. Planteo de la cuestión............................................................................... 107
2. El proceso de mercado............................................................................ 108
3. Aspectos morales...................................................................................... 120
4. El contexto internacional......................................................................... 127
5. Una propuesta para América Latina....................................................... 131
6. La redistribución de ingresos. Análisis de la posición de
    J. Rawls ...................................................................................................... 133 

CAPITULO CUATRO 

EL HUMANISMO DEL FUTURO Y SU 
APLICACIÓN A PROBLEMAS CONTEMPORÁNEOS 

 Advertencia metodológica.......................................................................... 145 
1. El problema educativo.............................................................................  146
2. Aborto, eutanasia y algunos problemas de salud pública...................  157

Algunas cuestiones de salud pública. 
3. Familia........................................................................................................ 171
4. Ecología..................................................................................................... 177
5. Algunas cuestiones de moral pública....................................................  185
6. Algunas cuestiones de bioética...............................................................  194
7. La guerra....................................................................................................  200
8. Iglesia y estado..........................................................................................  208

REFLEXIÓN FINAL................................................................................. 215 






