
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IGUALDAD, LIBERTAD, INTIMIDAD 
IDEAS CLAVE PARA UN HUMANISMO CRISTIANO          

Y LIBERAL DEL SIGLO XXI 
 

 

 

Gabriel J. Zanotti 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 



 

Gabriel J. Zanotti 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

IGUALDAD, LIBERTAD, INTIMIDAD 
IDEAS CLAVE PARA UN HUMANISMO CRISTIANO          

Y LIBERAL DEL SIGLO XXI 
 

 

 

 

 



  

Ediciones Cooperativas es un emprendimiento  
cooperativo de docentes de la Facultad de Ciencias  

Económicas de la Universidad de Buenos Aires para  
difundir sus trabajos e investigaciones 

Zanotti, Gabriel J. 
    Igualdad, libertad, intimidad : ideas clave para un humanismo 
cristiano . - 1a ed. - Buenos Aires : Ediciones Cooperativas, 
2010. 
    84 p. ; 21x14 cm.  
 
    ISBN 978-987-652-065-2           
 
    1. Filosofía. 2.  Humanismo. I. Título 
    CDD 190 

Impreso y encuadernado por:  
Imprenta Dorrego. Dorrego 1102, Cap. Fed. 
1ª. ed. Tirada: 100 ejemplares. Se terminó de imprimir en  Junio 2010. 

Hecho el depósito que establece la ley 11.723 

1º edición, Junio 2010 

EEddii ttoorr iiaa ll aassoocciiaaddaa aa::

IMPRESO EN ARGENTINA – PRINTED IN ARGENTINE 

© 2010 Ediciones Cooperativas 
Tucumán 3227 (1189) 
C.A.B.A. – Argentina 
� (54 011) 3528 0466 / (15) 4937 6915 
� http://www.edicionescoop.org.ar 

 info@edicionescoop.org.ar 
 

© 2010 Zanotti, Gabriel J.  
Derechos exclusivos 

 

Ninguna parte de esta publicación, incluido el diseño de cubierta 
puede ser reproducida, almacenada o transmitida en manera 
alguna ni por ningún medio, ya sea electrónico, mecánico, óptico 
de grabación o de fotocopia sin permiso previo del Editor. Su 
infracción está penada por las leyes 11723 y 25446. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 5

INTRODUCCIÓN 

 

El presente libro es una colección de tres artículos donde espe-
ramos haber aportado algo a tres debates internos dentro de la tra-
dición libertaria y/o liberal clásica y, al mismo tiempo, reencaminar 
ciertas posiciones humanistas cristianas hacia el s. XXI. En ese senti-
do estos artículos podrían ser considerados como una continuación 
de mis ideas filosófico-políticas expresadas en El humanismo del 
futuro. 

En el primer ensayo exponemos dos posiciones extremas respec-
to de la re-distribución de ingresos (Nozick y Rawls), ampliamente 
conocidas, por otra parte, para destacar la posición de Hayek como 
una superación de dicho debate. Es este tercer caso sintetizamos la 
visión evolutiva del derecho de propiedad en Hayek con la visión de 
Santo Tomás de la propiedad como precepto secundario de la ley 
natural, superando con ello los debates entre iustnaturalismo abso-
luto y utilitarismo clásico, al mismo tiempo que mostramos, tanto a 
libertarios como a partidarios de la Enseñanza Social de la Iglesia, 
que el debate entre intervención o no del gobierno en materia de re-
distribución de ingresos ya no tiene razón de ser.  

El segundo ensayo trata de incorporar, a la tradición liberal clá-
sica, las críticas de la Escuela de Frankfurt a la razón instrumental, 
mostrando que las críticas de Feyerabend a la unión entre estado y 
ciencia, y las críticas de Hayek al constructivismo, son muy similares 
a las críticas a la razón instrumental, pero sin la visión marxista de 
la alienación. Creo que la tradición liberal clásica ha dialogado muy 
poco con la Escuela de Frankfurt, lo cual deja en extrema debilidad 
a los argumentos que prueben la eficiencia de la economía de mer-
cado, cuando es esa misma noción “instrumental” de eficiencia lo 
que está precisamente en discusión. Al mismo tiempo les muestra a 
los pensadores cristianos que el mercado no está necesariamente 
relacionado con esa razón instrumental y que la noción de madurez 
de la hablaba Kant puede cristianizarse a través de una visión cris-
tiana, a su vez, del pensamiento de Feyerabend. Esto es fundamen-
tal para una futura des-articulación de la tremenda máquina estatal 
en la cual se han convertido los bloques mundiales actuales, con sus 
organismos internacionales, que se han convertido en una verdadera 
dictadura de la tecnocracia más totalitaria, quitando todo espacio al 



Gabriel J. Zanotti 

 6 

orden espontáneo y al desarrollo de los espacios inter-personales e 
íntimos de libertad. 

El tercer artículo trata de superar una dialéctica interna al libe-
ralismo clásico y al pensamiento libertario y, como consecuencia, 
deja abierta otra vía de conciliación de dicha tradición con el huma-
nismo cristiano y la Enseñanza Social Católica, donde la noción del 
“otro” es fundamental. Por un lado se explica la tradición más bien 
neokantiana presente en las argumentaciones políticas de Mill y 
Hayek, a lo cual se podrían agregar autores como Popper, Mises y 
por qué no Rawls. Todos ellos son escépticos sobre el derecho natu-
ral y generan una filosofía política donde el núcleo central es la no 
violación de derechos de terceros, dejando la esfera personal en una 
especie de indiferentismo moral. A eso se contrapone la visión Roth-
bard y libertaria de un derecho natural concebido como el derecho 
absoluto sobre la propia persona, de donde emerge el principio de 
no agresión (no invasión a la propia persona) como núcleo central de 
la ética y el pensamiento político. A pesar de sus profundas diferen-
cias, ambos enfoques tienden a considerar toda preocupación “por 
el otro” como algo que conduce al estatismo, desconfiando en ese 
sentido de las preocupaciones cristianas por el prójimo y de los filó-
sofos del diálogo donde “el otro” es lo fundamental.  

Entonces propongo una fórmula que, por un lado, pueda funda-
mentar en un derecho natural escolástico el respeto típicamente 
liberal a los derechos individuales y a la típica no invasión de dere-
chos de terceros, y, por el otro, tenga a la preocupación “por el 
otro” como una de las principales máximas éticas, no jurídicas, de la 
tradición iusnaturalista. Esa fórmula es el derecho de la intimidad, 
explicado como un principio cristiano de no agresión: dado que Dios 
es nuestro dueño, ningún ser humano es dueño de ningún otro ser 
humano, y por ello, debe respetarlo, no invadirlo, sin que ello signi-
fique indiferencia ante el destino de su existencia. Esto es crucial 
para superar muchos issues actuales donde el debate pasa por si los 
gobiernos deben adoptar tal o cual legislación, pero a nadie se le 
ocurre que el problema consiste precisamente en suponer que los 
gobiernos deben legislar –en el sentido hayekiano del término- allí 
donde sencillamente se debe dejar espacio a la intimidad personal. 

En última instancia, los tres ensayos apuntan a una desarticula-
ción cristiana y liberal del abrumador estatismo mundial, que viola 
la dignidad natural de la persona amén de toda la indignante miseria 



Igualdad, libertad, intimidad 

 7

que produce. Un futuro muy lejano, por cierto, o tal vez imposible 
no por sí mismo, sino por la peculiar tendencia humana hacia la au-
todestrucción. Una posibilidad ante la cual queda la oración, pero, 
por parte del filósofo, la palabra, las ideas, como única opción. 

 

Gabriel J. Zanotti 

Junio de 2010. 





Igualdad, libertad, intimidad 

 9

I. IGUALDAD Y DESIGUALDAD SEGÚN DESIGUALES PARADIGMAS* 

 
Este artículo es un intento de comunicación entre dos paradigmas. 
Por un lado, explicamos la visión liberal clásica sobre la justicia y la 
distribución de la riqueza. Por otro, resumimos la teoría socialde-
mócrata sobre la misma cuestión. Se toman dos autores como mode-
los: Nozick y Rawls; Hayek y Buchanan, por su parte, se consideran 
como una especie de solución al problema. Santo Tomás de Aquino, 
por último, es la base de ley natural que podría ser el fundamento 
último de la solución propuesta. 

Palabras clave: Teoría de la justicia, Derechos de propiedad, Prin-
cipio de diferencia, Equidad. 

This article is an attempt of communication between two para-
digms. On the one hand, we explain the liberal-classical approach 
about justice and distribution of wealth. On the other, we sum up 
the social democratic theory about the same issue. Two authors are 
explained as models: Nozick and Rawls, taking Hayek and Buchanan 
as a kind of solution of the discussion. Saint Thomas Aquinas is 
taken as the natural law’s view that could be the ultimate founda-
tion of the solution proposed. 

Keywords: Theory of justice, Property rights, Difference principle, 
Fairness. 

 

Este artículo1 intenta hacer ciertas aclaraciones conceptuales 
sobre un tema cubierto de apasionamientos políticos que a veces 
dificultan el necesario discernimiento. No pretende, sin embargo, 
hacer una propuesta de “solución” (término tal vez demasiado au-
daz), sino una que permita “encaminar la conversación” sin ence-
rrarla en posiciones irreconciliables. 

El tema que se va a desarrollar, la igualdad y la desigualdad, se 
ha tratado en innumerables ocasiones y está prácticamente anclado 
en paradigmas ideológicos. En este sentido, nuestro ensayo no inten-

                                                 
* “Igualdad y desigualdad según desiguales paradigmas”, en Empresa y Humanismo 
(2004), Vol. VII Nro. 2, pp. 259-254. 
1 Este artículo es una versión corregida de una ponencia escrita para la Universidad 
Católica de Murcia, durante el segundo semestre de 2003. 



Gabriel J. Zanotti 

 10 

tará ser un eslabón más en esa Babel de paradigmas inconmensura-
bles. Para ello haremos algo muy simple: trataremos tres términos -
libertad, igualdad y justicia- a partir de dos paradigmas enfrentados. 
Uno, el socialdemócrata, en el que utilizaremos como autor modelo 
a J. Rawls. Otro, el liberal clásico, en el que tomaremos como auto-
res modelo a R. Nozick y F.A. Hayek. 

La expresión “autor modelo” es un recurso hermenéutico a tra-
vés del que analizaremos una “forma de pensar” o “esquema con-
ceptual” (lo que en última instancia termina siendo un paradigma en 
Kuhn), sin borrar con ello la riqueza o sutileza del pensamiento de 
cada autor ni tampoco explicarlo en detalle. Simplemente, lo toma-
remos como fuente de inspiración de una determinada visión del 
mundo. 

Este texto se divide en cuatro partes. Tras una breve introduc-
ción, expondremos los dos paradigmas básicos. Por último, propon-
dremos un programa de investigación que trate de salvar las aporías 
que han quedado en el camino. 

1. Los iguales desiguales 

Las “intuiciones valorativas” son puntos de partida admisibles 
para el análisis moral. Cuando vemos a millones de personas sumidas 
en la miseria casi al lado de otras nadando en la abundancia, nos 
damos cuenta de que algo anda “mal”, en primer lugar desde un 
punto de vista ético. Cuando decimos “miseria y abundancia” no nos 
referimos a cuestiones cuantitativas; aludimos a lo que Pablo VI, al 
tratar sobre el desarrollo de los pueblos, llamó condiciones “más 
humanas” o “menos humanas” de vida2. Esta intuición valorativa 
adquiere sentido teorético si se relaciona con cierta noción de digni-
dad humana. Cuando un niño, o millones de ellos, caminan descalzos 
y desnutridos en medio de hacinamientos malolientes, ya no se trata 
sólo de algo lamentable pero moralmente neutro. Es algo contrario a 
la dignidad humana, dignidad que tiene su origen, sin embargo, en 
algo ontológicamente invisible al tema del desarrollo. Se trata de la 
inteligencia y de la voluntad libre que todo individuo, por su sola 
condición de persona, tiene. Inteligencia y voluntad libre que ema-
nan de la esencia humana y que, por ende, se refieren a capacida-

                                                 
2 Pablo VI (1967), punto 20. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 11

des, a potencias en acto primero que no dejan de estar aunque haya 
habido algún impedimento en su desarrollo o ejercicio3. 

Pero esa inteligencia y esa voluntad, lejos de convertirnos en 
hormiguitas, sólo diferentes por su rol, nos conducen a una profundi-
zación de la individualidad (que toda cosa, por ser tal, ya tiene4). La 
inteligencia y la voluntad libre conducen al descubrimiento de nues-
tra vocación, de un proyecto de vida totalmente personal que identi-
fica nuestra existencia. Por eso los seres humanos son todos diferen-
tes. Pero lo son, precisamente, por lo que tienen de iguales. En ese 
sentido, hay una desigualdad natural de los seres humanos que, sin 
contradicción, deriva de su igualdad natural. 

Por este motivo, nuestras “intuiciones valorativas” parecen osci-
lar, frente a la desigualdad humana, entre cierto socialismo y cierto 
conservadurismo en la posesión de los bienes naturales. La igual 
dignidad del hombre es lo que nos hace “reaccionar” cuando vemos 
condiciones materiales de vida que ponen en peligro el desarrollo 
personal. Al mismo tiempo, aceptamos con naturalidad que las per-
sonas posean diferentes cosas, dada su natural desigualdad en voca-
ciones y proyectos de vida. Pero entonces, ¿en qué quedamos? ¿Asu-
mimos las desigualdades más impresionantes como moralmente bue-
nas, en función de lo anterior, o derivamos hacia cierto socialismo 
cuando nos enfrentamos con lo que consideramos “indigno”? 

2. La igualdad socialdemócrata 

El planteamiento de la socialdemocracia inspirada en Rawls pa-
rece haber respondido con éxito a este interrogante. Ya no se trata 
del socialismo utópico, que parecía ignorar el problema económico, 
y menos aún del socialismo comunista, que proclamaba una rígida 
igualación en el nivel de los ingresos.  

En primer lugar, Rawls5 incorpora a su esquema cierto liberalis-
mo clásico heredado de Locke. En una sociedad democrática, no sólo 
se respetan los derechos de los ciudadanos a la participación políti-
ca, sino también todas las libertades “clásicas” excepto, claro está, 
la propiedad entendida como originaria del contrato. En este marco, 

                                                 
3 Sobre el tema de las potencias como facultades operativas véase Santo Tomás de 
Aquino (1963), I, Q. 75, 76, 77. 
4 Santo Tomas de Aquino (1951), III, p. 75. 
5 Rawls, J. (1971); (1986), pp. 58-101 y (1993). 



Gabriel J. Zanotti 

 12 

el ciudadano tiene obviamente libertad de expresión, religiosa, de 
emigración...; esto es lo que se considera “libertad negativa”, o sea, 
aquella que se cumple ipso facto con un solo acto de no interferen-
cia por parte de un tercero. 

Decimos “del contrato” porque recordemos que, en Rawls, esto 
proviene de una posición original en la que las personas realizan un 
contrato. No se trata de una tesis histórica, sino de una hipótesis de 
trabajo de la que emanan los principios de justicia que las personas, 
en situación de igualdad, pactarían entre sí. Ésta no es una igualdad 
iusnaturalista, sino kantiana: todas las personas reconocen mutua-
mente su racionalidad en común, su autonomía moral; a partir de 
ahí, derivan (de forma procedimental) dos principios. Uno, de igual 
libertad, que responde a la “libertad negativa” referida anterior-
mente. Otro -y esto es clave-, de diferencia. Las diferencias en las 
capacidades naturales son arbitrarias desde un punto de vista moral, 
a no ser que quienes estén más beneficiados por la lotería natural de 
capacidades desiguales compensen a quienes lo están menos. ¿Y esto 
por qué? Porque en la posición original hay un velo de ignorancia: las 
personas pactan “como si” ignoraran otra cosa que no fuera su co-
mún condición de personas. Y dado que, como observa Rawls, a las 
personas no les es indiferente la distribución del producto social, 
cada una “se adelanta” a una eventual situación en la que sus meno-
res habilidades naturales le pondrían en desventaja respecto a esa 
distribución. Podría ser que, después del pacto, alguien ganase mi-
llones jugando al fútbol, siempre que -mediante mecanismos redis-
tributivos bien conocidos- compensase a quien hubiera sido menos 
dotado por la lotería natural de habilidades. Con ello se mantendría 
la situación de igualdad natural, sin ignorar la también natural des-
igualdad de ingresos que resulta de la existencia de habilidades y 
talentos diferentes. Simplemente se compensaría. 

Observemos que nadie puede alegar en contra que tiene “dere-
cho” al fruto de sus habilidades, porque esa forma de concebir el 
derecho natural, previa a cualquier tipo de pacto social, no cabe en 
este esquema. Aquí no hay derechos naturales, ni previos ni poste-
riores al pacto. Por otra parte, un esquema de derecho natural en-
tendido como ley natural primaria no resuelve ipso facto la cuestión. 
Puesto que en Santo Tomás la propiedad como hoy la concebimos no 



Igualdad, libertad, intimidad 

 13

aparece en los preceptos primarios de la ley natural6, un socialde-
mócrata “tomista” podría alegar que este planteamiento es compa-
tible con un derecho “natural” de propiedad limitado, muy limitado, 
sobre todo en lo que se refiere a la distribución7. 

Pero dejemos ese tema para después. Por ahora, veamos que, 
en este esquema de pensamiento, los términos y significados de li-
bertad, igualdad y justicia se manejan en un sentido muy específico 
y, a la vez, muy generalizado como creencia cultural. Libertad es li-
bertad de opinión, libertad religiosa, libertad política..., pero tam-
bién es “libertad de necesidades materiales”. Por eso, desde este 
punto de vista, se maneja también la diferencia entre libertades 
formales y reales, con un matiz despectivo respecto a las primeras. 
Las “libertades negativas” clásicas, los bill of rights establecidos en 
las constituciones liberales, serían sólo libertades “formales” que no 
tienen peso salvo que se cumpla el principio de diferencia y, por 
ende, que el “estar libre de necesidades” convierta en reales las 
libertades incluidas en las “libertades negativas”. Según este es-
quema, no tiene mucho sentido exigir, por ejemplo, libertad de 
expresión, o de emigración, si la persona carece de los medios mate-
riales para el ejercicio de esos derechos. La igualdad de oportunida-
des así referida es algo obvio. El derecho constitucional actual reco-
ge ampliamente este planteamiento, para el que el constituciona-
lismo liberal clásico es ya una lección de historia antigua. En la ac-
tualidad, obviamente, nos encontramos en una etapa de constitucio-
nalismo social, en la que los derechos se dividen en directamente 
operativos (las “libertades negativas” clásicas) y programáticos 
(aquellos que señalan programas a cumplir para que las personas se 
vean libres de necesidades materiales). En este marco, el sujeto 
pasivo de obligación es, evidentemente, el Estado. El no cumpli-
miento de esas obligaciones puede implicar incluso la declaración de 
una inconstitucionalidad por omisión8. 

La igualdad ya no es la “mera” igualdad ante la ley, sino la 
igualdad de oportunidades que se lleva a cabo mediante la “ejecu-
ción fiscal” del principio de diferencia. En este sentido, cabe decir 

                                                 
6 Santo Tomás de Aquino (1963), I-II, Q. 94, a. 2, 4 y 5. 
7 Tal vez podría ubicarse en esa posición (muy moderada) el libro de G.J. Bidart Cam-
pos (1982). 
8 Véase al respecto Bidart Campos, G. (1987). 



Gabriel J. Zanotti 

 14 

que el esquema conceptual socialdemócrata ha logrado una propues-
ta en cierto modo realista si se compara con el socialismo utópico 
antiguo. La igualdad está en el corazón del sistema y se transmite 
transitivamente desde la posición original al resto del entramado 
social. El socialdemócrata no reclama igualdad de ingresos. Simple-
mente afirma que la igualdad neokantiana de la dignidad humana, 
establecida en la posición original9, se expande a la vida social me-
diante la igualdad de oportunidades que genera la redistribución de 
ingresos. Ésta es, a su vez, una exigencia del principio de diferencia, 
deducido (atención a ese punto) de la posición original según las 
exigencias actuales de la rational choice theory. Éste es obviamente 
un adelanto teorético considerable en comparación con las solas 
propuestas utópicas y-o revolucionarias del socialismo antiguo. 

Evidentemente, la justicia es la justicia de la distribución. Una 
sociedad justa y equitativa es aquella en la que los más favorecidos 
compensan a los que lo son menos o, por el contrario, la desigualdad 
de ingresos se vuelve ipso facto arbitraria. Asumida como obvia la 
justicia de respetar ciertas libertades individuales clásicas (entre las 
cuales no se encuentra la propiedad), el problema de la justicia se 
concentra en cómo evitar mayores desigualdades a través de una 
fuerte redistribución de ingresos. Los derechos se centran en los 
derechos sociales. Cuando se habla de derechos, se habla de dere-
cho a la alimentación, a la salud, etc. El derecho es aquí derecho a 
recibir determinada cuota del producto social. Esto no puede refu-
tarse diciendo al socialdemócrata que es injusto porque presupone 
quitar a unos para dar a otros lo que “no les pertenece”. Eso sería 
una obvia inconmensurabilidad de paradigmas. Claro que ello supone 
quitar a unos para dar a otros, diría el socialdemócrata. Y es así -
seguiría la respuesta- porque éste es uno de los dos principios de 
justicia (precisamente) a partir de la situación original. Por ende, 
quienes “sufren” la exacción impositiva no tienen ninguna propiedad 
originaria que reclamar. Nada les pertenece por naturaleza. El cho-
que de paradigmas con los liberales clásicos no podría ser mayor. 

                                                 
9 Habermas reclama a Rawls que ese punto es demasiado metafísico para sus propios 
postulados. Sobre este punto véase Habermas, J. y Rawls, J. (1998). 



Igualdad, libertad, intimidad 

 15

3. La igualdad liberal clásica 

Ahora pasemos a otro mundo. Nunca mejor dicho otro mundo, 
pero no uno unívoco, sino muy diverso. Por eso, al igual que en el 
caso anterior, seguiremos la pauta de unos autores-modelo. 

Lo que vamos a exponer a continuación no intenta ser una copia 
fiel del pensamiento de Nozick10, sino una aproximación a cierta 
forma de pensar, habitual sobre todo en algunos ambientes “liberta-
rios”11. 

En este planteamiento, el concepto de la libertad se refiere a 
las libertades clásicas, que son “libertades negativas” porque su 
cumplimiento tiene como sujeto pasivo de obligación a un tercero, 
cuya sola abstención u omisión implica el cumplimiento del derecho 
en cuestión. Las libertades de expresión, religiosa, de enseñanza, 
etc. implican que nadie tiene derecho a coaccionar a otro en sus 
decisiones al respecto y que, por ende, toda persona tiene derecho a 
reclamar a otra la abstención de cualquier acto coercitivo en este 
sentido. Obviamente, en ese esquema se incluye la propiedad priva-
da de los medios de producción, aunque ubicada en un contexto más 
amplio. Ese contexto es la posesión que toda persona tiene sobre sí 
misma, como “axioma” de sistema de derechos. No se trata de un 
axioma en la línea del positivismo jurídico, esto es, como ápice del 
sistema legal, sino como punto de partida de todos sus derechos “en 
el individuo mismo”. En esta forma de pensar hay cierto “derecho 
natural” que es obviamente previo a cualquier tipo de contrato, 
aunque sus fundamentaciones filosóficas puedan variar. Esto es, la 
persona se posee a sí misma; ése es su derecho básico: es persona, 
autónoma, dueña de sí misma y, por ende, ninguna otra tiene dere-
cho a interferir por medio de la coerción en las decisiones que 
emergen de ese radical poseerse a sí misma. La noción de propiedad 
se extiende radicalmente a toda la persona. Por eso Nozick, para 
contestar a Rawls, contrapone directamente este axioma al principio 
de diferencia12. La persona es dueña de sí y, por tanto, tiene pleno 
derecho al uso y goce de todos sus natural assets, de todas sus capa-
cidades naturales que, lejos de ser arbitrarias desde un punto de 

                                                 
10 Nos referimos a su obra clásica: Nozick, R. (1974). 
11 Nos referimos más bien al anarcocapitalismo; esto es, a la afirmación del mercado 
libre sobre la base de la inexistencia de un gobierno mínimo. 
12 Véase Nozick, R. (1974), parte II, sección II. 



Gabriel J. Zanotti 

 16 

vista moral, son consecuencia directa del principio moral básico: 
toda persona es dueña de sí misma. A partir de aquí, los resultados 
del libre intercambio de esas capacidades naturales son, de modo 
transitivo, justos (radicalmente justos). Y, por ello, cualquier inter-
vención de un tercero, ya sea un particular o el gobierno, que inten-
te transferir nuevamente los recursos más allá del resultado del libre 
mercado (redistribución) será radicalmente injusta: será un robo, 
liso y llano, que quitará a otro lo que le pertenece por naturaleza. 
En caso de que (e introducimos aquí una hipótesis de trabajo que 
iremos utilizando paulatinamente) una persona totalmente carente 
de habilidades naturales quede desvalida en ese proceso, este “es-
quema conceptual” no sostiene de ningún modo que esté mal tratar 
de ayudarla; al contrario, ello será perfectamente correcto siempre 
que se trate de algo voluntario, no fruto de un robo. Si usted consi-
dera que X necesita ayuda y lo hace con sus propios recursos o con 
donaciones, es un acto muy meritorio; si lo hace con recursos aje-
nos, obtenidos coactivamente, es un ladrón. Y tertium non datur. 

Hay que tener en cuenta que quienes así razonan habitualmente 
han sido formados en la Escuela Austríaca de Economía (Mises, 
Hayek) y, por ende, están convencidos (yo me adhiero a ello) de que 
el libre mercado, contrariamente a las profecías de Marx, aumenta 
globalmente los ingresos por medio del incremento sostenido del 
salario real, fruto a su vez de una mayor capitalización. Por tanto, 
no hacen esta afirmación suponiendo que habrá una mayoría de per-
sonas en la miseria, a las que sólo quedará ayudar voluntariamente. 
Consideran, por el contrario, que el libre mercado aumentará el 
nivel de vida de la gran mayoría de la población. Pero éste no es el 
fundamento último de la propiedad privada y el libre mercado. Esa 
argumentación es fuertemente deontologista, no utilitarista. La pro-
piedad de la persona sobre sí misma es una mandato moral origina-
rio, una especie de renovado imperativo categórico. Si sus resultados 
son “útiles”, mejor, pero el punto principal es que sean justos aun-
que no sean útiles (que no es el caso). Esta escisión conceptual entre 
justicia y utilidad no es tan fácil de encontrar, en cambio, en los 
trabajos de Mises y Hayek13, a pesar de que, curiosamente, esos 
autores son la base que este esquema conceptual utiliza para afir-

                                                 
13 Véase al respecto Mises, L. von (1977) y Hayek, F.A. (1978). 



Igualdad, libertad, intimidad 

 17

mar que la propiedad, además de justa, es útil (el caso de Rothbard 
es emblemático al respecto)14. 

A partir de aquí podemos ver el fácil encadenamiento concep-
tual que este paradigma (totalmente incomunicado con el anterior) 
genera entre libertad, igualdad y justicia. La libertad se concentra 
en la “libertad de estar siendo coaccionado por”, como resultado del 
ejercicio de los derechos individuales clásicamente entendidos que 
surgen, a su vez, del principio moral fundamental: la persona es 
dueña de sí. Ésa es la justicia radical. Es justo que la persona sea 
dueña de sí y, por tanto, dueña de todo aquello que resulte de esa 
radical posesión. El libre mercado es justo porque la propiedad sobre 
sí misma es justa, y no al revés (esto es, la propiedad de los bienes 
de producción no es lo que fundamenta la justicia). Por eso la noción 
de derecho se concentra en los derechos negativos. Los llamados 
derechos “sociales” son una corrupción de la justicia porque impli-
can un acto redistributivo radicalmente injusto y, obviamente, no 
deben estar en el texto constitucional (Hayek coincide en este pun-
to). Este esquema conceptual no sostiene que no sea deseable que 
haya mayores (aunque no iguales) oportunidades para todos respecto 
a la salud, a la vivienda o a la alimentación. Simplemente, y colo-
cándose enfrente del paradigma dominante actual en materia de 
constitucionalismo, no considera que todo ello sea un conjunto de 
derechos que la persona pueda reclamar sin atentar necesariamente 
contra la propiedad de otra. Para este esquema conceptual es obvio 
que el mercado libre es el único sistema que produce un mayor nivel 
de vida para todos, pero eso no es un derecho que se pueda recla-
mar y, menos aún, en el sistema jurídico-positivo. 

La igualdad, obviamente, es la igualdad ante la ley, y no la 
igualdad “compensatoria” de ingresos diferentes que se daba por 
medio del principio de diferencia. Este planteamiento conceptual es 
muy coherente a la hora de reclamar iguales derechos para todo tipo 
de personas (y por ello rechaza con energía conceptual toda forma 
de racismo, sexismo o nacionalismo que divida a las personas según 
su raza, nacionalidad, etc.). Al mismo tiempo, y precisamente por 
ello, se mantiene muy distante de las típicas propuestas socialdemó-
cratas que obligan coactivamente a los propietarios a no cometer 
actos discriminatorios dentro de su propiedad. 

                                                 
14 Rothbard, M.N. (1970). 



Gabriel J. Zanotti 

 18 

La postura de Hayek se parece mucho al esquema anterior, tan-
to por algunas posiciones teoréticas (que han hecho mucho ruido) 
como por ciertas posiciones prácticas. Entre las primeras, las princi-
pales son su radical oposición al concepto de “justicia social” y su 
postura de que no cabe hablar de distribución en el mercado15. Entre 
las segundas, son destacables sus críticas al Welfare State, su oposi-
ción a la redistribución de ingresos vía impuestos progresivos y su 
negativa a la incorporación de derechos sociales en los textos consti-
tucionales16. Todo ello ha implicado que, en el debate público, a 
veces no haya diferencias entre un libertario en el sentido anterior y 
un partidario de Hayek. Sin embargo, en nuestra opinión, las diver-
gencias son importantes. 

En primer lugar, ningún derecho es, para Hayek, el resultado de 
un axioma planteado a priori. Todos los derechos individuales son 
consecuencia de un proceso histórico que concluye en ellos de modo 
evolutivo, como en un orden espontáneo. Los derechos individuales 
son normas generales de conducta justa que han ido evolucionando 
desde elementos de la antigua Grecia, de la antigua Roma y de fuen-
tes medievales, hasta llegar al common law británico y exportado a 
las trece colonias norteamericanas17. El liberalismo clásico también 
es fruto de una evolución de las normas de limitación al poder públi-
co. Por ende, en Hayek no hay una noción de derecho “absoluto” sin 
historia. Todos los derechos se concentran evolutivamente en una 
determinada concreción histórica. La propiedad es eso: no se refiere 
a ninguna categoría ontológica de la posesión de la persona sobre sí 
misma, sino a una evolución del contrato como alternativa al con-
flicto. Por ello -en segundo lugar- en Hayek no hay una manera ra-
cionalista de proceder: este autor no deduce los derechos de un 
axioma originario a priori de la evolución del orden espontáneo. La 
teoría no es en él a priori de la historia, sino que implica una conje-
tura sobre órdenes espontáneos18 que se dan en lo concreto de la 
evolución histórica. Éste es un modo de plantear las cosas muy dife-
rente al libertarianismo, y me pregunto si todos los que se adhieren 
a las críticas hayekianas al racionalismo constructivista19, por lo que 

                                                 
15 Hayek, F.A. (1979a), vol. II, cap. IX. 
16 Hayek, F.A. (1979a), apéndice. 
17 Hayek, F.A. (1978), cap. XI. 
18 Véase al respecto “Scientism and the Study of Society”, en (1979b). 
19 Críticas, como por ejemplo las efectuadas en Hayek, F.A. (1981a). 



Igualdad, libertad, intimidad 

 19

toca al socialismo y al totalitarismo, son coherentes a la hora de 
obviar lo que afecta al modo libertario de plantear el tema de la 
propiedad, tan a priori de la historia concreta. 

Por ello -en tercer lugar- es inútil tratar de encontrar en Hayek 
un claro planteamiento deontologista o utilitarista. Es evidente que 
utilitarista clásico no es, ya que un orden espontáneo no puede, por 
definición, planearse como una serie de normas útiles calculadas 
como la mayor felicidad para el mayor número de personas. La utili-
dad es, a lo sumo, al estilo de Hume (que Hayek asocia con Tomás 
de Aquino20): un conocimiento tácito de la conveniencia de ciertas 
instituciones sociales sobre otras. Deontologista absoluto tampoco 
puede ser (en el sentido de lo moral como independiente de las con-
secuencias sociales) porque los derechos individuales evolucionan en 
un orden espontáneo que, precisamente, da prioridad a aquellas 
instituciones que permiten una mayor paz, una mayor estabilidad y 
un mayor aumento de los niveles de vida de grandes grupos de po-
blación. A lo sumo puede buscarse una especie de imperativo cate-
górico implícito que considere la libertad individual como valor fun-
dante de todo su pensamiento, tal y como opinaba J. Gray21. 

Por estos motivos se comprende que -en cuarto lugar-, al lado 
de todas sus críticas a la “justicia social”, que apuntaban contra el 
Welfare State de los gobiernos centrales, Hayek fue asombrosamen-
te generoso, a ojos libertarios, en lo que se refiere a las facultades 
distributivas de los bienes públicos por parte de los gobiernos locales 
(en cualquier área, salud, educación y seguridad social inclusive). 
Hayek no mostraba preocupación no por una noción abstracta de 
propiedad, sino por el crecimiento del estado central. Frente a él, 
los gobiernos locales podían redistribuir lo que quisieran, “siempre 
que” no lo hicieran de modo monopólico y financiaran el gasto con 
impuestos locales22. Esto, desde luego, le alejó totalmente de los 
“estados providencia” vigentes en EE.UU. y Europa, pero también, 
por el mismo motivo, del imperativo libertario de gobierno mínimo 
o no gobierno como imperativo moral inexorable. Buchanan es un 

                                                 
20 Véase Hayek, F.A. (1979a), libro II, cap. VII, p. 28. 
21 Gray, J. (1984). 
22 La explicación detallada de este tema se encuentra en Hayek, F.A. (1979a), tomo 
III. Para una explicación resumida, véase Hayek, F.A. (1981b). 



Gabriel J. Zanotti 

 20 

caso parecido23, y no estamos hablando precisamente de dos ejem-
plos marginales en el liberalismo clásico actual. 

El resultado externo del planteamiento de Hayek respecto a las 
nociones de libertad, igualdad y justicia es parecido al de Nozick, 
aunque con bases muy diferentes que también tienen resultados con-
cretos. La libertad es ausencia de coacción, entendiendo por coac-
ción el uso arbitrario de la fuerza; y la arbitrariedad, a su vez, co-
rresponde al gobierno de los hombres y no de la ley. Esta libertad 
también es negativa: se refiere a los derechos individuales clásicos. 
La igualdad es así mismo libertad ante la ley. Hayek enfatiza la igual-
dad como ausencia de privilegios legales y prebendas especiales de 
cualquier persona o grupo de personas más allá de sus derechos indi-
viduales. La igualdad ante la ley implica ausencia de privilegios lega-
les y, por ende, los grupos de presión son, en el sistema de Hayek, la 
mayor amenaza interna al proyecto democrático24. Si no fuera por la 
“división de aguas” que produce ideológicamente el tema de la eco-
nomía de mercado, se podría decir que el liberalismo clásico confluye 
en Hayek con las mejores tradiciones jurídicas de Occidente, presen-
tes incluso en documentos como la Pacem in Terris25. 

Puesto que la justicia es, por tanto, conmutativa, aquella que 
corresponde a los derechos individuales, es inútil esperarla de los 
procesos de mercado26. Sin embargo, a pesar de esta ruidosa oposi-
ción conceptual y práctica a la “distribución”, el sistema de Hayek 
alienta la subsidiariedad del gobierno -en esos términos-27 en el caso 
de las administraciones locales, con lo cual el resultado práctico de 
su propuesta es una especie de punto intermedio entre el Welfare 
State de la socialdemocracia y el gobierno mínimo. Hayek se mues-
tra más inclinado a este último, aunque con una respuesta “prácti-
ca” a la asistencia de situaciones sociales que el mercado, por las 
razones que fuere (y de ningún modo nos estamos refiriendo aquí al 
market failuere), no quiera atender. 

                                                 
23 Buchanan, J. (1975), (1980) y (1999), vol. I. 
24 Véase su introducción al libro III de Hayek, F.A. (1979a). 
25 Especialmente su segunda parte. 
26 Véase Hayek, F.A. (1979a), libro II. 
27 Hayek, F.A. (1979a), cap. VII. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 21

En Hayek, este tema -que algunos han visto como un grave fa-
llo28 o como una cierta inconsistencia29- lleva a plantearse nueva-
mente la cuestión de la propiedad, que está siempre detrás de los 
aspectos que se refieren a la igualdad. ¿Hay aquí un punto ético que 
se nos escapa? ¿Es coherente adherirse a un mercado libre, como el 
que Hayek plantea, sin por ello apoyar in totum una concepción de 
la propiedad como la que concibe el “sistema” libertario? ¿Qué re-
sultados tiene esto respecto a la redistribución de ingresos y a la 
igualdad? 

4. La propiedad privada, otra vez 

Santo Tomás de Aquino describe una noción muy amplia, muy 
elástica, de la ley natural. Esta noción, matizada por las circunstan-
cias históricas30, aparece sobre todo en su famosa distinción entre 
los preceptos primarios y secundarios y se relaciona, aunque no es lo 
mismo, con una mayor elasticidad de la ley humana positiva y con la 
tolerancia31. Tomás de Aquino hace sus clásicas distinciones cuando 
se pregunta si la ley natural es una para todos los hombres32 o si 
puede cambiarse33. Una de estas distinciones es la diferencia que 
hay entre lo universal y lo más particular en el intelecto práctico; 
otra, en íntima conexión con la anterior, es la que se establece en-
tre los principios primarios de la ley natural (cercanos a lo inmutable 
de la naturaleza humana) y los preceptos secundarios. Estos últimos 
se relacionan en parte con algunos “añadidos” según su utilidad, 
cosa que aparece en el cuerpo del artículo cinco y en la respuesta a 
la tercera objeción, cuando Tomás de Aquino aclara que el intelecto 
humano puede llegar, a modo de ad-invenio, a ciertas cuestiones 
que tienen utilidad respecto a los preceptos primarios, de manera no 
contradictoria con éstos, aunque tampoco desprendida de ellos ne-
cesariamente. En la respuesta a la tercera objeción aparece también 
la propiedad tal y como la interpretaba Tomás de Aquino en plena 
época feudal; para él, la posesión común de todas las cosas era de 
ley natural. 

                                                 
28 Véase De Jasay, A. (1997), parte I, p. 6. 
29 Krause, M. (2003), pp. 18-19. 
30 Santo Tomás de Aquino (1963), Q. 95, ad 3. 
31 Santo Tomás de Aquino (1963), I-II, Q. 96, c. 
32 Santo Tomás de Aquino (1963), Q. 94, a. 4. 
33 Santo Tomás de Aquino (1963), a. 5. 



Gabriel J. Zanotti 

 22 

La distinción entre los preceptos primarios y los secundarios no 
se advierte, ya que a la hora de tomar decisiones las circunstancias 
los hacen aparecer juntos. Si una persona se encuentra en un edifi-
cio de tres pisos, se abalanza sobre otra y la arroja por la ventana, 
eso es sencillamente un asesinato. Obvio: un precepto primario de la 
ley natural es no asesinar. Ahora bien, es evidente que en ese caso 
hay una cuestión más contingente, menos universal, en el sentido de 
no necesariamente deducida del aludido precepto primario: la pre-
sencia de la gravedad. Si un individuo está en el nivel tres de una 
estación espacial, sin gravedad, y arroja a un amigo por una ventana 
a otro lugar donde también hay oxígeno, eso será, a lo sumo, una 
falta de educación o una mala broma, pero no un asesinato. El pre-
cepto primario es no asesinar; el secundario, “no arrojarás a alguien 
por la ventana cuando hay gravedad”, cosa que es tan obvia en la 
Tierra que ni siquiera hay necesidad de enunciarla. Pero la cuestión 
es que “arrojar a alguien por la ventana” no es en sí un asesinato, a 
menos que medie la presencia de algo menos universal, en el sentido 
de “no necesariamente deducido a partir de” el precepto primario... 

Hemos dado este ejemplo porque, en el mundo social, la esca-
sez representa el papel de la gravedad, aunque su conciencia esté 
muy silenciada ideológicamente. Hay escasez y, por ello, hay pro-
blema económico. En Mises y Hayek esta cuestión está intrínseca-
mente relacionada con el conocimiento disperso e incompleto de 
oferentes y demandantes. Por esa razón hay propiedad privada y 
precios, entendidos como interacciones e instituciones del mundo 
social que emergen espontáneamente para hacer frente al problema 
de la escasez con ahorro, inversión y formación de capital. Estos 
aspectos deben dirigirse hacia las necesidades prioritarias de los 
consumidores, señaladas por los precios. Por más extraño que parez-
ca a quien no esté familiarizado con estos autores, la intervención 
del gobierno para fijar precios o eliminar la propiedad no hace más 
que herir de muerte la interacción social que compensa el conoci-
miento disperso: los precios. Es decir, cuanto más intenta un gobier-
no planificar, más desordena. La propiedad y el sistema de precios 
aparecen como instrumentos para hacer frente al problema de la 
escasez, como instituciones sociales útiles en ese sentido. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 23

Por supuesto, con lo anterior no intentamos ni siquiera resumir el 
eje central de la Escuela Austríaca de Economía34 para “convencer” al 
lector, pero sí para que al menos “comprenda” (en el sentido gadame-
riano de Verstehen35) el papel que la propiedad representa en esos 
autores (Mises y Hayek, así como algunos de sus discípulos importantes 
como I. Kirzner, M. Rizzo, R. Garrison o R. Ebeling, entre otros). Si hay 
escasez, la propiedad es “necesaria” como medio36 para minimizar sus 
efectos ya que, junto con los precios, se presenta como una institu-
ción social necesaria para combinar el conocimiento disperso, o impe-
dir que el natural desajuste de expectativas entre oferentes y deman-
dantes sea aún peor. En Mises, directamente, la propiedad privada de 
los medios de producción se presenta como necesaria para la realiza-
ción del cálculo económico37. Es una necesidad no circunstancial. No 
es que la propiedad pueda ser hoy necesaria y mañana no, o necesaria 
aquí y no necesaria allá. Es más universal que el ejemplo de la grave-
dad porque puede haber interacciones sociales sin fuerza de grave-
dad, pero allí donde hay escasez, la propiedad es necesaria para mi-
nimizar sus efectos, en potencia (allí donde no hay mercado, como en 
ciertas civilizaciones antiguas y autárquicas) o en acto (allí donde hay 
mercado y precios monetarios)38. Pero, recordemos, la escasez no es 
un fenómeno físico. Los recursos naturales en una isla desierta no son 
ni escasos ni no escasos. La escasez es un fenómeno esencialmente 
humano (mundo social, aspecto específicamente filosófico) o al menos 
lo es “esencialmente” después del pecado original (aspecto específi-
camente teológico). 

Pero, obsérvese con cuidado, a pesar de esta universalidad y 
necesidad de medio que la propiedad tiene en la Escuela Austríaca, 
no forma parte de los primeros principios de la ley natural; no puede 
formar parte de la sindéresis por la que conocemos con cierta evi-
dencia los primeros principios del intelecto práctico. Para conocer 
esa necesidad de medio se requiere una ciencia social desarrollada 
históricamente -la Economía política- y, además, desde un punto de 
vista austríaco. En ese sentido, la presencia de la escasez, análoga-

                                                 
34 Hemos intentado hacer ese resumen en Zanotti, G. J. (2002). 
35 Véase Gadamer, H. G. (1995), p. 61. 
36 Santo Tomás de Aquino (1963), I, Q. 82, a. 1. 
37 Véase al respecto su libro Mises, L. von (1968b). Sobre este tema, véase Gianella de 
Vázquez Ger, C. (1993). 
38 Mises, L. von (1968a), parte III. 



Gabriel J. Zanotti 

 24 

mente a la gravedad, tiene un margen de contingencia que coloca su 
implicación (la propiedad) como un precepto “secundario” en el 
orden moral, si se quiere considerar en ese nivel. Santo Tomás lo 
intuyó en su época cuando consideró, como hemos visto, la propie-
dad (la poca que él conocía en el sistema feudal) como una ad-
invenio no contradictoria con la ley natural39. En este aspecto, cabe 
recordar una rica y densa expresión que encontramos en la Contra 
Gentiles: “(...) aquellas cosas sin las cuales no puede conservarse la 
sociedad humana son naturalmente convenientes al hombre”40. Mu-
chas de esas cuestiones, que son “naturalmente” convenientes al 
hombre (y en ese sentido cercanas a un planteamiento ontológico), 
necesitan la mediación (en ese sentido gnoseológica) de las ciencias 
sociales, que nos dirán qué instituciones son aquellas sin las que la 
sociedad humana no podría conservarse (ese es el carácter “utilita-
rio” de tipo cualitativo presente en Santo Tomás, que implica gran 
parte de sus preceptos de tipo secundario). Por todo ello, las inves-
tigaciones de la Escuela Austríaca sobre la interacción de escasez, 
propiedad y precios nos dan material más que suficiente para califi-
car a la propiedad privada de los medios de producción como dere-
cho natural secundario, no directamente deducible, sin embargo, de 
los primeros principios del derecho natural primario. Por esta razón, 
la tradición cristiana, la patrística sobre todo, y el Magisterio Ponti-
ficio han recordado siempre el “destino universal de los bienes” 
como algo implicado directamente en la Revelación y en la armonía 
razón-fe del Catolicismo. Ello no presenta ninguna contradicción, 
como vemos, con la concepción de la propiedad como derecho natu-
ral secundario, a partir del conocimiento no revelado (y en ese sen-
tido opinable en relación con la fe) de la propiedad, como algo ne-
cesario para minimizar el problema de la escasez y, por el mismo 
motivo, como algo que “cumple” de manera ordinaria con el destino 
universal de los bienes. 

Todo esto justifica que, en caso de necesidad extrema, la propie-
dad, como derecho natural secundario, ceda ante el derecho a la vi-

                                                 
39 La expresión latina de la Suma (I-II, Q. 94, a. 5, ad. 3) dice “(...) possessionum et 
servitus non sunt inductae a natura, sed per hominum rationem, ad utilitatem huma-
nae vitae” (las itálicas son nuestras); esto es, las posesiones y las servidumbres (ob-
sérvese el contexto histórico feudal) no fueron inducidas por la naturaleza, sino por la 
razón humana en función de lo que es útil a la vida humana. 
40 Libro III, cap. 129. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 25

da, que es precepto primario de la ley natural41. Cuando desde allí se 
deducen políticas estatistas y expropiatorias es porque se desconoce 
la interacción que los austríacos señalan entre propiedad y escasez. 
Que la propiedad sea precepto secundario, y no primario, de la ley 
natural, explica una intuición moral básica que se da en el presente 
caso. Si un coche se está incendiando con personas adentro y, ex hipó-
tesis, nadie me presta un extintor, pero yo tomo uno cualquiera que 
no es mío y apago el fuego, ¿es ello un robo? Los libertarios deberían 
contestar que sí. Pero, ¿es así? ¿Es eso “robar o hurtar”? 

Lo interesante es que esto es lo que da fundamento teorético a 
una re-distribución mínima de recursos como la que Hayek propone a 
nivel local. Si un niño aparece solo en medio de una plaza pública a 
las ocho de la mañana, el administrador de los bienes públicos que 
llamamos gobierno no comete ningún robo si, discrecionalmente, 
utiliza parte de esos bienes públicos para la atención al niño42. Des-
de luego, esto no implica negar que sea plausible un programa de 
investigación en el que se investigue la posibilidad de la privatiza-
ción de todos los bienes públicos, gobierno central incluido43, aun-
que no como la única alternativa ética posible, sino como una de las 
tantas posibilidades del dinamismo de la historia. 

En relación con lo anterior, el término “distribución” puede in-
corporarse sin incurrir en las aporías anteriormente referidas. En 
primer lugar, no hay por qué temer un uso analógico del término 
distribución aplicado al proceso de mercado. Obviamente, en el 
mercado, las relaciones de justicia son conmutativas, pero si el pun-
to de partida es justo (la propiedad como derecho natural secunda-
rio), el resultado del proceso también lo será. Ese resultado es lo 
que llamamos distribución de los recursos según la productividad 
(marginal, en el caso de la Escuela Austríaca), y quiere decir que si 
alguien gana mucho dinero como deportista o como cantante, no por 
ello deberá nada a quien no gane lo mismo, de igual modo que los 
obreros de EE.UU., que tienen un salario real (merced a la mayor 
productividad marginal) mayor que los hindúes, no deben a estos 
últimos nada desde el punto de vista de la justicia. Porque -y esto es 
importantísimo- la mayor riqueza de los primeros no se debe a la 

                                                 
41 Sobre la relación entre ley natural y derecho natural véase Derisi, O. N. (1980). 
42 Hemos desarrollado este ejemplo más in extenso en Zanotti, G. J. (1989), cap. 3. 
43 Véase al respecto Benegas Lynch, A. (1993). 



Gabriel J. Zanotti 

 26 

mayor pobreza de los segundos. Suponer lo contrario es asumir el 
presupuesto marxista de la plusvalía, refutado hace más de un siglo 
por E. Von Böhm-Bawerk44.  

Esto último es importante porque, a veces, desde un esquema 
neoclásico de competencia perfecta, no austríaco, se deducen con-
secuencias diferentes, mezcladas además con una versión muy refi-
nada de la plusvalía de Marx. Rawls nos ofrece, y no de casualidad, 
un buen ejemplo al respecto: “(...) For example -dice en A Theory 
of Justice45-, the precept to each according to his contribution cov-
ers many cases of distribution in a perfectly competitive economy”. 
Pero, continua, “(…) It is easy to see that this is not the case”46. ¿Por 
qué? Con toda claridad, como siempre, Rawls responde: “(…) Factors 
of production never in fact receive their marginal products, and 
under modern conditions anyway industries soon came to be domi-
nated by a few large firms. Competition is at best imperfect and 
persons receive less than the value of their contribution, and in this 
sense they are exploited”47. Esto es importante porque un poco más 
arriba afirmábamos que la distribución del ingreso resultante del 
mercado, que implica un mercado de trabajo y la productividad 
marginal consecuente, era justa. Pero si asumimos el modelo de 
competencia perfecta, nuestra afirmación era cierta sólo en esa hi-
potética situación, y la distancia entre el mercado perfecto, hipoté-
tico, y el mercado imperfecto, real, debería cubrirse con una redis-
tribución adicional que compensase la diferencia (que marca, para 
Rawls, una “explotación”). Pero, otra vez, la Escuela Austríaca de 
Economía basa su análisis en la teoría de proceso de mercado, pre-
cisamente contrapuesta, desde el inicio, al presupuesto de conoci-
miento perfecto48. Esto es clave. La Escuela Austríaca parte de que 
el mercado es imperfecto, dado el conocimiento disperso de oferen-
tes y demandantes. Los precios sirven como sintetizadores de cono-
cimiento disperso y son, junto con la propiedad y la capacidad de 
aprendizaje, factores que compensan la dispersión de conocimiento 
y producen una tendencia asintótica al acercamiento de la oferta 

                                                 
44 Véase el cap. 8 de su tratado Von Böhm-Bawerk, E. (1976). 
45 Rawls, J. (1971), p. 308. 
46 Rawls, J. (1971), p. 308. 
47 Rawls, J. (1971), p. 309. 
48 Véase al respecto el texto seminal de Hayek “The Meaning of Competition”, en 
Hayek, F.A. (1980). Sobre esta cuestión véase también Kirzner, I. (1982). 



Igualdad, libertad, intimidad 

 27

con la demanda, sin alcanzar nunca, jamás, el estado final de repo-
so49. Toda interferencia del gobierno en los precios y en la propie-
dad, por ende, tiende a alejar y descoordinar oferta y demanda. Por 
ello, cuanto más libre sea el mercado, más tenderá el salario a acer-
carse al valor de la productividad marginal del trabajo. Cuanto me-
nos libre lo sea, más se alejará. Por esto, la distribución del ingreso 
conforme a la productividad marginal, suponiendo un mercado libre, 
es justa, como habíamos dicho. Pero, obviamente, no suponemos 
que la productividad marginal sea muy baja en un mercado libre. Al 
contrario, al ser este último el principal incentivo para la inversión, 
suponemos que la demanda de trabajo tenderá a aumentar y los 
salarios reales también lo harán consiguientemente. Esto producirá 
una tendencia a la igualación al alza de los ingresos, ya que habla-
mos de salario real “en general”. Por eso, contrariamente a las pre-
dicciones de Marx, los sectores con ingresos medios tenderán a cre-
cer en un mercado libre, y no al revés. 

Obviamente nada de esto se deduce del destino universal de los 
bienes como precepto primario de la ley natural, pero, a su vez, 
nada de ello se contradice con ese destino universal. Cuando agre-
gamos a este último, como premisa mayor, los conocimientos del 
mercado sobre la base de la Escuela Austríaca, calificamos la pro-
piedad privada como derecho natural secundario, al igual que en el 
caso de la norma “no arrojarás personas por la ventana en presencia 
de gravedad”. Si la visión del mercado es otra (como vimos en el 
caso del esquema neoclásico), es posible que la conclusión sea dife-
rente (como en el caso de Rawls). Si usted supone que el mercado 
libre aleja los salarios de su productividad marginal, entonces es 
coherente que pida una mayor acción redistributiva por parte del 
gobierno. Por supuesto, en Rawls no hay preceptos primarios ni se-
cundarios de la ley natural, pero si usted parte del precepto prima-
rio de destino universal de los bienes y de la suposición anteriormen-
te aludida (esto es, que el mercado libre no coordina los recursos 
escasos, sino al revés), es posible que termine desarrollando un prin-
cipio de diferencia al estilo Rawls, pero aplicado a un esquema con-
ceptual iusnaturalista. 

En cambio, las explicaciones austríacas sobre la propiedad, co-
mo necesaria para el cálculo económico (Mises), el papel de los pre-

                                                 
49 Mises, L. von, op.cit., cap. XIV. 



Gabriel J. Zanotti 

 28 

cios como coordinadores de conocimiento disperso (Mises, Hayek) y 
el rol empresarial como tendencia equilibrante del mercado (Kirz-
ner) implican una concepción de mercado libre, en la que éste es el 
modo ordinario de concreción social del destino universal de los 
bienes. 

Sin embargo, al incluir la expresión “de modo ordinario” damos 
también un fundamento iusnaturalista a ese papel subsidiario que 
Hayek otorga a los gobiernos locales sobre los bienes públicos. Éste 
sería un modo “extraordinario” de distribución del ingreso, más allá 
de la productividad marginal del mercado o de las donaciones, ya 
que es lícito utilizar discrecionalmente bienes públicos en casos de 
emergencia. Por supuesto, para poner un “límite” a esto se encuen-
tra, precisamente, toda la obra constitucional de Hayek, que hoy, 
junto con la de Buchanan, constituye una Constitutional Political 
Economy50 cuyo núcleo -que no podemos desarrollar ahora- consiste 
en acotar las facultades fiscales de los gobiernos centrales para evi-
tar que la propiedad y el mercado degeneren en un juego de suma 
cero de intereses encontrados de grupos de presión51. Y otra vez el 
mismo modo de razonar: los conocimientos de las ciencias sociales 
“no se deducen de” los preceptos primarios de la ley natural aun-
que, al mismo tiempo, “no se contradicen con” ellos. Por eso pue-
den ser un motivo (al igual que la relación entre escasez, precios, 
conocimiento disperso y mercado) para limitar constitucionalmente 
el avance del gobierno central y su papel redistributivo y para dejar-
lo en manos de gobiernos locales, fijando pautas constitucionales al 
respecto. 

Con esto cumplimos la promesa establecida al inicio de este tex-
to, esto es, “reencaminar una conversación” estancada entre para-
digmas inconmensurables (socialdemócrata y liberal clásico tipo 
Nozick) respecto al tema de la igualdad. La conversación estaba 
estancada por dos concepciones radicalmente diferentes de la pro-
piedad. Lo que para Nozick es lisa y llanamente un robo, para Rawls 
es la justicia, que se realiza mediante el principio de diferencia. 
Hayek mantiene una postura muy parecida a la de Nozick, en su 
oposición al Welfare State, aunque a su vez se muestra muy genero-
so respecto a la subsidiariedad de los gobiernos locales. Éste es un 

                                                 
50 Véase Vanberg, V.J. (1998), pp. 69-75. 
51 Buchanan, J. (1999). 



Igualdad, libertad, intimidad 

 29

punto intermedio, criticado como contradictorio desde ambos para-
digmas rivales. 

Pero lo que no aparece en ninguno de los tres (Rawls, Nozick y 
Hayek) es la concepción clásica de Santo Tomás sobre la ley natural 
y la distinción entre preceptos primarios y secundarios. Al combinar 
esta postura con elementos de la Escuela Austríaca, por un lado (Mi-
ses, Hayek y Kirzner sobre propiedad y precios), y de la Economía 
constitucional, por otro (Hayek, Buchanan), todo se va ordenando 
conceptualmente. La macro-redistribución de ingresos, al estilo 
Rawls, queda descartada, pero la posibilidad de una micro-redistri-
bución, a nivel local, se admite (Hayek) sobre la base de la propie-
dad privada, entendida como derecho natural secundario (Santo 
Tomás). 

¿Cómo afecta todo esto a los problemas actuales sobre la igual-
dad y la desigualdad? Creemos que la respuesta a esta pregunta ra-
dica en hacer una interpretación muy diferente a la que se hace a 
nivel mundial. Un modo habitual de ver las cosas es que, después de 
la caída del Muro, se produjo un gran optimismo respecto a las posi-
bilidades del mercado en la asignación de ingresos y en la solución 
global de la pobreza. Las crisis financieras internacionales y el au-
mento de ciertas desigualdades en regiones como América Latina 
han demostrado, sin embargo, que ese optimismo era desmesurado. 
La década de los años noventa parece haber sido un “ensayo y error” 
respecto a las posibilidades del mercado para la solución de la po-
breza y el subdesarrollo. Desde un punto de vista austríaco, ni 
EE.UU., ni la Unión Europea, y menos aún América Latina, fueron 
precisamente ensayos de las propuestas concretas de Hayek y Mises 
(a las que habría que agregar las de Buchanan) sobre la eliminación 
del Welfare State, las tarifas arancelarias, los acuerdos entre blo-
ques, los privilegios legales de los grupos de presión y las políticas 
monetarias estatistas promovidas por los bancos centrales locales y 
los organismos financieros internacionales. Esas cuestiones no son un 
detalle para Mises y Hayek. Forman parte del intervencionismo, tal y 
como una y otra vez lo denunciaron a lo largo de su vida y obra52. 

                                                 
52 Es muy significativo al respecto que la parte sexta del tratado de economía de L. 
von Mises (1968a) esté destinada in totum al análisis del intervencionismo, práctica 
que casi coincide con la organización de las naciones que supuestamente ejercen el 
libre mercado. 



Gabriel J. Zanotti 

 30 

Las desigualdades pueden haber aumentado, pero la pregunta es, 
¿debido al mercado libre o por falta de él? Ésta no es una pregunta 
sólo académica; la sufren los miles de inmigrantes que mueren di-
ariamente y que, si sobreviven, son repatriados de forma inmediata 
porque todo su delito consistió en haber intentado escapar del in-
fierno. Claro, el “estado providencia” y los salarios mínimos de las 
naciones “capitalistas” no los pueden absorber... ¿Es eso un mercado 
libre? 

5. Conclusiones 

1. La igualdad y la desigualdad sociales se enfocan, en la mayor par-
te de las ocasiones, desde dos paradigmas irreconciliables. 

2. A nivel práctico, el paradigma dominante es el Welfare State, 
según el que el gobierno central debe realizar una fuerte redistribu-
ción de ingresos, sin que ello implique negar el papel que el merca-
do representa en el área de la producción. 

3. A nivel teorético, Rawls ha hecho una de las elaboraciones más 
refinadas para la justificación de la redistribución del ingreso. Los 
partidarios del derecho natural, aunque no coinciden con su base 
neokantiana, podrían fácilmente llegar a la misma conclusión teoré-
tica con una noción muy limitada de la propiedad. 

4. El liberalismo clásico, que concibe sólo un gobierno mínimo, se 
presenta hoy como un paradigma alternativo, cuyo autor modelo es 
R. Nozick. Hemos visto que la noción de propiedad abarca aquí la 
posesión absoluta de la persona sobre sí misma y llega, por ende, a 
conclusiones diametralmente opuestas sobre la justicia de la redis-
tribución, convertida ipso facto en una injusticia. 

5. Hayek es otro autor modelo para el liberalismo clásico, pero con 
bases teoréticas diferentes y conclusiones prácticas también distin-
tas. Para este autor no hay un derecho absoluto, entendido como 
“axioma” de un sistema racional a priori, sino que los derechos indi-
viduales evolucionan en circunstancias históricas concretas. A su 
vez, aunque Hayek se opone firmemente al Welfare State y a la 
justicia social, admite sin ningún problema las facultades redistribu-
tivas y subsidiarias de los gobiernos locales. 

6. Nosotros proponemos “re-encaminar” esta conversación del si-
guiente modo: 



Igualdad, libertad, intimidad 

 31

a) Considerar nuevamente la propiedad privada de los medios 
de producción desde la clasificación de Santo Tomás, distin-
guiendo entre preceptos primarios y secundarios de la ley na-
tural. 

b) En ese caso, necesitamos una serie de premisas adicionales 
para concluir que la propiedad privada de los medios de pro-
ducción es un precepto secundario. 

c) En su época, el sistema social de Santo Tomás era el feudal, 
y las bases teoréticas para la propiedad, los argumentos aris-
totélicos.  

d) En nuestra época, el mundo social ha cambiado y, además, 
podemos recurrir a bases teoréticas diferentes para concluir 
que la propiedad es un precepto secundario. Encontramos esas 
bases en la Escuela Austríaca de Economía, dadas sus conside-
raciones sobre la escasez, el conocimiento disperso, los pre-
cios y la propiedad. 

e) Sobre esas bases, concluimos que la propiedad privada de 
los medios de producción es un derecho natural secundario, a 
partir de lo que inferimos como justos los procesos distributi-
vos causados por el mercado. 

f) En ese caso, tomamos la palabra distribución analógicamen-
te, como el resultado del ingreso proveniente del salario real 
que, a su vez, depende de la productividad marginal. 

g) Hemos visto que no se puede objetar que ello presuponga 
competencia perfecta. La Escuela Austríaca parte precisamen-
te de lo contrario. 

h) Que el derecho de propiedad sea un precepto secundario 
justifica la redistribución de bienes públicos en casos de 
emergencia. 

i) Que esa redistribución “deba” realizarse a nivel local se in-
fiere a su vez de los estudios de la Constitional Political Eco-
nomy. 

j) A nivel global, las desigualdades respecto al ingreso pueden 
haberse agravado, pero ello no se debe a que un mercado li-
bre, tal como los austríacos lo entienden, exista. Al contrario, 
tanto EE.UU., como la Unión Europea, como, sobre todo, Amé-



Gabriel J. Zanotti 

 32 

rica Latina, están muy lejos de haber considerado siquiera la 
posibilidad de llevar adelante las reformas concretas que Mi-
ses, Hayek y Buchanan proponen para la eliminación del Wel-
fare State, las tarifas arancelarias, los bancos centrales y el 
proteccionismo corporativo en todo tipo de sectores. 

 

Bibliografía 

Benegas Lynch, Alberto (1993), Hacia el autogobierno. Una crítica al 
poder político, Emecé, Buenos Aires. 

Bidart Campos, Germán J. (1982), La recreación de liberalismo, 
Ediar, Buenos Aires. 

Bidart Campos, Germán J. (1987), Las obligaciones en el derecho 
constitucional, Ediar, Buenos Aires. 

Böhm-Bawerk, Eugen von (1976), La teoría de la explotación, Unión 
Editorial, Madrid. 

Buchanan, James (1975), The Limits of Liberty. Between Anarchy 
and Leviathan, University of Chicago Press, Chicago. 

Buchanan, James (1980), El cálculo del consenso, Espasa-Calpe, Ma-
drid. 

Buchanan, James (1999), The Logical Foundations of Constitutional 
Liberty, Liberty Fund, Indianapolis. 

De Jasay, Anthony (1977), Against Politics. On Government, Anar-
chy, and Order, Routledge, Londres. 

Derisi, Octavio N. (1980), Los fundamentos metafísicos del orden 
moral, Educa, Buenos Aires. 

Gadamer, Hans-Georg (1995), El giro hermenéutico, Cátedra, Ma-
drid. 

Gianella de Vázquez Ger, Cecilia (1993), “El cálculo económico en el 
socialismo: una visión contemporánea”, Libertas, nº 18, p. 23. 

Gray, John N. (1984), “F. Hayek y el renacimiento del liberalismo 
clásico”, Libertas, nº 1, pp. 5-115. 

Habermas, Jürgen y Rawls, John (1998), Debate sobre el liberalismo 
político, Paidós, Barcelona. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 33

Hayek, Friedrich A. von (1978), Los fundamentos de la libertad, 
Unión Editorial, Madrid. 

Hayek, Friedrich A. von (1979a), Derecho, Legislación y Libertad, 
Unión Editorial, Madrid. 

Hayek, Friedrich A. von (1979b), The Counter-Revolution of Science. 
Studies on the Abuse of Reason, Liberty Press, Indianapolis. 

Hayek, Friedrich A. von (1980), Individualism and Economic Order, 
University of Chicago Press, Chicago. 

Hayek, Friedrich A. (1981a), “Los errores del constructivismo”, en 
Nuevos estudios en Filosofía, Política, Economía e Historia, Eudeba, 
Buenos Aires, pp. 3-20. 

Hayek, Friedrich A. (1981b), “Libertad económica y gobierno repre-
sentativo”, en Nuevos estudios en Filosofía, Política, Economía e 
Historia, Eudeba, Buenos Aires, pp. 93-103. 

Kirzner, Israel (1982), The Meaning of Market Process. Essays in the 
Development of Modern Austrian Economics, Routledge, Londres y 
Nueva York. 

Krause, Martín (2003), “Cole y la justicia social”, Laissez-Faire, nº 
18-19, pp. 23-36. 

Mises, Ludwig von (1968a), La acción humana, Sopec, Madrid. 

Mises Ludwig von (1968b), Socialismo, Instituto de Publicaciones 
Navales, Buenos Aires. 

Mises, Ludwig von (1977), Liberalismo, Unión Editorial, Madrid. 

Nozick, Robert (1974), Anarchy, State, and Utopia, Basic Books, 
Nueva York. 

Pablo VI (1967), Populorum Progressio, Ediciones Paulinas, Buenos 
Aires. 

Rawls, John (1971), A Theory of Justice, Harvard University Press, 
Cambridge, Mass. 

Rawls, John (1986), Justicia como equidad. Materiales para una 
teoría de la justicia, Tecnos, Madrid. 

Rawls, John (1993), Political Liberalism, Columbia University Press, 
Nueva York. 



Gabriel J. Zanotti 

 34 

Rothbard, Murray N. (1970), Man, Economy, and State, Nash Publish-
ing, Los Ángeles. 

Santo Tomás de Aquino (1951), Suma Contra Gentiles, Club de Lec-
tores, Buenos Aires. 

Santo Tomás de Aquino (1963), Suma Teológica, Marietti, Turín. 

Santo Tomás de Aquino (1975), Tratado de la Ley. Tratado de la 
Justicia. Tratado sobre el gobierno de los príncipes, Porrúa, México. 

Vanberg, V.J. (1998), “Constitutional Political Economy”, en Davis, 
J.B.; Hands, D.W. y Mäki, U. (eds.), The Handbook of Economic 
Methodology, Edward Elgar, Cheltenham, pp. 69-75. 

Zanotti, G. (1989), El humanismo del futuro, Belgrano, Buenos Aires. 

Zanotti, G. (2002), Nueva Introducción a la Escuela Austriaca de 
Economía, Libronauta edición on line, en www.libronauta.com.ar. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 35

II. FEYERABEND Y LA DIALÉCTICA DEL ILUMINISMO* 

 
 

1. Introducción 
 

El debate Popper-Kuhn-Lakatos-Feyerabend, sobre filosofía de 
las ciencias, es al mismo tiempo un debate filosófico político. Ya en 
otras oportunidades53 nos hemos referido a ello, llegando a la con-
clusión de que una progresiva ampliación del criterio de racionalidad 
conduce a una concomitante “emancipación” del poder político de 
la ciencia. Incluso hemos apoyado claramente la propuesta de sepa-
ración entre estado y ciencia hecha por Feyerabend54, y la hemos 
considerado casi la clave de su pensamiento55. Pero hay un paso que 
no hemos dado: la analogía profunda que hay entre dicho planteo y 
la escuela de Frankfurt. En este artículo es nuestra intención des-
arrollar en detalle dicha analogía. 

Como es bien sabido, Horkheimer y Adorno explican en profun-
didad en qué consiste la dialéctica del iluminismo, en su libro casi 
homónimo56. Vale la pena escucharlos una vez más a ellos mismos: 
“...La aporía ante la que nos encontramos en nuestro trabajo se 
reveló así como el primer objeto que debíamos analizar: la autodes-
trucción de la Ilustración. No albergamos la menor duda –y ésta es 
nuestra petitio principii- de que la libertad en la sociedad es insepa-
rable del pensamiento ilustrado. Pero creemos haber descubierto 
con igual claridad que el concepto de este mismo pensamiento, no 
menos que las formas históricas concretas y las instituciones sociales 
en las que se halla inmerso, contiene ya el germen de aquella regre-
sión que hoy se verifica por doquier. Si la Ilustración no asume en sí 
misma la reflexión sobre este momento regresivo, firma su propia 
condena...”57. Esto es, la Ilustración, llamando a la emancipación de 
las cadenas del Antiguo Régimen, a la desmitificación del mundo y a 

                                                 
* “Feyerabend y la dialéctica del Iluminismo”, en Studium (2005), Tomo VIII, Fasc. 
XVI, pp. 215-238. El autor agradece los comentarios de Juan José García, Mario Silar, 
Ignacio de Marinis y Ricardo Crespo. Todos los errores, desde luego, son sólo míos. 
53 “La epistemología y sus consecuencias filosófico-políticas”, en Libertas (29), 1998. 
54 “Los orígenes epistemológicos del estado contemporáneo”, en Laissez-Faire (2002), 
Nro. 16-17, pp. 73-90. 
55 “Feyerabend en serio”, en Studium (2002), tomo V, fasc. X, pp. 185-198. 
56 Ver Dialéctica de la Ilustración (1944, 1947) Trotta, Madrid, 1994 1ra edición. 
57 Op. cit., p. 53. 



Gabriel J. Zanotti 

 36 

liberar a la humanidad de las cadenas de la ignorancia, la pobreza y 
la tiranía, tiene un resultado..... Opresivo. La Ilustración, queriendo 
liberar, oprime, porque cae en las garras de una racionalidad ins-
trumental, esto es, una razón de dominio: dominio de la naturaleza, 
por la tecno-ciencia, dominio de unos sobre los otros, a través de la 
plus valía y las consiguientes estructuras alientantes y opresoras del 
capitalismo. A diferencia del marxismo leninista, esta filosofía no es 
optimista. Es un neo-marxismo apocalíptico: denuncia que ya esta-
mos en las garras de la razón instrumental; ya nada se puede hacer, 
la modernidad, identificada con la Ilustración, fracasó. La “denun-
cia” está firmada en 1944. Pero no es un pensamiento postmoderno: 
es una razón ilustrada que denuncia su propio fracaso, con toda la 
nostalgia de la emancipación malograda. Menos aún, como ya se 
sabe, es post-moderno Habermas, quien puede salir del pesimismo 
total de sus maestros rescatando a la modernidad en la razón comu-
nicativa58. 

El pesimismo de Horkheimer y Adorno se ve muy bien reflejado 
en la analogía tomada de la Odisea sobre el canto de las sirenas.  
“...Quien quiera subsistir no debe prestar oídos a la seducción de lo 
irrevocable, y puede hacerlo sólo en la medida en que no sea capaz 
de escucharla. De ello se ha encargado siempre la sociedad. Frescos 
y concentrados, los trabajadores deben mirar hacia delante y des-
preocuparse de lo que está a los costados. El impulso que los empuja 
a desviarse deben sublimarlo obstinadamente en esfuerzo adicional. 
De este modo se hacen prácticos. La otra posibilidad es la que elige 
el mismo Odiseo, el señor terrateniente, que hace trabajar a los 
demás para sí. El oye, pero impotente, atado al mástil de la nave, y 
cuanto más fuerte resulta la seducción más fuertemente se hace 
atar, lo mismo que más tarde también los burgueses se negarán la 
felicidad con tanta mayor tenacidad cuanto más se les acerca al 
incrementarse su poder. Lo que ha oído no tiene consecuencias para 
él, sólo puede hacer señas con la cabeza para que lo desaten, pero 
ya es demasiado tarde: sus compañeros, que no oyen nada, conocen 
sólo el peligro del canto y no su belleza, y lo dejan atado al mástil 
para salvarlo y salvarse con él.. Reproducen con su propia vida la 
vida del opresor, que ya no puede salir de su papel social. Los lazos 

                                                 
58 Ver Habermas, J.: Teoría de la acción comunicativa [1981], I y II, Taurus, Madrid, 
1992 Seg. Edición, y Elizalde, Luciano: Comunicación de masas y espacio público en 
Habermas, Universidad Austral, Buenos Aires, 2003. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 37

con los que se ha ligado irrevocablemente a la praxis mantienen, a 
la vez, a las sirenas lejos de la praxis: su seducción es convertida y 
neutralizada en mero objeto de contemplación, de arte”59. 

Hemos citado este párrafo in extenso porque su esquema se 
adapta a todo pensamiento emancipatorio, y también, por ende, a 
Feyerabend. Por supuesto, para este neomarxismo, la praxis opreso-
ra, la “Matrix” de la que no se puede salir, es el capitalismo, culmen 
de la racionalidad instrumental, capitalismo donde explotador y 
explotado están encerrados en la misma dialéctica. Por supuesto, 
nosotros no adherimos a esta dialéctica marxista60, pero sí adheri-
mos a la profundidad de la analogía cuando se la aplica en general a 
todo pensamiento que pretenda, de algún modo61, un cambio de 
sistema. Las sirenas representan el anuncio de cambio de sistema, 
pero ese cambio nunca llega porque el sistema, de modo inteligentí-
simo, absorbe al canto revolucionario en una apacible estética que 
nada modifica. Son bellos libros que forman parte del entreteni-
miento, son los locos que anuncian la revolución en un bar, a la no-
che, con sus amigos, son los profesores que “enseñan” la teoría re-
volucionaria y luego exigen la repetición del paradigma y ponen un 
10 como premio, son las películas con “mensaje” que luego son sólo 
entretenimiento para días aburridos.  Veremos que Feyerabend es 
una sirena cuyo canto tiene un contenido importantísimo, pero el 
modo de interpretarlo lo ha convertido en el entretenimiento de lujo 
de la filosofía de la ciencia. 
 

2. Feyerabend: de la filosofía de la ciencia a la filosofía política 
 
La imagen pública de Feyerabend es la de un post-moderno de 

la ciencia que desafía la sola posibilidad de un método científico. 
Esa es su imagen más difundida luego de la publicación, en 1975, de 
su libro “Tratado contra el método”62 (Against Method). 

                                                 
59 Op.cit., p. 87. 
60 Ver la clásica crítica de E. Von Bohm-Bawerk a la teoría marxista de la explotación 
en Capital and Interest (1884-1889-1909), Libertarian Press, 1959. 
61 Decimos “de algún modo” porque el cambio de sistema puede ser revolucionario o 
evolutivo. Veremos eso más adelante. 
62 Ver Tratado contra el método; Tecnos, Madrid, 1981. De Feyerabend, ver: Adiós a 
la razón; [versión inglesa]; Tecnos, Madrid, 1992;  Killing Time; University of Chicago 
Press, 1995;  Diálogos sobre el conocimiento; Cátedra, Madrid, 1991; Diálogo sobre el 
método; Cátedra, Madrid, 1989; La ciencia en una sociedad libre; Siglo XXI, 1982;  
Philposophical Papers, vol 1 y 2; Cambridge University Press, 1981; Ambiguedad y 

 



Gabriel J. Zanotti 

 38 

Se podría decir que toda la obra posterior de Feyerabend es un 
intento de aclarar su posición. Muy resumidamente, Feyerabend 
explicó que el iconoclasta principio “todo vale” (everything goes) de 
su libro del 75 no era más que una reiteración de su principio de 
proliferación de teorías que había establecido 10 años atrás63. Muy 
popperianamente (a pesar que él intentaba distanciarse de Popper) 
la proliferación de teorías y de métodos no implica decir que no hay 
método, sino que ante la vastedad de un universo desconocido, hay 
casos en los que “inventar” (yo lo llamo “crear”) nuevas teorías y 
métodos que permitan seguir avanzando. Desde luego, no es esta la 
única aclaración que hace, pero hay una que es de especial interés 
para nuestro ensayo. En un diálogo imaginario, él se pregunta a sí 
mismo si es relativista. La respuesta es clave a nuestro juicio: 
“...Bueno, en Contra el método y más tarde en Ciencia en una so-
ciedad libre sostuve que la ciencia era una forma de conocimiento 
entre muchas. Esto puede significar por lo menos dos cosas. Primera: 
existe una realidad que permite enfoques distintos, entre ellos el 
científico. Segunda: el conocimiento (verdad) es una noción relativa. 
En Ciencia en una sociedad libre combiné de vez en cuando ambas 
versiones, en Adiós a la razón utilicé la primera y rechacé la segun-
da”.64 ¿Cómo interpretamos este denso párrafo? Del siguiente modo. 
Primero, observemos que no dice que la ciencia no es conocimiento, 
sino que es “una forma” de conocimiento. Segundo, agrega, cohe-
rentemente, “entre muchas”, dejando abierta la puerta, por ende, a 
que hay “otras” formas de conocimiento65, lo cual puede ser obvio o 
no dependiendo del horizonte de precomprensión del lector. “Otras 
formas de conocimiento” abre la puerta a formas analógicas de ra-
cionalidad, lo cual es clave en el debate epistemológico que va de 
Popper a Feyerabend. 

Tercero, obsérvese el correlato ontológico: una de las dos signi-
ficaciones, a las que él termina adhiriendo finalmente66, es que 
“existe una realidad que permite diversos enfoques”. Sin exigirle a 
Feyerabend claridad y distinción metafísica en estos temas, el con-

                                                                                                         
armonía; Piados, 1999; La conquista de la abundacia; Piadós, Barcelona, 2001; ¿Por 
qué no Platón?, Tecnos, Madrid, 1985. 
63 Ver Philosophical Papers, op. cit., p. 105 
64 Ver Diálogos sobre el conocimiento, op.cit., Segundo diálogo, p. 121 
65 Al respecto es clave su último libro, La conquista de la abundancia, op.cit. 
66  Ciencia en una sociedad libre es de 1978 y Adiós a la razón es de 1981. Sobre el 
significado del título “Adiós a la razón” no explayaremos más adelante. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 39

texto de sus obras nos da la pauta de que él estaba pensando desde 
el principio al fin de su pensamiento en una realidad “abundante” 
cuyo cierto univocismo “abstracto” occidental dejó de lado. O sea, 
analogía versus univocidad de lo real. El resultado es claro: una rea-
lidad análoga implica métodos diversos, métodos diversos que no 
pueden reclamar el “monopolio” de interpretación de lo real, y me-
nos aun monopolios que pretendan imponerse por la fuerza de la 
coacción legal. Eso es clave, porque allí se ve su filosofía política de 
fondo, ya anunciada en el cap. 18 de su libro del 75. Para Feyera-
bend el problema no es la ciencia, como una forma de conocimiento 
entre muchas, sino el monopolio legal que la ciencia ha obtenido 
como fruto de la unión entre estado y ciencia67. O sea, la preocupa-
ción de Feyerabend es el triunfo que culturalmente ha tenido el 
proyecto de Comte, donde la ciencia “gobierna”. Aunque fuera de 
contexto, la introducción del referido cap. 18 pueda tal vez ilustrar 
esta preocupación (advertimos al autor que el estilo de Feyerabend 
en este libro es, a propósito, iconoclasta y desafiante): “...Así pues, 
la ciencia es mucho más semejante al mito de lo que cualquier filo-
sofía científica está dispuesta a reconocer. La ciencia constituye una 
de las muchas formas de pensamiento desarrolladas por el hombre, 
pero no necesariamente la mejor. Es una forma de pensamiento 
conspicua, estrepitosa e insolente, pero sólo intrínsecamente supe-
rior a las demás para aquellos que ya han decidido a favor de cierta 
ideología, o que la han aceptado sin haber examinado sus ventajas y 
sus límites. Y puesto que la aceptación y rechazo dc ideologías debe-
ría dejarse en manos del individuo, resulta que la separación entre 
iglesia y estado debe complementarse con la separación de estado y 
ciencia: la institución religiosa más reciente, más agresiva y más 
dogmática. Semejante separación quizá sea nuestra única oportuni-
dad de conseguir una humanidad que somos capaces de realizar, 
pero que nunca hemos realizado plenamente”68. 

 
 
 
 
 
 

                                                 
67  Ver Tratado contra el método, op.cit, cap 18. 
68 Op.cit., p. 289. 



Gabriel J. Zanotti 

 40 

3. De la filosofía política a la nueva ilustración 
 

Coherentemente con todo esto, Feyerabend, al hablar de la 
ciencia como una forma de conocimiento entre muchas, da un paso 
conceptual esencial para nuestro ensayo, que es la noción de “nue-
va” ilustración. 

 El capítulo 4 de la primera parte de Adiós a la razón (título cu-
yo sentido, como dijimos, develaremos después) dice “Ciencia: una 
tradición entre muchas”. Que diga “tradición” agrega un matiz no 
precisamente desechable para todo lo que estamos diciendo, pero 
veamos cómo desarrolla él las consecuencias culturales de su afir-
mación. El lector disculpará si intercalamos nuestra interpretación 
entre corchetes: “...Los más recientes intentos [o sea, sus intentos] 
de revitalizar viejas tradiciones, [arte, religión, mito]  o de separar 
la ciencia y las instituciones relacionadas con ella de las institucio-
nes del Estado [se refiere a su propuesta en el referido capítulo 18] 
no son por esta razón simples síntomas de irracionalidad [obsérvese 
el esfuerzo permanente por aclarar que lo suyo no es “irracionali-
dad”]; son los primeros pasos [él sabe que está abriendo un camino 
no recorrido hasta ahora, él sabe que es punta de flecha] de tanteo 
[tanteo, esto es, no una revolución planeada al estilo racionalista] 
hacia una nueva ilustración [o sea, está anunciando un nuevo ele-
mento emancipatorio de la ilustración que se concentró en el s. 
XVIII; sin el cual dicha ilustración queda inconclusa e incoherente]: 
los ciudadanos no aceptan por más tiempo los juicios de sus expertos 
[está hablando en tiempo presente de lo que sería un futuro; lo ex-
pertos son los técnicos-científicos, que “dictan” coactivamente, a 
través de instituciones estatales, lo que hay que ensañar, aprender, 
curar, cómo curarlo, cómo prevenirlo, lo que hay que consumir, 
cuándo, cómo, de qué modo, etc.]; no siguen dando por seguro que 
los problemas difíciles son mejor gestionados por los especialistas; 
hacen lo que se supone que hace la gente madura [sobre la “madu-
rez” Feyerabend cita a Kant, ahora iremos a esa cita]: configuran sus 
propias mentes y actúan según las conclusiones que han logrado ellos 
mismos”69. Sería bueno leer de corrido todo el párrafo: “...Los más 
recientes intentos de revitalizar viejas tradiciones, o de separar la 
ciencia y las instituciones relacionadas con ella de las instituciones 
del Estado no son por esta razón simples síntomas de irracionalidad; 

                                                 
69  Ver pp. 59-60. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 41

son los primeros pasos de tanteo hacia una nueva ilustración: los 
ciudadanos no aceptan por más tiempo los juicios de sus expertos; 
no siguen dando por seguro que los problemas difíciles son mejor 
gestionados por los especialistas; hacen lo que se supone que hace la 
gente madura: configuran sus propias mentes y actúan según las 
conclusiones que han logrado ellos mismos”. 

La clave entonces es desentrañar qué significa “antigua” ilustra-
ción versus “nueva” ilustración, y qué puede llegar a significar “ma-
durez”. Para ello debemos ir a la cita (nro. 36)  que a pie de página 
hace Feyerabend, donde cita a Kant:  “...Según Kant, la ilustración 
se realiza cuando la gente supera una inmadurez que ellos mismos se 
cencuran. La Ilustración del siglo XVIII hizo a la gente más madura 
ante las iglesias. Un instrumento esencial para conseguir esta madu-
rez fue un mayor conocimiento del hombre y del mundo. Pero las 
instituciones que crearon y expandieron los conocimientos necesa-
rios muy pronto condujeron a una nueva especie de inmadurez”. 

Otra vez, analicemos el párrafo. Primero: se dice a veces que 
Feyerabend es post-moderno, pero ¿qué postmoderno cita a Kant a 
su favor? Segundo, Feyerabend se está refiriendo obviamente al pe-
queño pero importantísimo “libelo” kantiano sobre qué es la ilustra-
ción de 178470. Una interpretación detenida de tan importante escri-
to está fuera de los límites de este ensayo, pero creo que hay cuatro 
elementos que allí se destacan: a) la madurez es pensar por sí mis-
mo, y no, en cambio, que otros piensen y decidan por nosotros; b) 
Kant se refiere en principio a todos los ámbitos de la vida humana 
pero pone su acento en el tema religioso; c) parece estar claro que 
“lo” religioso, en este escrito como en otros, parece ser visto sobre 
todo como una imposición “por la fuerza” del dogma; d) Kant plan-
tea la ilustración como algo evolutivo más que revolucionario. 

Trataremos más adelante de dar nuestra propia interpretación 
de los puntos a y c. Pondremos luego un especial énfasis en el d.  
Por ahora enfoquemos nuestra atención en el b. 

Feyerabend acepta una noción de madurez como “tomar las 
propias decisiones” y elogia el movimiento ilustrado del s. XVIII en el 
plano religioso: “...La Ilustración del siglo XVIII hizo a la gente más 

                                                 
70 Ver "What is Enlightenment?", en Polanco, M.: 100 Books of Philosophy, CD, Guate-
mala, 2001. 



Gabriel J. Zanotti 

 42 

madura ante las iglesias...”71. Es interesante que incluso elogie el 
progreso de las ciencias durante ese período: “...Un instrumento 
esencial para conseguir esta madurez fue un mayor conocimiento del 
hombre y del mundo...”. Reiteramos, ningún postmoderno, ningún 
auténtico relativista y-o crítico post-heideggeriano de las ciencias se 
expresa de ese modo. Pero (y este “pero” de Feyerabend es funda-
mental) se queja de que esa ilustración condujo a una “nueva” in-
madurez: la inmadurez ante la ciencia, concomitante a la dictadura 
de la ciencia. La ciencia toma el poder, dictamina legalmente, por 
medio de la coacción, lo que se enseña y lo que no, la medicina que 
es legal de la que no (la educación pública y la salud pública). Hay 
libertad “de cultos”, si, pero no libertad ante la física occidental, 
llegando así a principios del s. XXI donde el estado cuidará incluso 
qué hamburguesas y cuánto colesterol ingiere el ciudadano de este 
mundo feliz orweliano y comtiano en el cual ya estamos definitiva-
mente instalados. Esto le resulta a Feyerabend, diríamos, coheren-
temente.... Incoherente. Si “debe” haber madurez (propias decisio-
nes) frente a lo religioso, ¿por qué no frente a lo científico? Consi-
guientemente, la “nueva” madurez que Feyerabend propone afecta 
a nuestras creencias culturales más firmes. El está reclamando la 
libertad del ciudadano ante la ciencia, a eso lo llama “nueva” madu-
rez, y por eso propone separación entre estado y ciencia. Si el sacro 
imperio romano-germánico consideraba que, dado que la Fe era lo 
más importante y verdadero, debía ser custodiada por el “brazo 
secular” y consiguientemente ni se concebía la libertad política ante 
lo religioso dentro de un reino cristiano (lo mismo en un reino mu-
sulmán), ahora el sacro imperio científico considera que, dado que 
la ciencia es (sería) lo más importante y verdadero, entonces debe 
ser impuesta coactivamente y “ni se concibe” que pueda ser de otro 
modo. Y de igual modo que la antigua ilustración del s. XVIII trató de 
lograr la libertad política ante lo religioso y por ello se llamó a la 
“separación”72entre Iglesia y estado (muy diferente, sin embargo, 
fue la separación norteamericana de la europea73), la “nueva” ilus-
tración reclama libertad ante la ciencia y propone separación entre 
estado y ciencia. Y si ante la pregunta de por qué libertad en lo reli-

                                                 
71  Sobre la compatibilidad o no de esto con el cristianismo, nos explayaremos más 
adelante. 
72  Después nos explayaremos más sobre el sentido de esta “separación”. 
73 Ver carta Longuinqua oceani, de León XIII, del 6-1-1895, en Doctrina Pontificia, 
Libro III, BAC, Madrid, 1964. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 43

gioso si y en lo científico no, se contesta “porque la ciencia es proba-
da y verdadera” Feyerabend le hará ver que usted no dio un solo paso 
conceptual adelante desde el s. XIII, donde no había libertad religiosa, 
como hoy la entendemos, precisamente porque se consideraba que la 
religión era probada (por otros métodos) y verdadera. No hay distin-
ción cultural entre el inquisidor de antaño y el experto y funcionario 
estatal contemporáneo. Ambos se manejan con el mismo criterio: “la 
verdad debe ser impuesta, sobre todo a los ignorantes que no logren 
protegerse de su propia ignorancia”. De los colonialismos e imperia-
lismos religiosos de antaño a los colonialismos e imperialismos laicos 
del s. XIX (y sus derivaciones) sólo hay un cambio de contenido, no de 
concepción ni de método. Del imperio romano al imperio científico no 
mucho ha cambiado; sólo, a quién dar culto. 
 

4. De la nueva ilustración a la dialéctica del iluminismo 
 

Por lo tanto para Feyerabend, igual que para la escuela de 
Frankfurt, también el iluminismo ha sufrido una peculiar aporía. La 
aporía consiste en que el iluminismo racionalista, queriendo liberar, 
emancipar a la humanidad de sus cadenas, la oprime. Y la oprime en 
un sentido jurídico del término, esto es, oprime con todo el sistema 
jurídico emanado en parte del espíritu de la Revolución Francesa 
(porque el common law inglés es diferente)74. Pero esta dialéctica 
no apunta a las clásicas críticas liberales contra los totalitarismos y 
los autoritarismos. El punto de Feyerabend es otro: esta dialéctica 
tiene su punto de inflexión en el autoritarismo explícito, pero cultu-
ralmente no percibido, de los estados laicos y científicos de Occi-
dente a partir del s. XVIII. La medicina se hace legal o ilegal, y el 
punto de distinción radica en “el” método científico. La educación 
se hace generalmente obligatoria75, pero no en ninguna fe religiosa, 
sino en las ciencias “y en las letras” (distinción errónea según el 
espíritu de Feyerabend, desde luego) según la enciclopedia francesa. 
Estados laicos de fines del s. XIX, como el italiano, el mexicano, el 
argentino, “unifican” culturalmente según sistemas educativos coac-

                                                 
74 Ver Hayek, F. A. Von: “Liberalismo” (1973) en Nuevos Estudios, Buenos Aires, Eude-
ba, 1981. 
75 Ver Zanotti, Luis J.: Etapas históricas de la política educativa, Eudeba, Buenos 
Aires, 1972. 



Gabriel J. Zanotti 

 44 

tivos regidos por las normas del positivismo pedagógico76. Los colo-
nialismos laicos siguen el mismo patrón de conducta, y  el estado 
laicista, como reacción contra el clericalismo, comienza a asumir 
todo el orden familiar, y surge el casamiento civil obligatorio. A eso 
se suma, ya en el s. XX, una adaptación no soviética de la plus valía, 
llamada redistribución de ingresos, y sobre todo después de la se-
gunda guerra surgen con toda su fuerza los welfare states y los esta-
dos providencia europeos (estado “providencia” es toda una defini-
ción cultural de por dónde pasa ahora la “providencia”). A la salud 
pública obligatoria, la educación obligatoria, se suma con toda cohe-
rencia la seguridad social obligatoria, y con toda coherencia, tam-
bién, después de la segunda guerra las naciones occidentales más 
desarrolladas de cierran al movimiento libre de capitales y personas: 
se extienden los controles migratorios, las visas, etc. “Conservativs” 
y “liberals” discuten los moral issues pero dando por supuesto todo 
este sistema de estado-nación científico. ¿Tienen los homosexuales 
derecho al matrimonio? Pero lo que nadie o casi nadie pregunta es 
por qué el estado tiene que casar, por qué debe haber ese seguro 
social obligatorio que ambos grupos, claro, reclaman del estado 
“protector”. La situación, en el 2005, ha empeorado totalmente: 
después del famoso 11 de Septiembre del 2001 las razones de segu-
ridad nacional han eliminado todas las barreras frente al avance del 
estado “protector” que antes al menos se declamaban aunque no se 
cumplían. Estamos en un mundo hobbesiano donde las novelas orwe-
lianas tipo 1984 han sido plenamente cumplidas pero....Casi no se 
advierte: casi nadie desde el mundo académico y casi nadie desde su 
lugar de ciudadano concreto, donde la demanda es cada vez más de 
mayor protección. Feyerabend en cambio ha puesto el dedo en la 
llaga del problema. Autores como Popper77, Mises78 y Hayek79 se 
acercaron pero nadie como él lo dijo tan claramente. Habermas 
siempre denunció la racionalización del mundo de la vida80; la rela-
ción de ello con lo anterior lo veremos más adelante. 

                                                 
76 Al respecto es paradigmático el capítulo “Un muchacho calabrés”, del clásico Cora-
zón, de E. De Amicis, citado por Zanotti, Luis J., op. cit.  
77 Ver The Open Society and Its Enemies [1943], Princeton University Press, 1962. 
Sobre el supuesto “relativismo” de esta obra ver Artigas, M.: Lógica y ética en Karl 
Popper, Eunsa, Pamplona, 1998. 
78  Ver Liberalismo [1927]. Unión Editorial, Madrid, 1977. 
79  Ver Los fundamentos de la libertad [1960], Unión Editorial, Madrid, 1975. 
80  Ver Op.cit. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 45

Observemos que no es una dialéctica marxista clásica basada en 
la plus valía (cuya aceptación es uno de los talones de Aquiles bási-
cos de toda la escuela de Frankfurt) y menos aún en una dialéctica 
hegeliana de la historia. Es una sencilla incoherencia conceptual lle-
vada a la praxis, no irreversible en su dinámica práctica, aunque sí 
difícilmente reversible por ahora. La incoherencia conceptual radica 
en que la “madurez” proclamada por Kant no termina de germinar 
en sus implicaciones más profundas, quizás por la raíz esencialmente 
antirreligiosa del iluminismo racionalista (por racionalista entende-
mos “positivista”). En ese sentido tiene cierta coherencia, porque el 
racionalismo positivista nunca cambia esta ecuación cultural: impor-
tante + verdadero = impuesto. Esta dialéctica es incoherencia con-
ceptual si vamos hasta el fondo (tema pendiente aún) del significado 
de “madurez”; no incoherente si se la observa desde la ecuación 
referida, donde entonces la incoherencia es cultural-terminológica: 
el Occidente ilustrado racionalista “se cree” libre y se dice libre; 
Feyerabend, como filósofo, denuncia: no lo es. 

Pero, ¿por qué Feyerabend pasa inadvertido en este punto? Por-
que se cumple también aquí la analogía de Odiseo, y por eso la 
hemos citado anteriormente. Los “oprimidos”, los ciudadanos del 
Occidente cientificista, no pueden “escuchar” que no son libres. Ni 
siquiera lo conciben. Sus demandas de libertad pasan porque el es-
tado protector cumpla o no sus demandas sectoriales diversas (el 
escritor que no es “libre” porque la secretaría de cultura no lo apo-
ya; el que no es “libre” porque el estado no lo casa; el que no es 
“libre” porque el estado no lo “deja” entrar y no le “da” el seguro 
social, etc.). Ellos siguen remando y proveyendo los recursos econó-
micos de la máquina del Welfare State protector, educador, sana-
dor, etc., y reclamando su protección. Mientras tanto, la elite de 
“expertos” (volveremos a ese tema después) de la burocracia estatal 
se atan al sistema mediante una peculiar forma. Ellos pueden llegar 
a saber que existe un Feyerabend, pero su horizonte de precompren-
sión positivista sólo lo puede llegar a interpretar como objeto de 
consumo, de entretenimiento. Un libro interesante que se compra, 
un autor cuya cita, incluso, puede llegar a “quedar bien”, o alguien 
que puede ser objeto de una lujosa “refutación” (porque tomarse el 
tiempo para leer y criticar a Feyerabend, en el mundo de hoy, es 
lujo de pocos). O sea, Feyerabend es tomado estéticamente, como 
objeto de decoración, como el amigo judío del nazi inconmovible. 
Por eso él es una sirena cuyo canto es transformado de denuncia en 
entretenimiento. Así su canto se desvanece. O sea, como dijimos en 



Gabriel J. Zanotti 

 46 

otra oportunidad, no es tomado en serio81. Su propio estilo de escri-
bir, sobre todo del libro del 75 (que él mismo explica82) no ayudó en 
ese sentido.  El se burló de la ciencia positivista, pero esta reina lo 
tomó como el bufón del rey. Ese papel cultural es ipso facto la de-
rrota del mensaje “revolucionario”. El bufón no molesta. Ese es el 
punto: que no moleste. Si algo como lo que dice Feyerabend es to-
mado en serio, meditado en todas sus consecuencias, ¿cuál sería el 
resultado? Feyerabend destruye uno de nuestros pisos culturales más 
profundos. ¿Se puede, culturalmente, soportar algo así? Experimento 
imaginario: si un papa del s. XIII hubiera escrito, firmado y procla-
mado, en perfecto latín, la declaración de libertad religiosa del Con-
cilio Vaticano II, la cultura de su tiempo, ¿lo hubiera “soportado”? 
¿Lo habrían “entendido” con toda la significación del término “en-
tender” desde la hermenéutica de Gadamer? 

Pero el filósofo, si es verdaderamente, tal, es, como dijo al-
guien menos burlón, funcionario de la humanidad83, y como tal debe 
decir cosas a veces no del todo agradables, o a veces incompatibles 
con la opinión pública dominante. El filósofo es pacífico, no conoce 
de victorias o derrotas, porque él no vence ni es vencido, sus pala-
bras no son bélicas, él sencillamente esparce la simiente. Pero la 
semilla es verdadera, el mensaje es en serio, y si alguien se da cuen-
ta, molesta. Por eso el filósofo es esencialmente molesto, y por eso 
la mejor manera de defenderse de él es convertirlo en objeto deco-
rativo.  

Quedan algunas cosas importantes pendientes. ¿Cuál es el senti-
do de esa “madurez” proclamada por Feyerabend? ¿Es este planteo 
compatible con la fe religiosa, y particularmente, con el cristianis-
mo? ¿Tiene esto algo que ver con un sentido específico de libertad 
religiosa? Y en lo anterior, ¿no hemos dejado pendiente la distinción 
entre modernidad e iluminismo? Ese iluminismo, ¿no había sido de-
nunciado ya por Hayek como constructivismo? Pero si hay una rela-
ción con Hayek, esta “dialéctica del iluminismo” ¿no es más bien 
evolutiva que revolucionaria? 

Vemos si podemos ir respondiendo limitadamente a esos inter-
rogantes. 

                                                 
81  “Feyerabend en serio”, op.cit. 
82  Ver Tratado contra el método, op.cit., nota dedicatoria a I. Lakatos. 
83  Ver Husserl, E.: The Crisis of European Sciences, Northwesten University Press, 
Evanston, 1970. Introducción. 
 



Igualdad, libertad, intimidad 

 47

 
4.1. Madurez y libertad religiosa 
 
Lo más cercano a una caracterización de “madurez” lo encon-

tramos en el párrafo arriba citado: “...hacen lo que se supone que 
hace la gente madura: configuran sus propias mentes y actúan según 
las conclusiones que han logrado ellos mismos”84. Si a su vez recor-
damos que Feyerabend cita aquí a Kant en Qué es la ilustración, nos 
introducimos en problemas bastante irresolubles desde un punto de 
vista de la intentio auctoris. Feyerabend parece responder, tal vez, 
al paradigma iluminista según el cual un nuevo tipo ideal (en el sen-
tido weberiano) de “ciudadano” tomará sus propias decisiones frente 
a una imposición cultural forzada de la religión, tema que él traslada 
a la ciencia. Pero entonces toda la filosofía política de Feyerabend 
parece depender del hilo delgado de suponer que las personas “sa-
ben” lo que deben y que “por lo tanto” no debe haber imposición 
coactiva de la verdad sobre ellas. Pero si analizamos todo el contex-
to de la obra de Feyerabend, veremos que su argumentación oscila 
en dos carriles diferentes. Por un lado es verdad que rescata la sabi-
duría del hombre común y de lo aparentemente pequeño e insignifi-
cante ante la prepotencia del racionalismo occidental. Su último y 
póstumo libro es característico al respecto85. Pero, por el otro, sus 
críticas a Comte y su proyecto político, sus elogios a J.S.Mill, su in-
sistencia en la separación entre estado y ciencia y sus analogías en-
tre el inquisidor y el científico experto, que se expanden en toda su 
obra, nos muestran que estaba manejando además una noción jurí-
dica de libertad, no necesariamente dependiente en la sabiduría o 
no del sujeto de libertad. Feyerabend señala claramente que, así 
como se pasó a la libertad religiosa en la antigua ilustración, debe 
pasarse a la libertad ante la ciencia en la nueva ilustración. Ahora 
bien, independientemente de cuáles sean los fundamentos de este 
tipo de libertades, ellas pasan por una cuestión jurídica que no pre-
supone la sabiduría del que tiene derecho a esas “libertades de”: las 
convicciones no deben ser impuestas por la fuerza, lo cual implica 
que, así como es hoy delito imponer una fe por la fuerza, Feyera-
bend reclama una sociedad libre en la cual sería delito imponer la 
ciencia por la fuerza. 

                                                 
84  Ver Adión a la razón, op.cit., pp. 59-60. 
85  La conquista de la abundancia, op.cit. 



Gabriel J. Zanotti 

 48 

Ahora bien, debate eterno es si el fundamento “iluminista” de 
la libertad religiosa es el escepticismo frente a la verdad, o la impo-
sibilidad de llegar a la certeza. J.S.Mill ha sido muchas veces inter-
pretado en este último sentido86, y también Karl Popper87, aunque 
Mariano Artigas88 (y yo coincido con él89) ha demostrado que no es 
así. La influencia de Mill y Popper en Feyerabend es evidente, si eso 
sirve para la intentio auctoris. Pero hemos visto sin embargo que 
Feyerabend aclara, él mismo, que sus argumentaciones (lo vimos en 
el punto 2) oscilaban entre el relativismo, por un lado, y la afirma-
ción, por el otro, que “...existe una realidad que permite enfoques 
distintos, entre ellos el científico”, quedándose el último Feyera-
bend claramente con este último enfoque. De esa noción analógica 
de realidad, del rechazo al relativismo y del reconocimiento de que 
la ciencia puede estar (aunque no ella sola) en la verdad, podemos 
inferir que lo que Feyerabend quiere decir es que la verdad no debe 
ser impuesta por la fuerza. 

Una consecuencia no intentada de este planteo de Feyerabend 
es que la madurez de la que habla, como característica de la nueva 
ilustración, no debe verse como una virtud personal, sino como una 
madurez “política” por la cual se hayan extraído coherentemente 
(para evitar la dialéctica de la ilustración) las consecuencias de que 
una fe religiosa no deba ser impuesta por la fuerza. La consecuencia 
es que eso no es más que un caso particular de una proposición ge-
neral, a saber, que ninguna verdad debe ser impuesta por la fuer-
za90. Lo cual pone a Feyerabend en armonía –aunque él no lo haya 
pretendido- con la declaración de libertad religiosa del Concilio Va-
ticano II, según la cual el derecho a la libertad religiosa consiste en 
estar inmune de coacción en materia religiosa91, y no, de ningún 
modo, en la duda o incertidumbre sobre la verdad, o en el indiferen-

                                                 
86 Evidentemente hay párrafos en On Liberty  donde la incertidumbre es casi directa-
mente proporcional a la libertad de expresión. 
87 Sobre estos debates, ver Flew, A.: “Deconstructing Popper”, en Critical Review 
(1990), vo. 4, 1-2. 
88 Op.cit. 
89 “Karl Popper: antes y después de Kyoto”, en Arbor CLXII, 642 (Junio 1999), pp. 229-
243. 
90  La fuerza legítima utilizada en la legítima defensa no presupone de ningún modo el 
intento de convencer al otro de la verdad.... 
91  Ver declaración Dignitatis humanae del Concilio Vaticano II (ediciones diversas). 



Igualdad, libertad, intimidad 

 49

tismo religioso92. Esto es muy importante para entender al mismo 
Feyerabend, aunque resulte extraño. Su analogía entre el inquisidor 
y el experto contemporáneo comprende perfectamente que el inqui-
sidor (al cual considera más honesto93) pretendía proteger al creyen-
te de la pérdida de su salvación, de igual modo que el experto cien-
tífico actual pretende “proteger” contra la ignorancia y-o la pérdida 
de la salud física. Para ambos, el mensaje de Feyerabend es el mis-
mo: no la duda sobre la verdad, sino el deber de no imponer la ver-
dad por la fuerza; proteger, si, pero mediante el diálogo y no la 
coacción. Este paso, por otra parte, de la razón coercitiva a la razón 
dialógica es típico de la evolución posterior de la escuela de Frank-
furt (Habermas), el último Popper, llamado el “socratic Popper”94, y 
toda la filosofía del diálogo, con autores tan diversos como Gada-
mer95, por un lado, y Buber96 y Levinas97, por el otro. En todos ellos, 
sin embargo, el tema de la verdad como “realidad” parece ser una 
sombra escolástica que molesta (muy comprensible, por otra parte, 
por haberse “depositado” la noción clásica de verdad en la dicoto-
mía sujeto-objeto). En Feyerabend creemos que ese problema es 
sencillamente menor98.  

                                                 
92 Por eso, desde nuestra humilde epistemología preguntamos cuál es el problema de 
una declaración como la Dominus Iesus (Ver en L´Osservatore Romano, edición en 
lengua española, 8-9-2000), como si el diálogo con religiones no cristianas y-o la 
libertad religiosa tuvieran que basarse en algún tipo de duda sobre la propia identidad 
religiosa. 
93  Ver Adiós a la razón, op.cit., p. 89. 
94 Ver al respecto Boland, L.: “Scientific thinking withouth scientific method: two 
views of Popper”, en New Directions in Economic Methodology, Routledge, 1994. 
95 Ver su artículo “La incapacidad para el diálogo”, en Verdad y método II, Sígueme, 
Salamanca, 1992. 
96  Ver Yo y tú, Nueva visión, Buenos Aires, 1994. 
97  Ver La huella del otro, Taurus, México, 2000, y Ética e infinito, Visor, Madrid, 1991. 
98  Por supuesto, la verdad no debe ser impuesta por la fuerza, no sólo física, sino 
tampoco lingüística, tema que en la obra de Feyerabend no queda suficientemente 
distinguido, pero sí es un punto común de unión, poco explorado, entre autores como 
Popper, Habermas y Nozick, y que nosotros hemos conciliado con nuestra visión cris-
tiana del mundo en “Hacia una filosofía cristiana del diálogo” (Sapientia (2001), Vol. 
LVI, Fasc. 209, pp. 328-334). Esto es, el deber moral de no imponer la verdad por la 
fuerza conlleva la obligación de no engañar ni violentar al otro por medio del lengua-
je, pero el detalle importante aquí es que este aspecto no puede ser “judiciable”, 
esto es, queda ya fuera de lo que la ley humana positiva puede penar. Tiene razón 
Julio Cole, (conversación oral en Marzo de 2005) entonces, en que la propuesta de 
Feyerabend deja libertad a grupos que internamente lejos están de coincidir con su 
propuesta de diálogo, pero eso es parte del derecho a la intimidad que protege, no el 
contenido de lo que se dice o se piensa, sino la no coacción “física” de la conciencia 

 



Gabriel J. Zanotti 

 50 

De este modo queda también solucionada una eventual obje-
ción. Si Feyerabend se entiende mejor desde el espíritu de la decla-
ración de libertad religiosa del Vaticano II, y es esa declaración la 
que se objeta, desde documentos tales como Mirari vos, Quanta 
cura, Syllabus o Libertas99, entonces la conclusión sería que “ambos” 
(Feyerabend y declaración de libertad religiosa) están equivocados. 
Según esta objeción la ciencia debería estar unida al estado de igual 
modo que la religión al estado. Pero nosotros ya hemos opinado que 
entre esos documentos del siglo XIX y la declaración del Vaticano II 
no hay contradicción, sino evolución100. El Vaticano II afirma confor-
me a toda la tradición anterior que la fe no puede ser impuesta por 
la fuerza, y por ende toda persona debe estar inmune de coacción 
en materia religiosa en privado “y en público”. Ese agregado del 
Vaticano II (“y en público”) no hace más que concluir explícitamente 
algo que estaba implícito, a saber, la dimensión pública de la fe que 
se transmite transitivamente a la libertad religiosa. Y de igual modo 
que el Vaticano II afirma, coherentemente con lo anterior, que entre 
Iglesia y estado debe haber “independencia y cooperación”101, la 
misma fórmula puede usarse para estado y ciencia. Independencia, 
esto es, no imposición de un paradigma científico por la fuerza, y 
cooperación allí donde haya “materia mixta”. Si un gobierno consti-
tucional, limitado, en la tradición de una nación occidental que ten-
ga tradición científica, decidiera usar ciertas cuestiones científicas 
para custodiar los derechos de los ciudadanos, entonces ellos impli-
caría una “cooperación” que no violaría la independencia aludida (la 
“separación” a la que alude Feyerabend). Esto tiene mucho que ver, 
por otra parte, con el carácter no revolucionario de la propuesta de 
Feyerabend, tema que veremos después. 

 
 
 
 
 

                                                                                                         
del otro. Queda por supuesto el delicado tema de los menores, tanto en temas de 
salud y educación, pero esa cuestión tendrá un mínimo de abordaje cuanto toquemos 
la diferencia revolución y evolución en Feyerabend. 
99Ver Doctrina Pontificia, libro II, BAC, Madrid, 1958. 
100 Ver  “Reflexiones sobre la encíclica “Libertas” de Leon XIII”, en El Derecho, 11 de 
octubre de 1988. 
101 Ver Constitución pastoral Gaudium et Spes. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 51

4.2. La relación con las críticas de Hayek al “constructivismo” 
 

Para terminar de comprender lo que puede ser una “dialéctica del 
iluminismo” no neomarxista es importante relacionar lo dicho hasta 
el momento con la crítica de F. A. von Hayek al “constructivismo”. 
En otra oportunidad nos hemos explayado sobre esta cuestión más en 
detalle102, ahora sólo queremos mostrar la relación.  
La clave de la cuestión es la diferencia, básica en el pensamiento de 
Hayek, entre órdenes deliberados y órdenes espontáneos, diferencia 
que, sobre todo a partir del 36, atraviesa toda su obra103. Siguiendo 
la tradición de los escoceses por un lado (Hume, Smith, Ferguson104) 
y Menger por el otro105, Hayek afirma que las instituciones sociales 
más complejas como el mercado, el derecho consuetudinario, la 
limitación al poder y hasta el mismo lenguaje no son fruto del “de-
signio” humano (palabras de Ferguson) sino de las consecuencias no 
intentadas de la interacción humana en condiciones de conocimiento 
disperso. No podemos ponernos ahora a comentar los importantes 
interrogantes que todo esto plantea (Hayek es hoy en día todo un 
programa de investigación106) pero sí destacar lo importante para 
nuestra tesis. Hay en esto dos consecuencias importantes, una polí-
tica y otra epistemológica, aunque obviamente relacionadas. La 

                                                 
102 En nuestro libro Introducción filosófica a Hayek, Universidad Francisco Marroquín, 
Unión Editorial, Guatemala/Madrid, 2003. 
103 De Hayek, ver: Derecho, Legislación y Libertad (1973,76,76), Unión Editorial, Ma-
drid, Libros I, II, III, 1978, 79, 82; Los fundamentos de la Libertad, Unión Editorial, 
Madrid, 1975; Hayek on Hayek, Routledge, 1994; The Counter-Revolution of Science, 
Liberty Press, 1979; Individualism and Economic Order, University of Chicaco Press, 
1948, Midway Reprint 1980; Desnacionalización de la moneda; Fundación Bolsa de 
Comercio de Buenos Aires, Buenos Aires, 1980; Camino de Servidumbre, Alianza, 
1976; The Sensory Order, University of Chicago Press, 1976; La Fatal Arrogancia, 
Unión Editorial, Madrid, 1990; Nuevos Estudios, Eudeba, Buenos Aires, 1981; Studies in 
Philosophy, Politics, and Economics, University of Chicago Press, 1967. Sobre Hayek, 
ver: Gray, J.: “Hayek y el renacimiento del liberalismo clásico”, en Libertas (1984), 1; 
Shearmur, J.: Hayek and After, Routledge, 1996; Cubeddu, R.: The Philosophy of the 
Austrian School, Routledge, 1993; Ebenstein, A.: Friedrich Hayek, A Biography, Pal-
grave, New York, 2001; Ebenstein, A.: Hayek´s Journey, Palgrave, New Your, 2003; 
Caldwell, B.: Hayek´s Challenge, University of Chicago Press, 2004. 
104  Sobre estos autores, ver Gallo, E.: “La tradición del orden social espontáneo: 
Adam Ferguson, David Hume y Adam Smith”, en Libertas (1987), Nro. 6, y, del mismo 
autor, “La ilustración escocesa”, en Estudios Públicos (1988), 30. 
105 De Menger, ver Principios de economía política (Unión Editorial, Madrid, 1983) y 
Investigations Into The Method of The Social Sciences, Libertarian Press, 1996. 
106 Ver al respecto Shearmur y Caldwell, op.cit. 



Gabriel J. Zanotti 

 52 

política es que Hayek rechaza, coherentemente, toda la corriente 
que él llama (tal vez con un término muy discutible) “liberalismo 
francés” unido irremisiblemente al iluminismo racionalista de la 
enciclopedia y a la Revolución Francesa, como el intento de que la 
sociedad humana sea fruto de una “construcción” planificada. De 
allí sus críticas al “constructivismo”107. La coincidencia con lo que la 
escuela de Frankfurt llama razón instrumental parece relativamente 
evidente, con gran diferencia (a favor de Hayek, en mi opinión) de 
que los neomarxistas no advierten que su fuente teorética (Marx) es 
tan dependiente de la razón instrumental como todo aquello que 
bajo esa noción critican.  
La consecuencia epistemológica (a la que Hayek dedica todo su pro-
yecto de análisis del “abuso de la razón”108) es la crítica hayekiana a 
las ciencias sociales concebidas como “políticas” que deben racio-
nalmente planificar resultados109. En Hayek, las ciencias sociales son 
hipótesis sobre órdenes espontáneos, con capacidad predictiva muy 
limitada, cosa que no encaja en la mentalidad del planificador, ya 
sea Castro o el Banco Mundial, que más que contemplar, tiene que 
transformar, construir, planear, evaluar, medir. 
¿Qué es lo “tan” interesante de esto para nosotros? La coincidencia, 
poco advertida, con la evolución posterior de la escuela de Frank-
furt, sobre todo en el ya citado Habermas, a quien preocupa enor-
memente la “racionalización del mundo de vida”110. Las burocracias 
occidentales capitalistas, por el efecto de la razón instrumental de 
este último, habrían invadido todos los espacios del “mundo de la 
vida” donde la intimidad (hay aquí una evidente influencia de H. 
Arendt111) se habría perdido, sumergida bajo el “control” del “siste-
ma”, férreamente controlado por “expertos”112 que se alejan cada 
vez más del ciudadano común. 
Bajo la mirada de Hayek-Feyerabend, hay un resultado parecido (no 
igual) y con un análisis de las causas muy diferente. Es verdad que 
las naciones occidentales más desarrolladas, los organismos interna-
cionales y diversos intentos de imitación, han caído en una planifica-

                                                 
107 Ver “Los errores del constructivismo”, en Nuevos Estudios, op.cit. 
108 Ver al respecto Caldwell, op.cit. 
109 Ver al respecto Martínez, David: “F. A. Hayek, su visión de la ciencia política: 
derrumbar a la política de su pedestal”, en Laissez Faire (2002), 16-17. 
110 Ver Elizalde, L., op.cit. 
111 Ver su libro La condición humana, Paidós, Barcelona, 1993. 
112 Ver Elizalde, L., op.cit., caps. IV y V. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 53

ción de cada detalle de la vida humana que, volvemos a decir, cons-
tituyen ya el cumplimiento de las profecías orwelianas. Salud, edu-
cación, seguridad social, matrimonio, con todos los espacios de vida 
íntima que ello implica, ya perdidos, han sido absorbidos por planes, 
por políticas, por las decisiones de un gobierno central donde los 
“expertos” deciden y gobiernan. Diversos sectores debaten sobre el 
contenido de lo que debe ser planificado, pero no sobre la planifica-
ción en sí. Pero esta situación, donde la política ha sido puesta en el 
pedestal de lo humano113 (una vuelta, tal vez, a una polis griega 
donde la política era la actividad más alta) lejos está de ser el fruto, 
como supone Habermas, del capitalismo entendido desde categorías 
marxistas. Es el fruto, en cambio, de la mentalidad planificadora 
que abarca a algunos teóricos de la revolución francesa, a los socia-
lismos no soviéticos, a la democracia ilimitada, al crecimiento de las 
atribuciones de los gobiernos centrales occidentales, al New Deal 
norteamericano, a la Unión Europea, al Banco Mundial, Naciones 
Unidas, Fondo Monetario, etc., etc., etc. La Unión Soviética, el Na-
zismo y el Fascismo mussoliniano fueron parte de todo ello, pero 
también es parte de todo ello la teoría marxista de la plus-valía, que 
siempre implica, para sus partidarios, la paradoja de tener que recu-
rrir a la fuerza y la coacción para rechazar la coacción de la raciona-
lidad instrumental. La concentración del poder en una burocracia 
central fue la denuncia permanente de Hayek en toda su filosofía 
política114, y su tan mal entendida defensa de los derechos individua-
les implica, para mí, la defensa de la vida íntima, de relaciones en-
tre personas que no pasen por el ala de la política y las decisiones de 
los burócratas, burócratas que en Feyerabend se convierten en esa 
pléyade de expertos que constituyen los modernos  inquisidores de 
la antigua ilustración. Se ha dado, sí, una racionalización del mundo 
de la vida, una pérdida de la intimidad en manos de la burocracia 
estatal, pero esa racionalización no es la “lógica capitalista”, sino el 
constructivismo de suponer que la sociedad es un orden deliberado. 
La superación de esa racionalización no pasa por paradójicas planifi-
caciones neomarxistas que intenten contrarrestarla (cosa que se 
podría llamar “la dialéctica de la dialéctica frankfurtiana del ilumi-
nismo”) sino por la recuperación de las libertades individuales en-
tendidas como la recuperación de la intimidad personal, recupera-

                                                 
113 Ver Martínez, David, op.cit. 
114  Sobre todo en Derecho, Legislación y Libertad, op.cit. 



Gabriel J. Zanotti 

 54 

ción que conlleva un riesgo que nuestros contemporáneos no quieren 
correr: equivocarse, sin que la diosa ciencia venga a protegernos, 
por medio de los nuevos reyes filósofos contemporáneos. 

 
4.3. Modernidad e iluminismo, otra vez 

 
Hasta ahora hemos hablado del “iluminismo”, y nada más, pero 

no quisiéramos dar la impresión de que lo asociamos como tal con la 
modernidad, de modo que la dialéctica del iluminismo de Feyera-
bend quede como un ataque más al tan maltrecho concepto de mo-
dernidad. La distinción entre modernidad e iluminismo, como dos 
procesos culturales distintos, es clara en la obra de M. F. Sciacca, 
quien distingue claramente un renacimiento y humanismos “cristia-
nos” en oposición a elementos “pre” iluministas que se daban ya en 
los siglos XIV, XV y XVI115. Pero el autor que clara y distintamente 
distingue ambos procesos es F. Leocata, en todos sus libros y ensa-
yos116. La importancia de todo esto para nuestro ensayo es que, in-
cluso en nuestros términos, la modernidad es algo culturalmente 
positivo, incluida la ciencia “moderna”117. Esto es, debemos distin-

                                                 
115 Ver su Historia de la filosofía, Luis Miracle Ed., Barcelona, 1954, y “Galileo, filóso-
fo”, en Estudios sobre filosofía moderna, Luis Miracle ed., Barcelona, 1966. 
116 De Leocata, ver: Del iluminismo a nuestros días, Ediciones Don Bosco, Buenos Aires, 
1979; Las ideas filosóficas en Argentina, II, Centro Salesiano de Estudios, Buenos Aires, 
1993; La vida humana como experiencia del valor, un diálogo con Louis Lavelle, Centro 
Salesiano de Estudios, Buenos Aires, 1991; Persona, Lenguaje, Realidad, Educa, Buenos 
Aires, 2003; El problema moral en el siglo de las Luces, El itinerario filosófico de 
G.S.Gerdil, Educa, Buenos Aires, 1995; Los caminos de la filosofía en la Argentina, 
Centro de Estudios Salesiano de Buenos Aires, Buenos Aires, 2004; “Sciacca, pensador 
de un tiempo indigente”, Estrato de Michele Federico Sciacca e la filosofía Oggi, Atti 
del Congreso Internazionale, Roma, 5-8 aprile 1995; “Idealismo y personalismo en 
Husserl”, Sapientia, (2000) Vol LV, fasc. 207; “El hombre en Husserl”, Sapientia (1987), 
Vol. XLII; “Pasión e instinto en B. Pascal”, Sapientia (1984), Vol. XXXIX; “Modernidad e 
Ilustración en Jurgen Habermas”, en Sapientia (2002), Vol. LVII. Para Leocata, lo que 
caracteriza al iluminismo es su “voluntad de inmanencia” y un postivismo cerrado al 
horizonte metafísico. Por eso nosotros siempre hemos pensado que la modernidad, 
pensada “in abstracto” fue un intento de maduración de tres elementos que ya se 
encontraban implícitas en el medioevo: distinción entre autoridad civil e Iglesia; noción 
de derechos personales, y una mayor distinción de campos entre la fe, la filosofía y las 
ciencias positivas (lo hemos sistematizado en nuestro ensayo “Modernidad e iluminis-
mo”, Libertas (1989), 11). La ciencia que emerge con Copérnico, Galileo, Kepler, 
Newton, no tiene nada que ver con el positivismo, con la razón instrumental, ni con la 
ciencia impuesta por la fuerza denunciada en este ensayo. 
117 Nos referimos a la ciencia desde Copérnico para adelante. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 55

guir al contenido de la ciencia moderna (y su evolución contemporá-
nea) de la actitud positivista y constructivista denunciadas en este 
ensayo. Como vimos, la crítica de Feyerabend no es un rechazo a los 
contenidos de la ciencia occidental (...”Un instrumento esencial 
para conseguir esta madurez fue un mayor conocimiento del hombre 
y del mundo”...) sino el monopolio cultural de esos contenidos tra-
ducido a una imposición forzada de los mismos. Por eso el título de 
su ensayo (y habíamos prometido esta reinterpretación): “Adiós a la 
razón”: no es adiós a la razón como tal, sino a una razón impuesta 
por la fuerza.  

Ser partidario de las críticas de Feyerabend a una ilustración 
que no advirtió en su seno esa “nueva especie de inmadurez” no es 
por eso ser “antimoderno”; no es poner en un mismo plano (como 
hacen algunos) al contenido de la ciencia que va de Copérnico a 
Einstein junto con la razón instrumental, el iluminismo, el positivis-
mo, la voluntad de dominio, el olvido del ser, etc. Es pasar, senci-
llamente, de la razón positivista a la razón dialógica, que incorpora 
en su seno la comprensión, la comunicación y la convivencia pacífica 
con todo aquello que no es esa ciencia. Por supuesto, históricamen-
te, modernidad e iluminismo, en todos los planos, se mezclaron, e 
incluso no habría que preguntarse si la modernidad “conceptual” 
que nosotros distinguimos del iluminismo no ha quedado cultural-
mente fagocitada por este último, incluso y tal vez sobre todo en sus 
aspectos políticos. Por eso dice F. Leocata: “...Podría así decirse 
que el humanismo moderno es un ideal  que nuestra cultura no ha 
todavía alcanzado debido a una pseudoasimilación iluminista”118. 
Esto es importante, porque encaja en la noción de nueva ilustración. 
La “nueva” ilustración es ya modernidad más que ilustración, en la 
medida que incorpora una razón dialógica que se aleja del ideal 
positivista de una ciencia “gobernante”. De ese modo podría decirse 
que sí, que efectivamente la modernidad, en la ciencia, es un ideal 
no alcanzado, y que tal vez pudiera darse en un futuro cuando la 
razón occidental, en todo los ámbitos, pero sobre todo en el cientí-
fico, incorpore el diálogo, la distinción de estado y ciencia y la con-
siguiente convivencia pacífica con otras formas de concebir la racio-
nalidad, o (que no es lo mismo) con formas de vida que juzguemos 
equivocadas pero que tienen su derecho a no ser coaccionadas por el 
derecho a la intimidad personal. 

                                                 
118  En Del iluminismo a nuestros días, op.cit, p. 434. 



Gabriel J. Zanotti 

 56 

4.4. ¿Feyerabend el revolucionario? 
 

Una última duda que debemos despejar es la siguiente. La nueva 
ilustración, que se concreta en la separación entre estado y cien-
cia.... ¿Es un plan de gobierno? ¿Es una nueva revolución social?  

Por un lado, como todo proyecto emancipatorio, lo es. Su pro-
puesta supone una crítica a nuestras creencias culturales más pro-
fundas y un cambio de 180 grados en nuestro modo de concebir a 
Occidente. Feyerabend “revoluciona”, pone “para abajo” lo que 
nuestra cultura considera en el pináculo de la verdad y el poder (la 
ciencia). Desde ese punto de vista, sí. 

Pero no hay en los escritos de Feyerabend nada que indique una 
propuesta social revolucionaria, con o sin violencia, planificada, 
contradiciendo así esa razón “evolutiva” que propone Hayek. Ello es 
coherente: la razón dialógica nunca es violenta, no sólo físicamente, 
sino tampoco lingüísticamente o socialmente. En palabras de Feye-
rabend: “...La separación del Estado y de la ciencia (racionalismo) –
parte esencial de esta separación genérica entre el estado y las tra-
diciones- no puede ni debe introducirse por medio de un único acto 
político: son muchos los que aún no han alcanzado la madurez nece-
saria para vivir en una sociedad libre (esto se aplica sobre todo a los 
científicos y otros racionalistas). Los miembros de una sociedad libre 
deben tomar decisiones sobre cuestiones de carácter básico, deben 
saber cómo reunir la información necesaria, deben comprender los 
objetivos de tradiciones distintas de la suya y el papel que desem-
peñan en la vida de sus miembros. La madurez a la que me estoy 
refiriendo no es una virtud intelectual, sino una sensibilidad que 
únicamente puede adquirirse por medio de asiduos contactos con 
puntos de vista diferentes. No puede ser enseñada en las escuelas y 
es inútil esperar que los “estudios sociales” creen la sabiduría que 
necesitamos. Pero puede adquirirse a través de la participación en 
las iniciativas ciudadanas. Por esa razón, el lento progreso y la lenta 
erosión de la autoridad de la ciencia y de otras instituciones igual-
mente pujantes que se producen como resultado de estas iniciativas 
son preferibles a medidas más radicales: las iniciativas ciudadanas 
son la mejor y la única escuela que por ahora tienen los ciudadanos 
libres”119. No leemos este párrafo como el de un soberbio que dice 
“ustedes no están maduros para lo que yo propongo”: debe tenerse 

                                                 
119 En La ciencia en una sociedad libre, op. cit., p. 124 



Igualdad, libertad, intimidad 

 57

en cuenta que este párrafo es tres años posterior a su libro del 75 y 
conserva gran parte de las ironías de esa época; en este caso, se 
está dirigiendo a los científicos. Sin embargo hay una sana concep-
ción de lo que el contexto de interpretación de una sociedad (con-
texto pragmático) puede decodificar lo que nuestras propuestas 
puedan “significar” a nivel sintáctico y semántico. Es ese tipo de 
comprensión la que debe “madurar”, lentamente y sin enseñanzas 
racionalistas, como está claro en el final del párrafo. Esta actitud 
permite, a su vez, buscar sin ansiedades la solución de problemas 
complejos, como qué hacemos con los menores o los límites de la 
convivencia inter-cultural, que dependen de cada circunstancias 
histórica concreta120. Se puede proponer un set de instituciones más 
liberales121 pero ninguna de ellas implicará el final de la historia ni la 
aplicación “definitiva” de las ideas liberales de Feyerabend. En ese 
sentido, propuestas que permitan una mayor libertad de enseñanza, 
o respeten la objeción de conciencia en ámbitos cada vez más ex-
tensos, van en la línea de lo que Feyerabend piensa sin necesidad de 
“planificar” una revolución que incurriría en las aporías y en las dia-
lécticas de toda razón instrumental122. 
 

5. Conclusión 
 
Nadie sabe el curso de la historia. Hemos sido expulsados del 

paraíso y “...Dios creó al hombre en un principio y lo dejó al albe-
drío de su propio consejo. Y nuevamente: ante el hombre, la vida y 
la muerte, el bien y el mal, lo que a él le agradare, eso se le dará”, 
cita Santo Tomás de Aquino, y no de casualidad, cuando está tratan-

                                                 
120 “...A la tercera, que no todos los principios comunes de la ley natural pueden 
aplicarse de igual manera a todos los hombres, por la gran variedad de circunstancias. 
Y de ahí provienen las diversas leyes positivas según los diversos pueblos”: Santo 
Tomás de Aquino, Suma Teológica, I-II, Q. 95, a. 2 ad 3 (Porrúa, México, 1975). 
121  Lo hace Hayek en el libro III de Derecho, Legislación y Libertad, op. cit. 
122 En este sentido, y dentro de esta perspectiva evolucionista, pueden ser incorpora-
das las preocupaciones de aquellos que vean en este planteo una perspectiva dema-
siado anarquista que rozara ese espíritu revolucionario que estamos rechazando. 
Ricardo Crespo me ha comentado que es necesario un ethos común para que una 
convivencia funcione, que pondría un límite a una convivencia de culturas tan amplia 
como la que aquí propongo. No lo niego en absoluto, simplemente, en esta situación 
histórica me preocupa el énfasis que debemos hacer en el deber del diálogo entre 
diferentes, presuponiendo acuerdos institucionales mínimos, desde luego, como 
condición necesaria, aunque no suficiente, para que puedan entenderse. 



Gabriel J. Zanotti 

 58 

do del tema del libre albedrío y la Providencia123. Tal vez nunca se 
logre nada de lo que Feyerabend sueña; tal vez la ciudad del hom-
bre, después del pecado original, sea siempre una selva hobbesia-
na... O tal vez no. No sabemos, sencillamente nadie lo sabe. Lo que 
sí sabemos es que no disfrazaremos el canto de las sirenas emanci-
patorias: que la palabra del filósofo no sea nunca un entretenimien-
to estético, sino agudo aguijón de nuestras creencias culturales: 
“...Si el discurso de hoy debe dirigirse a alguien, no es a las denomi-
nadas masas ni al individuo, que es impotente, sino más bien a un 
testigo imaginario, a quien se lo dejamos en herencia para que no 
perezca enteramente con nosotros”124. 

                                                 
123  En su Suma Contra Gentiles, libro III, cap. 73 (BAC, Madrid, 1967). 
124 Horkheimer y Adorno, La dialéctica de la Ilustración, op.cit., p. 301. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 59

III. HACIA UN LIBERALISMO CLÁSICO COMO LA DEFENSA DE LA 
INTIMIDAD PERSONAL⊗. 

 
1. Introducción y planteo del problema 

 
El presente artículo intenta presentar una tesis superadora de 

dos modos distintos de plantear la libertad individual, dentro de un 
paradigma que, de modo muy discutible, se podría llamar “la tradi-
ción liberal-clásica/libertaria”. 

La clasificación que haremos ahora no pretende ser una más de-
ntro de las ya tradicionales clasificaciones de corrientes de filosofía 
del derecho o de filosofía política. Nuestra intención es más bien 
describir modos de justificación de las libertades individuales que 
constituyen el núcleo central de la tradición liberal aludida. Para 
ello recurriremos al método del “autor-modelo”, método que ya 
hemos utilizado en otra oportunidad125. Este método consiste en 
efectuar una descripción simplificadora de la posición de un autor, 
con el riesgo de borrar parte de la riqueza y sutileza de su pensa-
miento pero con la ventaja de convertir esta posición en un modelo 
abstracto donde, con matices, puedan entrar otros autores y co-
rrientes de pensamiento. 

La primera posición corresponde a lo que podríamos llamar “el 
modelo Mill-Hayek”. En esta tradición, la libertad individual, conce-
bida globalmente como el derecho a no ser coaccionado por terceros 
en los propios proyectos de vida, depende fundamentalmente de 
cierto nivel de incertidumbre en nuestro conocimiento. La preten-
sión de conocer con toda certeza la verdad llevaría a la coacción 
sobre el otro, mientras que el reconocimiento de nuestros límites de 
conocimiento nos abre a la tolerancia y al diálogo. Mill es un clásico 

                                                 
⊗ “Hacia un liberalismo clásico como la defensa de la intimidad personal”, en Doxa 
Comunicación (2006), 4, pp. 233-253. Este ensayo fue escrito en el primer semestre 
de 2005. Agradezco los comentarios de recibidos antes y durante la reunión del De-
partamento de Investigaciones de Eseade, el 10 de Agosto del presente año, donde 
aportaron sus críticas y comentarios Martín Krause, Eduardo Stourder, Eliana Santana-
toglia, Cecilia G. de Vázquez Ger,, Constanza Mazzina, Adrián Ravier, Ricardo Lopez 
Gottig y Santiago Legarre. Comentarios adicionales me ha hecho Juan Francisco Ra-
mos Mejía, Mario Silar, y Roberto Bosca. Como es de rigor, los errores son sólo míos. 
125 En “Igualdad y desigualdad según desiguales paradigmas”, en Empresa y Humanis-
mo (2004), Vol. VII Nro. 2, pp. 259-254. 
 



Gabriel J. Zanotti 

 60 

al respecto126, pero autores como Popper127, Mises128 y Hayek129 han 
sido interpretados de este modo130, con toda la influencia que han 
tenido en la tradición liberal clásica en el siglo XX. El último Ralws, 
con su desarrollo de los elementos de un pacto político, no metafísi-
co131, participa también en la misma tradición, si bien netamente 
separada de la misma por el tema del derecho de propiedad y redis-
tribución de ingresos, donde había puesto su insistencia el primer 
Ralws132.  

A su vez, en esta tradición, la libertad individual es vista funda-
mentalmente como negativa, como derecho a la ausencia de coac-
ción, incorporando además el “harm principle” de Mill: uno es libre de 
hacer todo aquello que no afecte derechos de terceros. Siguiendo la 
línea de Hume, la moral es concebida sobre todo como una cuestión 
social, dejando las concepciones éticas “individuales” (precisamente, 
toda decisión que no afecte derechos de terceros) como creencias 
metafísicas privadas (“metafísica” como esta tradición, siguiendo a 
Kant, lo entiende) que no son socialmente relevantes.  

La segunda concepción de libertad individual podría ser denomi-
nada “libertaria-Rothbard”133. En esta posición, la cuestión no pasa 
tanto por la limitación del conocimiento humano y menos aún por la 
no relevancia social de una moral individual. Al contrario, el axioma 
fundamental de sistema (es un modo de pensar deductivo, a priori, 
no histórico) es la posesión  que la persona tiene de sí misma, esto 
es, una propiedad privada absoluta que la persona tiene de sí misma 
y por ende de todos los frutos de su acción libre y voluntaria. La 
moral objetiva pasa por respetar este axioma y sus consecuencias, 
una de las cuales sería el principio de no agresión, esto es, nadie 

                                                 
126  Nos referimos al clásico On Liberty, en Polanco, Moris: 100 Books Of Philosophy, 
CD, Guatemala, 2001. 
127  Ver sobre todo Open Society and its Enemies, Princeton University Press, 1971. 
128  Ver sobre todo Liberalismo (Unión Editorial, Madrid, 1977) y Teoría e Historia 
(Unión Editorial, Madrid, 2003). 
129  Ver sobre todo Los Fundamentos de la Libertad (Unión Editorial, Madrid, 1975). 
130 Decimos “han sido interpretados” porque en el caso de Popper tenemos nuestras 
razones para pensar que no es así; al respecto, ver nuestro ensayo “Karl Popper: 
antes y después de Kyoto”, en Arbor (1999), Nro. 642. pp. 229-243. 
131 Me refiero a los libros Political Liberalism (1993), Columbia University Press, y The 
Law of Poeples (1999) Harvard University Press. 
132 Nos referimos al clásico A Theory of Justice; (1971) Harvard University Press. 
133 De Rothbard, ver For a New Liberty (1985), Fox & Wilkes; y The Ethics of Liberty 
(1998), New York University Press. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 61

tiene el derecho de iniciar la violencia contra un tercero, y tiene 
consiguientemente el derecho de legitima defensa contra una agre-
sión tal. Por eso Rothbard reconoce a Locke como un antecedente 
evolutivo de su propia posición, le perdona relativamente su “confu-
sión” respecto a ciertas cuestiones del derecho de propiedad, pero 
se distancia claramente de Nozick en la aceptación que este último 
tiene del estado mínimo: en este esquema, un gobierno liberal clási-
co al estilo mínimo, que cobrara impuestos compulsivamente, es 
indebido precisamente porque viola el principio de no agresión, y las 
argumentaciones de Nozick tipo mano invisible  para justificar un 
gobierno así no convencen a Rothbard de ningún modo. No es objeti-
vo de este artículo introducirnos ahora en el debate. 

A su vez, entran en este esquema las argumentaciones de dere-
cho natural, pero concebidas fundamentalmente como el derecho 
natural absoluto de propiedad como lo hemos descripto, con un es-
quema axiomático donde ese derecho es el axioma del sistema, sin 
ninguna necesidad de argumentación adicional en la teología o en la 
historia. Colocar a Santo Tomás de Aquino en esta tradición, como 
hace Rothbard, es en nuestra opinión erróneo, pero tampoco corres-
ponde ahora introducirnos en este tema134. 

Ambas posiciones, a pesar de sus profundas diferencias, tienen 
un punto teorético (no me refiero a un resultado práctico) en co-
mún, que ha influido mucho el modo habitual de argumentar en lo 
que podríamos denominar los “ambientes” liberales y libertarios. La 
libertad personal es concebida moralmente como el derecho a hacer 
todo aquello que no perjudique derechos de terceros. O sea que, por 
un lado, la libertad personal no tendría límites morales mientras no 
afecte a terceros; a su vez, el único deber moral para con otras per-
sonas es no iniciar coacción sobre ellas. Esto es, el famoso principio 
de que la libertad personal termina donde comienzan los derechos 
de terceros, o que todo lo que no está prohibido (prohibición que se 
justifica tanto en el principio de no agresión rothbariano como del 

                                                 
134 En otras oportunidades hemos expresado nuestras propias opiniones respecto del 
fundamento de los derechos individuales; ver al respecto El humanismo del futuro 
(1989) Editorial de Belgrano, Buenos Aires. También, en otras oportunidades, hemos 
hecho una intentio lectoris de la primer posición (en cuanto a Hayek y la escuela 
escocesa) donde ésta no es incompatible con la noción de ley natural en Santo Tomás; 
ver al respecto “La ley natural, la cooperación social y el orden espontáneo”, en 
Revista de la Facultad de Derecho, Universidad Francisco Marroquín (2001), nro. 19, 
pp. 117-122. 



Gabriel J. Zanotti 

 62 

harm principle milliano) está permitido tiene a verse no sólo como 
un principio jurídico-positivo sino como un principio moral. Un resul-
tado adicional de esto es que sería vista como peligrosa para la li-
bertad individual y para el paradigma liberal/libertario cualquier 
posición filosófico-moral que establezca estas tres cuestiones: a) hay 
deberes morales personales que van más allá del sólo no agredir al 
otro; b) puede conocerse con certeza la verdad, sobre el punto a y 
sobre diversos temas metafísicos; c) para con el otro no sólo hay un 
deber moral de no agresión, sino sobre todo de cuidado, de preocu-
pación, de diálogo, de ayuda, de amistad (amor benevolentiae), en 
última instancia, definido como querer el bien del otro. 

La tradición liberal/libertaria, en última instancia, en su lucha 
contra diversos y terribles autoritarismos y totalitarismos del s. XX, 
ha establecido para con el famoso “otro”, tan caro a contemporá-
neas filosofías del diálogo135, una relación de indiferencia más que 
de cuidado. Mientras que el otro no moleste, no hay problema. “Es 
su vida”. No decimos que esta tradición ignore o niegue la importan-
cia de las relaciones familiares o amistosas intersubjetivas en pe-
queños grupos, y menos aún negamos que si las relaciones sociales 
humanas, tan laceradas por la violencia política, fueran al menos 
así, el mundo sería ya muy diferente al actual infierno en el que lo 
ha convertido la violencia antiliberal. Tampoco negamos, es más, 
hemos adherido136 a la tesis Hayek cuando afirma que el eje central 
del problema social es el paso de pequeñas sociedades (“tribales”) a 
la convivencia de millones y millones de personas bajo un marco de 
conocimiento disperso, convivencia que no puede basarse jurídica-
mente en los sentimientos de amistad que se dan en los pequeños 
grupos. Tampoco negamos, es más, hemos afirmado, que el eje cen-
tral del problema político concreto consiste en la convivencia de los 
diferentes137, para lo cual la tolerancia mutua de los que Rawls lla-
ma doctrinas “comprensivas”138 es esencial.  Lo que decimos es que 
es teoréticamente erróneo que la base del sistema liberal/libertario 
sea esa indiferencia hacia el otro, independientemente de que, 
además, esa “base” (núcleo central) sea una de las causas por las 
cuales el “discurso” liberal clásico penetra poco en una opinión pú-

                                                 
135 Nos referimos a Buber y Lévinas. 
136 Ver nuestra Introducción filosófica a Hayek (2003), Universidad Francisco Marro-
quín/Unión Editorial, Guatemala/Madrid. 
137 En nuestra introducción a Mises, L. von, Teoría e Historia, op.cit. 
138 Ver Political Liberalism, op.cit. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 63

blica sanamente inclinada, a nuestro juicio, a la relación solidaria 
con el otro, al menos en el discurso. Pero si consideramos errónea a 
dicha posición, no por ello se desprende (y aquí está la clave de nues-
tro ensayo) que la tradición liberal/libertaria, desde un punto de vista 
político y jurídico-positivo, será errónea. Pero no sólo intentaremos 
demostrar que una ética de “cuidado por el otro” es “no contradicto-
ria” con el liberalismo clásico, sino que es su mejor fundamento mo-
ral. Hecha esta audaz afirmación, pasemos a demostrarla. 
 

2. Derecho natural, propiedad de sí mismo y Dios 
 

Desde una perspectiva tomista del derecho natural139, el tema 
de la propiedad de sí mismo debe plantearse con sumo cuidado. Es 
verdad que es posible en Santo Tomás un tratamiento de la ley natu-
ral haciendo una especie de “epojé”, desde un punto de vista meto-
dológico, de Dios como causa primera. Esto es, desde Santo Tomás 
podría decirse que “la naturaleza humana” (él nunca lo dijo de ese 
modo) es el fundamento de tal o cual precepto moral, pero sería 
incompleto. Las causas “segundas” tienen autonomía porque son 
causas eficientes principales en su propio ámbito140, pero ello no 
implica dejar de lado a Dios desde un punto de vista de la argumen-
tación racional, porque el creador y sostenedor en el ser de esas 
causas segundas eficientes es Dios, Dios que él considera posible de 
un tratamiento racional, tesis que yo he seguido defendiendo “a 
pesar de” las importantes advertencias kantianas141. Por ello no de-
bemos tener ninguna sorpresa cuando su noción de ley natural apa-
rece como “participación de la criatura racional en la ley eterna”142, 
haciendo referencia, con ley eterna, a Dios mismo. O sea que en 
Santo Tomás, el fundamento último de que haya ley natural es que 
Dios es la causa primera de todas las causas segundas. 

Por consiguiente, desde una perspectiva tomista del derecho na-
tural, no podría afirmarse que todo ser humano sea dueño absoluto de 
sí mismo, sencillamente porque no es creador de sí mismo. Dios da el 
ser a todo lo creado, y Dios lo quita. O sea que no podemos reclamar 
propiedad de aquello que radicalmente no viene de nosotros mismos, 

                                                 
139 Por “tomista” entendemos “filosofía de Santo Tomás” y no tal o cual escuela to-
mista. 
140 ST, I, Q. 2, a. 3 ad 1. 
141 En nuestra Filosofía para filósofos (2003) Unión Editorial, Madrid, cap. 9. 
142 I-II, Q. 91, a. 2c. 



Gabriel J. Zanotti 

 64 

y, por el mismo motivo, Dios es nuestro dueño. Todo esto, que Santo 
Tomás puede demostrar en una razón en diálogo con la fe143, muestra 
la coherencia racional de las diversas religiones que llaman a Dios “el 
Señor”: él tiene el dominio. Esta conclusión, que rasgará las vestidu-
ras de algunos esquemas libertarios, la decimos precisamente porque 
es esencial para la tesis anunciada en el punto uno. 
 

3. Inteligencia, voluntad, verdad 
 
A su vez, esta ética y esta filosofía del derecho tiene una antro-

pología filosófica implicada en la definición “participación de la 
creatura racional en la ley eterna”. Después de Kant hay que expli-
car nuevamente qué significa en Santo Tomás “racional”. 

Inteligencia significa una capacidad de contemplar limitadamen-
te la naturaleza de la realidad144, que incluye, desde luego, la con-
ciencia de sí mismo145, pero no como primer principio ni punto de 
partida de la filosofía. Una función de la inteligencia, concebida así 
como “intelligere” es la “ratio”, como capacidad de razonamien-
to146. O sea que la inteligencia no es ante todo el razonamiento sino 
la capacidad de contemplación teorética de lo real, que incluye el 
razonamiento pero que no se reduce a él. Esta noción de inteligencia 
como contemplación fue rescatada luego por E. Husserl147 y consti-
tuye uno de los puntos básicos de encuentro entre la fenomenología 
y la tradición clásica148. 

                                                 
143 Sobre el tema diálogo razón/fe, ver Sciacca, M.F.: Historia de la filosofía (1954), 
Luis Miracle, Barcelona, y la enc. Fides et ratio de Juan Pablo II. 
144 Ver al respecto Ferro, L.S., o.p., La sabiduría filosófica siguiendo las huellas de 
Santo Tomás, primera parte (2004) UNSTA, Tucumán, Tema II. Esta capacidad con-
templativa tiene para nosotros un aspecto, que llamamos “intuición conjetural” muy 
importante para el diálogo con el contexto de descubrimiento en las ciencias natura-
les; hemos expuesto este tema en Popper, búsqueda con esperanza, Editorial de 
Belgrano, Buenos Aires, 1993. 
145 ST, I, Q, 87 a 1c. 
146 ST, I, Q, 59, a. 1 ad 1. 
147 Toda la obra de Husserl está atravesada por una noción de inteligencia como teo-
ría, contemplación, “ver” intelectual. Pero un lugar muy destacado ocupa la crítica al 
positivismo, que desde dicha noción de teoría, realiza en The Crisis of European 
Sciences and Trascendental Phenomenology, Northwesten University Press, 1970. 
148 Ver al respecto Stein, E.: “La fenomenología de Husserl y la filosofía de Santo 
Tomás de Aquino”, en La pasión por la verdad, Bonum, Buenos Aires, 1994, Introduc-
ción, traducción y notas del Dr. Andrés Bejas. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 65

De la capacidad de contemplación de lo real, aunque limitada, 
surge el libre albedrío como libre juicio de la razón149, o como elec-
ción de bienes limitados150. Este no es un tema menor, si luego se 
afirma que “el individuo” es sujeto de libertades individuales. Tam-
poco es un tema menor cuando se quiere hacer una epistemología de 
las ciencias sociales no positivista, basada en una noción intencional 
de acción humana151. En gran parte de los autores anteriormente 
citados (no por supuesto en neoaristotéticos como Rothbard) la li-
bertad individuales es afirmada por elementos que nosotros no sólo 
no hemos negado sino enfáticamente afirmado (como es el caso de 
la cooperación social y el orden espontáneo152), pero por un obvio y 
comprensible efecto filosófico de cierto neokantismo, la noción de 
persona como sujeto de derechos queda envuelta en un manto de 
sombras o descartado como un tema “metafísico”. La perspectiva de 
este ensayo implica todo lo contrario: si vamos a concebir al libera-
lismo clásico como la defensa política de la intimidad personal, es 
obvio que deberemos concentrar en la noción de persona todo el 
peso de nuestra argumentación. Por eso estamos recordando la inte-
ligencia y el libre albedrío como las características antropológicas 
básicas de todo aquello que llamemos persona.  

Si toda persona es inteligente y libre, toda persona vive bajo un 
orden moral, porque la adecuación de sus actos hacia su fin último 
pasa por la mediación de su libertad. No es esta última, como libre 
albedrío, la que determina su naturaleza y su fin último, pero sí 
aquello por lo cual puede la persona orientar “por sí misma” sus 
actos hacia su propio fin153. 

Desde este último punto de vista, la verdad es primariamente 
una vivencia moral (a partir de ahora utilizaremos, de modo adicio-
nal, el método y cierto contenido fenomenológico). Dado el libre 
albedrío, la persona puede optar entre la sinceridad, como virtud 
moral, o por la mentira, como voluntad de engaño. Esto presupone, 

                                                 
149 ST, I, Q. 83, a. 1c. 
150 ST, I-II, Q. 10 a. 2c. 
151 Toda la praxeología de Mises presupone la acción libre e intencional. Un talón de 
Aquiles en el fundamento filosófico del libre albedrío puede implicar una crítica 
interna a Mises, como de hecho ha sucedido. Ver Crespo, R.: La crisis de las teorías 
económicas liberales (1998), Fundación Banco de Boston, Buenos Aires, cap. VII. 
152 Sobre todo en Introducción filosófica a Hayek y en la “Introducción” a Teoría e 
historia, op.cit. 
153 ST, I, Q. 18 a. 3c. 



Gabriel J. Zanotti 

 66 

desde luego, y a la vez manifiesta, un intelecto que en su vida con-
creta y cotidiana puede distinguir la verdad del error, limitadamen-
te, desde luego. La verdad puede ser, como reza la afirmación clási-
ca, una adecuación de la inteligencia con la realidad, pero, salvando 
las dificultades del término “adecuación” ello presupone que la per-
sona puede entender que “está” en un mundo real, y al estar en el 
mundo, puede manifestarlo, y de allí emana lingüísticamente una 
proposición verdadera. Por ejemplo, “estoy escribiendo un artículo” 
en un determinado contexto de pregunta y respuesta. 

 
4. Los deberes de la persona ante la verdad 
 
Dijimos que la verdad es ante todo una vivencia moral. La since-

ridad presupone, ante todo, que se ha cumplido con el deber de 
buscar la verdad, y con el consiguiente deber de manifestar sin en-
gaños la realidad vivida. Pero la verdad tiene otro esencial deber 
concomitante, esencial a nuestra argumentación: la no imposición 
de la verdad por la fuerza. 

La verdad, como dijimos, surge de un “ver” intelectual, una 
captación del “estar en el mundo” que la persona, sólo por ser per-
sona, es. La verdad se capta reflexivamente154, no es “otra” cosa al 
lado de la realidad que se vive, sino que es la misma realidad en 
cuando “vista y manifestada” por la persona. En este momento estoy 
escribiendo un artículo, y si alguien me pregunta qué estoy hacien-
do, digo “estoy escribiendo un artículo” y no necesito agregar “en 
verdad, en verdad os digo que” estoy escribiendo, excepto precisa-
mente que el contexto me obligue a aclararlo. 

Pero si por algún motivo la persona, a través de su inteligencia, 
no “ve” la verdad, (ni las verdades sencillas de su mundo cotidiano, 
ni otras que no sean tan inmediatas), entonces la verdad, por su 
misma naturaleza, no puede imponerse por la fuerza (física o lingüís-
tica, como aclararemos después). La naturaleza misma de la verdad 
implica una relación entre inteligencia y realidad, una relación entre 
persona y mundo que nada tiene que ver con la coerción. Amenazas 
o premios externos a la misma naturaleza de las cosas pueden impli-
car que la persona “ceda” a la amenaza o premio, y “repita” bajo 
coacción, pero eso no es ver la verdad. Si algún lector considera que 
todo esto es obvio, la pregunta es si acepta los supuestos antropoló-

                                                 
154 Ver Llano, A.: Metafísica y lenguaje, (1984), EUNSA, Pamplona, Cap. II, punto 4. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 67

gicos que están detrás, o por qué, por ejemplo, casi todos los siste-
mas formales de enseñanza están basados bajo esas coerciones y 
repeticiones. 

Dado que la naturaleza de la verdad se basa entonces en estas 
dos fuentes, esto es, mundo y persona, y dado que el deber ser se 
basa en el ser de las cosas155, entonces la verdad no debe imponerse 
por la fuerza. Tampoco, por ende, por medio de la fuerza “lingüísti-
ca”, esto es, por medio de actos del habla específicamente planea-
dos para el engaño y el dominio del otro, pero ese tema lo debemos 
dejar para después por una cuestión de orden expositivo. 

De lo cual se desprende un deber de justicia. El deber de no im-
poner la verdad por la fuerza, visto desde el “otro”, es su derecho. 
Todo deber implica, por parte del “otro” el derecho a reclamar el 
cumplimiento del deber. Por ende, toda persona tiene derecho a 
que la verdad no le sea impuesta por la fuerza. Dicho de otro modo, 
toda persona tiene derecho a la ausencia de coacción sobre su pro-
pia conciencia, conciencia cuyo juicio singular y subjetivo juzga, 
precisamente, que tal o cual afirmación concreta es o no es una 
aplicación singular de la norma de sinceridad y no engaño. La con-
ciencia puede ser errada, sí, y si una conciencia es errónea de modo 
culpable, el juicio corresponde sólo a Dios creador156. La conciencia 
errónea obliga “per accidens”157, esto es, hasta que el error se corri-
ge. Pero la persona no puede ser coaccionada a ver lo que no ve, 
precisamente porque, como dijimos, ello es contradictorio con su 
naturaleza intelectual. El derecho a la ausencia de coacción sobre la 
propia conciencia no es, por ende, un derecho al contenido específi-
co de lo que la inteligencia ve como verdadero y la conciencia juzga 
que debe decir, sino un derecho a la ausencia de coacción, aunque 
el contenido sea materialmente falso y la conciencia, subjetivamen-
te, sincera. Si el error es inculpable, o negligente, o si el error 
hubiera podido evitarse mediante una búsqueda sincera de la ver-
dad, todo ello queda fuera de lo que una potestas humana pueda 
juzgar. En cualquier caso, se mantiene siempre el derecho a no ser 

                                                 
155 En Santo Tomás el deber ser es el mismo ser puesto en perspectiva de la causa 
final. Eso contradice obviamente la visión de Hume sobre esta cuestión. Es simple-
mente una incomunicabilidad de paradigmas: Hume niega la metafísica que Santo 
Tomás afirma. 
156 Ver Concilio Vaticano II,  Gaudium et spes, 28. 
157 Santo Tomás, De Veritate, Q, 17, a. 4; ST, I-II, Q. 19 a 4, citado por Jesús García 
López en Los derechos humanos en Santo Tomás de Aquino, EUNSA, Pamplona, 1979. 



Gabriel J. Zanotti 

 68 

coaccionado en la propia conciencia, y no es propio del ser humano 
juzgar con total certeza sobre la negligencia o no de la conciencia 
del otro. 

 
5. La dimensión dialogal y co-personal del ser humano 
 
A partir del punto 4 hemos supuesto la intersubjetividad del 

mundo de vida de Husserl158 como constitutiva de “lo” humano a 
nivel ontológico. Esto es, que el ser humano está constitutivamente 
en el “mundo” no como cosa física sino como conjunto de relaciones 
con los otros que constituyen la realidad a partir de la cual las cosas 
físicas son entendidas y por ende interpretadas159. Schutz, discípulo 
a la vez de Mises y Husserl, desarrolló este tema como fundamento 
de las ciencias sociales, pero en Husserl la intersubjetividad es onto-
lógica: si hay ser humano, hay mundo en el sentido referido.  

Pero hay una dimensión de la intersubjetividad, que es constitu-
tiva de la esencia humana en tanto sólo puede darse entre personas, 
pero no siempre éstas la llevan de la potencia al acto. El ser huma-
no, porque es persona, puede abrirse a una relación de dominio es-
tratégico del otro, o, al contrario, de comunicación o entendimiento 
que no quiera el dominio del otro sino el bien del otro. Esta diferen-
cia entre dominio y comunicación constituye el eje central de la 
teoría dialógica de Habermas160, pero nosotros la estamos colocando 
en el contexto tomista anteriormente referido161. Un ser humano, 
precisamente porque tiene inteligencia y voluntad, puede conocer 
cuál es el bien del otro y desearlo, esto es, querer el bien del otro 
en tanto bien, sin que ello constituya parte de un plan que coloca al 
otro en una mera relación de medio para el sí mismo. Esto, que clá-
sicamente se llama amistad, implica de por sí una dimensión comu-
nicativa y dialogal para con el otro, porque en ese caso el lenguaje 
adquiere características de diálogo, de búsqueda del entendimiento 

                                                 
158 De Husserl y la intersubjetividad, ver sobre todo The Crisis… (op.cit); Ideas II, 
Kluwer Academia Publishers, 1989; Meditaciones cartesianas, Tecnos, Madrid, 1986; y 
Problemas fundamentales de la fenomenología, Alianza, Madrid, 1994. 
159  El mundo de vida de Husserl, como base para la interpretación, es utilizado por 
Gadamer para su propia hermenéutica. De ello, hemos hecho una interpretación con-
forme al realismo de Santo Tomás en “Hacia una hermenéutica realista”, en prensa. 
160 Sobre todo en Teoría de la acción comunicativa, Taurus, Madrid, 1987. 
161 En “Intersubjetividad y comunicación”, en Studium (2000) Tomo IV, Fasc. VI, pp. 
221-261. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 69

con el otro. En la acción estratégica y en su correlato, esto es, en 
sus actos del habla estratégicos, el otro es visto como un mero me-
dio para mis propios fines. Esta estrategia es obviamente oculta al 
otro para que tenga “éxito”, y constituye por ende, casi siempre, un 
engaño. Si la estrategia es abierta, anunciada, se convierte en un 
juego compartido y pierde su carácter de dominio. Lo que Habermas 
no vio es que las relaciones comerciales son estrategias abiertas y en 
ese sentido dialógicas162. 

En la comunicación con el otro, en cambio, se quiere el bien del 
otro como fin, no como mero medio para los propios fines. Esto es 
adecuado también al segundo imperativo categórico kantiano163 
(nunca considerar al otro como medio sino siempre como fin) que el 
filósofo  Karol Wojtyla considera parcialmente coincidente con la 
ética cristiana164. Una persona no puede estar constitutivamente ce-
rrada a su dimensión dialógica, aunque no actualice en su acción 
moral esta dimensión. En un experimento imaginario, en el cual una 
araña fuera dotada de inteligencia y voluntad, ella sería capaz, ob-
viamente, de tomar conciencia de sí y de razonar instrumentalmente 
sus planes de dominio del otro, con la tela, de otro que es siempre 
su víctima, pero su inteligencia la haría concebir también la posibili-
dad de ayuda: podría concebir, aunque no lo llevara a la acción, la 
diferencia entre dominar con la tela o ayudar, perdonar; distinguir 
en el otro la relación ya de víctima, ya de amigo. En ese sentido, la 
persona, por su inteligencia y voluntad, no puede carecer de esa di-
mensión dialogal. Sólo por ser persona, una persona puede querer 
libremente el bien del otro. Una araña inteligente y libre destinada 
necesariamente al dominio de su víctima es una contradicción en 
términos. 

Ahora bien, en la ley natural de Santo Tomás, el deber ser es el 
mismo ser “puesto en ejemplar”165, es la misma naturaleza de la 
persona destinada a su plenitud ontológica. Por ende, la dimensión 
dialogal de la persona, constitutiva de su esencia, aunque no sea 

                                                 
162 En ese sentido cabe relacionar el papel comunicativo del mercado (Hayek) con 
actos del habla perlocutivos con estrategia abierta y, por ende, comunicativos en 
sentido habermasiano. 
163 En su Fundamentación de la metafísica de las costumbres (Espasa-Calpe, Madrid, 
1983). 
164 En su libro Cruzando el umbral de la esperanza (Plaza y Janés, Barcelona, 1994), 
cap. 30. 
165 Debo esta expresión a la Dra. María Celestina Donadío Maggui de Gandolfi. 



Gabriel J. Zanotti 

 70 

llevada al acto, tiene el carácter de exigencia moral. La persona 
humana es constitutivamente dialogal y por ende debe serlo. La 
conclusión es que la persona humana se plenifica sólo en la amistad. 
Puede optar por no entrar jamás en relación de amistad con el otro, 
puede optar siempre por tener con los otros relaciones sólo instru-
mentales de dominio, pero en ese caso se está negado a sí misma su 
propia plenitud. En ese sentido la persona es co-personal, es un 
“ser-con-el-otro” no sólo ya como intersubjetividad ontológica, sino 
moral. 

Por lo tanto, la indiferencia para con el otro no es el camino de 
la ética de la persona, sino al contrario: el cuidado, la preocupación, 
la ayuda para con el otro constituye el eje central de la vida moral 
de la persona. Toda la filosofía del diálogo de un Buber o un Levinás 
se encuentra con facilidad en la noción clásica de persona.  

La dialéctica entre individuo y comunidad, desde este último 
punto de vista, se desvanece. La persona es siempre intersubjetiva, 
es siempre un nosotros. El punto es el enfoque ético que se da al 
nosotros. Si la persona instrumentaliza su relación con el otro, donde 
el otro queda anulado como un mero instrumento, estamos en un 
nosotros alienante, donde la relación es un “yo-eso”. Si la persona 
saca de la potencia al acto sus capacidades constitutivas de amistad, 
estamos en un nosotros comunicante, donde la relación es un “yo-
tú”. La noción de fondo que se mueve aquí es la igual dignidad de 
las personas (igual dignidad fundada en la noción de Santo Tomás de 
inteligencia y voluntad pero complementaria, como hemos visto, con 
una noción kantiana de dignidad). La relación que yo tengo con un 
lápiz con el que escribo es correctamente una relación yo-eso; es un 
mero instrumento a mi servicio, y está bien que así sea. Por eso 
puedo establecer en “eso” una correcta relación de dominio. El lápiz 
ya no sirve y lo tiro. Hacer eso con una persona, en cambio, es aten-
tar contra su dignidad de persona. Pero el paso adicional que esta-
mos dando es que la relación éticamente adecuada con la persona 
no es una relación “yo-tú no molestes”, sino “yo-tú me importas 
porque eres un tú”. 

 
6. Derecho a la intimidad y principio de no agresión 
 
Pero, ¿cómo se relaciona esto con lo anterior? Es hora de que las 

piezas encajen y que el punto de nuestro ensayo sea demostrado. 
¿Cómo fundamentar en lo anterior un liberalismo clásico que to-

do lo que pretende es la limitación del poder? El discurso anterior, 



Igualdad, libertad, intimidad 

 71

¿no lleva precisamente a los autoritarismos basados en la “protec-
ción” del más débil? 

No, y no sólo “no” porque el discurso anterior no sea contradic-
torio con un liberalismo clásico, sino que es su mejor fundamento. 

Hemos planteado una relación de cuidado, de preocupación para 
con el otro como un imperativo moral de la persona. Pero esa rela-
ción presupone una relación de vecindad y no de invasión, esto es, 
presupone dos “yo” cada uno con una “esfera”, con un círculo alre-
dedor del yo tal que, si fuera “invadido” por la fuerza física o la 
dominación lingüística, impediría esa relación “yo-tú”. 

Y es aquí donde debemos utilizar como premisas las conclusio-
nes del punto 4. 

La persona tiene un ámbito, un círculo que se expande a su al-
rededor, que podemos denominar “casa existencial” precisamente 
porque tiene inteligencia y voluntad. Por su inteligencia y voluntad, 
la persona ve o no ve la verdad, y toma decisiones libres, acertadas 
o no. Como dijimos en el punto 4, esa verdad no puede ser impuesta 
por la fuerza. Yo, con respecto al tú, puedo y debo entrar en diálo-
go, esto es, en un tipo de lenguaje que abra mi propio horizonte, 
clarifique mis intenciones y exponga al otro mis preocupaciones por 
él, pero, dada la propia naturaleza racional del otro, no lo puedo 
forzar ni engañar. Su yo más profundo, aquello que es fuente de su 
inteligencia y voluntad, es su casa; como toda casa, tiene una puer-
ta, la cual no debe ser derribada por la fuerza, so pena de cambiar 
la relación yo-tú a una relación de dominio, de destrucción de la 
casa (la propiedad) del otro. 

Por lo tanto, dado que “yo” tengo el deber de establecer con el 
otro una relación dialogal, “el otro” tiene un derecho a la intimidad, 
que no es más que el reclamo potencial de mi deber de no destruir 
la puerta de su casa existencial. Es el mismo derecho a la intimidad 
del punto 4 pero mostrado en relación con la condición dialogal de la 
persona. La conciencia del otro no debe ser invadida, so pena de 
anular la relación dialogal. La tentación de anular la intimidad del 
otro viene dada precisamente, a veces, por el deseo de protección 
del otro, sin ver que el “cuidado” mutuo de la relación yo-tú exclu-
ye, por su propia naturaleza, la fuerza o planes estratégicos de do-
minación del otro. 

El resultado de esto es una re-elaboración del principio liberta-
rio de no agresión, en armonía con Dios, que en el punto 2 habíamos 
establecido como “El Señor”, el dueño, y la relación dialogal con el 
otro. Dado el derecho a la intimidad, yo no soy el dueño de otro. Yo 



Gabriel J. Zanotti 

 72 

debo radicalmente no invadir, no coaccionar la conciencia del otro 
precisamente porque en una relación dialogal, ni el yo es propietario 
del tú, ni el tú propietario del yo, y, a la vez, ni el tú ni el yo son 
dueños absolutos de sí: Dios es el dueño. O sea: el yo no es el dueño 
de sí pero radicalmente no es el dueño del otro. El principio de no 
agresión sobre el otro no se funda, por ende, en una propiedad abso-
luta del yo sobre sí, sino en reconocer en el otro su condición de 
persona y respetar consiguientemente su derecho a la intimidad.  

 
7. Resultados jurídicos y políticos 
 
Como hemos visto, hemos definido un derecho a la intimidad co-

mo “derecho a la ausencia de coacción en el ámbito de la propia con-
ciencia”, y hemos visto que: a) ese ámbito está definido por la esfera 
o círculo del yo, de donde provienen la inteligencia y la voluntad; b) 
que ese principio es equivalente al principio de no agresión libertario, 
sin que ello implique: a) que uno sea dueño absoluto de sí; b) que Dios 
no sea nuestro dueño; c) que ello sea contradictorio, sino todo lo con-
trario, con el cuidado y protección hacia el otro; d) ninguna contra-
dicción con la noción de ley natural de Santo Tomás. 

Ese derecho a la intimidad tiene un resultado jurídico que cubre 
las principales preocupaciones del liberalismo clásico como sistema 
constitucional de protección de una libertad negativa como Hayek la 
concibe. Se trata del derecho a la ausencia de coacción sobre la 
conciencia y, consiguientemente, sobre todas aquellas acciones que 
no dañen a un tercero, que jurídicamente se llaman “privadas”. Esta 
extensión jurídica tiene su fundamento, no sólo en la antropología 
filosófica del ser humano como co-personal, sino también en la dis-
tinción entre ley humana y ley natural que hace Santo Tomás. Sin 
ninguna contradicción, sino al contrario, con que toda ley humana 
tenga un efecto “educativo”166, Santo Tomás afirma luego: “. . . la 
ley humana se establece para una multitud de hombres, en la cual la 
mayor parte no son hombres perfectos en la virtud. Y  así, la ley 
humana no prohíbe todos los vicios, de los que se abstiene un hom-
bre virtuoso; sino sólo se prohíben los más graves, de los cuales es 
más posible abstenerse a la mayor parte de los hombres, especial-
mente aquellas cosas que son  para el  perjuicio de los demás, sin 
cuya prohibición la sociedad no se podría conservar como son los 

                                                 
166 I-II, Q. 92, a. 2c. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 73

homicidios, hurtos, y otros vicios semejantes”167. Este párrafo, de 
una enorme riqueza que ya en otra oportunidad hemos comenta-
do168, muestra la imposibilidad antropológica de una perfección lo-
grada por medio de la fuerza legal, lo cual es plenamente coherente 
con la intimidad como la hemos definido, porque el yo, dado que es 
inteligente y libre, se perfecciona cuando por sí mismo se mueve 
hacia su fin, y no por medio de la amenaza legal. Esto supone, sí, 
que la ley humana, dado que no debe ser contradictoria con la ley 
natural, exige no atentar contra derechos de otros, y esa exigencia, 
como diría Hayek, es parte de un marco cultural de tradiciones que 
“suple” lo que un conocimiento disperso no puede razonar “total-
mente”. Pero la decisión de hacer algo moralmente bueno no pasa 
por el temor servil ante la ley humana. El que decide no realizar tal 
delito sólo por el temor al castigo de la ley humana, es casi como si  
ya lo hubiera realizado en su interior. 

Acción “privada” no significa, por ende, reiterar una dialéctica 
individuo/comunidad que hemos evitado en todo el planteo. Privada 
significa que emerge de la propia conciencia, errónea o no, sin coac-
cionar la conciencia de terceros por medio de coacción física. Priva-
do es todo aquello que no es ilegal. Lo privado se abre entonces a la 
“vida privada” no como vida no comunitaria, sino como una vida 
abierta a un sin fin de relaciones intersubjetivas comunicantes, 
abiertas a la preocupación y al cuidado del otro, y fuera, coheren-
temente, de todo margen de coacción estatal. Las acciones “priva-
das” incluyen por ende, aunque no necesariamente en todos los ca-
sos, todas aquellas acciones realizadas bajo el derecho a la libre 
asociación. Lo privado no es “individualista” sino aquello protegido 
contra la interferencia indebida de otro ser humano que radicalmen-
te no es el dueño de nadie. Por eso el artículo 19 de la Constitución 
Argentina de 1853 se adecua notablemente a todo lo que estamos 
diciendo: “Las acciones privadas de los hombres que de ningún modo 
ofendan al orden y a la moral pública, ni perjudiquen a un tercero, 
están sólo reservadas a Dios, y exentas de la autoridad de los magis-
trados". 

Este es el sentido iusnaturalista y “comunitario” del famoso 
harm principle de J.S.Mill. En el contexto en el que lo estamos plan-
teando, es un principio jurídico, esencial para el límite preciso, o lo 

                                                 
167 I-II, Q. 96, a. 2c 
168 En El humanismo del futuro, op.cit., cap. 1. 



Gabriel J. Zanotti 

 74 

más preciso posible, a la coacción indebida del estado. No significa 
un individualismo que no tenga en cuenta el aspecto co-personal del 
ser humano, y menos aún un principio de neutralidad estatal sobre 
valores morales. Qué significaba en J. S. Mill no es objeto de nuestro 
ensayo. Simplemente estamos seguros de no estar haciendo una 
“decodificación aberrante” de las implicaciones jurídicas del princi-
pio. Porque es claro que, dado precisamente el carácter co-personal 
de la persona humana, toda acción moralmente mala daña a todas 
las interacciones humanas en su conjunto. Pero otra acción mala, y 
muy mala, sería, como vimos, violar el derecho a la intimidad perso-
nal. Y el harm principle es el límite jurídico preciso (o al menos, el 
más preciso hasta el momento) para no dar el paso al totalitarismo 
con la excusa de impedir el mal. Las acciones privadas malas moral-
mente que no violen derechos de terceros no deben ser impedidas 
(tolerancia) porque el derecho a la intimidad no se basa en el conte-
nido de la acción, sino en que la verdad no puede ser impuesta por 
la fuerza al yo. Hacerlo implicaría un mal social mucho peor que el 
que se quiere impedir: el mal social de que todos se estén persi-
guiendo los unos a los otros, sin límite, sin debido proceso, llevando 
a la sociedad humana a la involución de un caos de concepciones de 
vida bélicamente interpuestas. 

Todo lo que estamos diciendo es obvio por un lado, pero conflic-
tivo por el otro, dependiendo del paradigma desde donde se mire. 
Aquellos liberales clásicos que piensen que su liberalismo clásico 
está sólidamente pertrechado en la desconfianza hacia un sistema 
metafísico que postule una moral personal “objetiva” mirarán con 
asombro nuestra interpretación comunitaria, co-personal y iusnatu-
ralista del harm principle de Mill. Aquellos que critiquen al libera-
lismo clásico como un individualismo que no tiene en cuenta ni la 
moral clásica ni el aspecto típicamente comunitario y co-personal 
del ser humano, tendrán el mismo asombro frente a nuestra defensa 
jurídica del liberalismo clásico.  

Es que el liberalismo clásico fue y sigue siendo, en autores como 
Mises y Hayek, (y en clásicos anteriores como Locke, Montesquieu, 
Madison, Adams, Jay, Jefferson, Tocqueville, etc.) una técnica jurí-
dica de limitación al poder, más que una doctrina filosófica específi-
ca. Pero la preocupación por limitar al poder viene dada por el firme 
convencimiento, moral, de la importancia de los derechos individua-
les “frente” al poder. De esos derechos, estamos privilegiando el 
derecho a la intimidad, tentados tal vez de montar un sistema racio-
nalista, como lo hace un libertario como Rothbard, donde la propie-



Igualdad, libertad, intimidad 

 75

dad de sí mismo y el principio de no agresión son los axiomas de un 
sistema de derechos que finalmente no son más que teoremas del 
mismo axioma. Y, en cierto sentido, ello podría hacerse “in abstrac-
to”. Del derecho a la ausencia de coacción sobre la propia concien-
cia derivan derechos negativos clásicos tan importantes como liber-
tad religiosa, de expresión, de enseñanza, de emigración, de asocia-
ción, etc. A su vez, hemos dicho que esa conciencia es el ámbito 
donde se mueven la inteligencia y voluntad de la persona, esto es, 
del yo, y por ende esta antropología filosófica da pie a una “propie-
dad” del yo en el sentido de que el otro no es dueño de ningún yo, y 
por ende esto da origen a una propiedad con todas sus consecuencias 
para el tema del libre mercado. Pero in concreto, pretender que una 
deducción tal pueda tener en cuenta todas las circunstancias de la 
historia, es constructivismo como Hayek lo denunció169. No sabemos 
lo que no sabemos, y por ende hay posibilidades concretas de apli-
cación histórica de estos mismos principios sencillamente impredeci-
bles. Un esquema evolutivo como el de Hayek170, donde los derechos 
individuales se van viendo in concreto, en la evolución de un orden 
espontáneo, es una consecuencia del reconocimiento de nuestra 
ignorancia en ciencias sociales. Lo que hoy es liberal puede ser auto-
ritario en el futuro, y lo que ayer fue, a nuestros ojos presentes, 
autoritario, pudo haber sido un paso hacia el liberalismo de hoy. 
Pero la preocupación teorética por la intimidad personal implicará 
un “estar alertas” a expandir permanentemente el paradójico “cui-
dado” de la libertad personal. Denuncias como las de Feyerabend171, 
sobre la unión entre ciencia y estado, que evidentemente se adelan-
tan a su época, son un ejemplo de lo que estamos diciendo. Pero, a 
la vez, ello quita a este principio libertario todo dejo de revolución 
violenta, sino que al contrario, es un llamado a la evolución progre-
siva y, a la vez, un llamado de calma en debates que “in abstracto” 
no podemos solucionar de una vez y para siempre, al margen de la 
historia. “El” liberalismo no es “la” respuesta automática a todos los 
social issues que preocupan actualmente. Es una tendencia, una 
visión prospectiva y retrospectiva de la historia, es un programa de 

                                                 
169 Sobre todo en The Counter-Revolution of Science, Liberty Press, 1979. 
170 Sobre todo en Los fundamentos de la libertad, op.cit., cap. XI. 
171 Sobre todo en Tratado contra el método; Tecnos, Madrid, 1981, cap. 18,  y  Adiós a 
la razón; [versión inglesa]; Tecnos, Madrid, 1992 



Gabriel J. Zanotti 

 76 

investigación172: no es “la” solución que “los malos o tontos” no 
quieren/no pueden, “ver”. 

 
8. Un tema cultural: la racionalización del mundo de vida y 

la pérdida de la intimidad 
 
El “olvido de la intimidad” como clave de un liberalismo clásico 

ha retroalimentado, tal vez, que en la última etapa de la escuela de 
Frankfurt (Habermas) se criticara muy intensamente la racionaliza-
ción del mundo de vida173, esto es, la invasión de esferas íntimas de 
la vida humana como resultado del avance de la “racionalidad ins-
trumental” sobre la relación con el otro. Por un lado, es verdad que 
una racionalidad instrumental (esto es, la sola consideración de algo 
como mero medio respecto de un fin) es incompatible con la ética 
que estamos planteando; por el otro, no es verdad que un liberalis-
mo clásico, como lo entienden Mises y Hayek, conduzca a la invasión 
del mundo de la vida; pero sin embargo los debates del liberalismo 
clásico parecen despreocupados por las críticas de la escuela de 
Frankfurt a la racionalidad instrumental. En este ensayo estamos 
tratando de dar vuelta esa tendencia, y en un ensayo reciente174 
hemos intentado demostrar que las críticas de Hayek al racionalismo 
constructivista y las de Feyerabend al cientificismo son muy simila-
res a las críticas de la escuela de Frankfurt a la racionalización del 
mundo de vida y a la dialéctica del iluminismo, con la ventaja de 
que dichos autores no caen en la “dialéctica de la crítica a la dialéc-
tica del Iluminismo”: tomar a Marx como base para dicha crítica, por 
cuanto el resultado sólo puede ser incurrir en un nuevo tipo de coac-
ción y violencia. 

Todo lo cual es introductorio para decir que una comunidad de 
seres humanos libres, sobre la base de un gobierno limitado y la 
máxima expansión posible del mercado libre, es una comunidad “no-
politizada” donde la esfera de lo privado se expande lo máximo po-
sible, y lo público se reduce a un mínimo indispensable. Muchas crí-
ticas al liberalismo clásico parten de cierta nostalgia de ciertas polis 
griegas, donde la máxima virtud del ciudadano consistía en la parti-

                                                 
172 En el clásico sentido de I. Lakatos en La metodología de los programas científicos 
de investigación, Alianza, Madrid, 1983. 
173 Sobre este tema, ver Elizalde, L.: Comunicación de masas y espacio público en 
Habermas; Austral, Buenos Aires, 2003. 
174 “Feyerabend y la dialéctica del Iluminismo”, para Studium, en prensa. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 77

cipación en una esfera “pública” donde se decidían conjuntamente 
los problemas de la comunidad. La libertad “de los modernos”, en 
cambio, estaría infectada del individualismo indiferente “al otro” 
donde cada uno se sumerge en su propio proyecto de vida y se olvida 
de “la política y el bien común”. Desde la perspectiva que estamos 
proponiendo, ello no es verdad175.  

Ya hemos dicho que una vida vivida en un mundo donde la inti-
midad se respete, es una vida abierta al nosotros comunicante, des-
de el nosotros ontológico de la intersubjetividad. Ello incluye, claro 
está, la tolerancia (como resultado del respeto a la intimidad) de 
actitudes moralmente indiferentes hacia el otro, pero no es eso la 
base de la vida de la intimidad. La vida privada, que emerge de la 
intimidad, es, como vimos, una vida donde se despliegan los dere-
chos personales, y en ese sentido una vida humana abierta a la infni-
ta posibilidad de asociaciones intermedias y de proyectos personales 
que incluyen relaciones con el otro, ya sea comerciales y-o de amis-
tad donde, como dice Huerta de Soto176, se produce un “big-bang” 
social de despliegue de proyectos que en caso de autoritarismo están 
cortados, como una semilla encarcelada que no puede germinar177. 
Las relaciones entre los seres humanos son entonces como deben 
ser: de respeto y-o de amistad, nunca de coacción. Esta última se 
reserva, precisamente, a la esfera de protección jurídica de la inti-
midad, donde, si el esquema es liberal clásico, la coacción estaría 
sólo justificada en un esquema constitucional donde la famosa 
“fuerza pública” se aplica sólo a la protección jurídica de los dere-
chos personales que sean violados. Lo político, en ese sentido, no 
llena la vida social, sino que se reduce a un mínimo. Loable sea la 
vocación de aquél que quiera dedicarse a esa esfera de lo público, 

                                                 
175 Ver al respecto el clásico ensayo de Contant sobre la libertad de los antiguos com-
parada con la libertad de los modernos (ver:  
www.uark.edu/depts/comminfo/cambridge/ancients.htm), así también como Fustel 
de Coulanges, La ciudad antigua, Porrúa, México, 1994, cap. XVIII. Agradecemos a 
Constanza Mazzina el habernos destacado la importancia de estas dos clásicas refe-
rencias. Esto no implica que adherimos a la tesis de la dicotomía y dialéctica total 
entre ambos tipos de ciudades y libertades; al contrario, nuestra visión de la historia 
política es más bien evolutiva, como en Hayek. Simplemente recordamos esta cues-
tión por lo que consideramos una nostalgia de las polis griegas que peca de cierta 
ingenuidad. 
176 En su libro Estudios de Economía Política, Unión Editorial, Madrid, 1994, cap. 1. 
177 Muy reducidos en caso de autoritarismo, y directamente cortados en caso de auto-
ritarismo. 



Gabriel J. Zanotti 

 78 

pero que no vea a los demás como aquellos que no se dedican a la 
vida en comunidad: al contrario, sus vidas son vidas en comunidad 
sin coacción, vidas abiertas al nosotros-comunicante, donde el noso-
tros-alienante es tolerado si se produce en una relación intersubjeti-
va sin coacción física, y prohibido si llegare a significar la coacción 
del tirano sobre la masa alienada. 

En este sentido, las nociones de “público, privado e íntimo” 
pueden ser redefinidas. Hay una noción de “público” que se identifi-
ca con lo “gubernamental”, que como vimos significa el ámbito de 
los tres poderes de una democracia constitucional clásica. Hay un 
ámbito de lo privado que a veces se identifica con las manifestacio-
nes “visibles” de las decisiones privadas, como por ejemplo estar 
caminando por la calle con un amigo. Esa esfera depende de la ex-
tensión de los bienes públicos. Pero a su vez hay otra noción de lo 
“público” que tiene que ver precisamente con esa vida íntima ex-
tendida en las asociaciones intermedias y en la vitalidad de su ex-
presión. Es en ese sentido que, por ejemplo, la religión fue en los 
EEUU un ámbito “público-no estatal” cosa que cuesta entender si la 
disyuntiva es sólo “gubernamental vs. íntimo”.  

La vida íntima, por ende, es privada y comunitaria al mismo 
tiempo, en el sentido de que no es gubernamental. La diferencia 
habitual entre lo íntimo y lo privado pasa en ese caso por aquello 
que sale de las puertas del hogar, cosa que genera la zona gris de la 
moral pública en la medida que haya bienes públicos estatales. Pe-
ro, como vemos, en nuestro esquema la diferencia básica entre la 
vida íntima, por un lado, que es “comunitaria por naturaleza” y la 
vida gubernamental, por el otro. Esta última “debe” ser reducida lo 
máximo posible, en la medida que la coacción es la última alternati-
va de relación entre seres humanos racionales. Ese es todo el senti-
do del intento de Hayek de “bajar a la política de su pedestal”178, 
creemos que casi no comprendido. Se ve con desprecio, a veces, al 
que “no se quiere dedicar a la política” (mezclado con el inconsis-
tente desprecio a lo político como lo corrupto) como si “la comuni-
dad” no le importara, sin advertir que la política, como la hemos 
definido, es el ámbito gubernamental, y en ese sentido el círculo 
“protector jurídico” de los derechos individuales que se despliegan 
en la vida comunitaria. La importancia de “lo político” va creciendo 
                                                 
178 Sobre este tema, ver Martínez-Amador, David: “F. A. Hayek, su visión de la ciencia 
política: derribar a la política de su pedestal”, en Laissez-Faire (2002), Nro. 16/17. 



Igualdad, libertad, intimidad 

 79

en modo proporcional a los hábitos culturalmente autoritarios de 
una sociedad, donde entonces “el gobernante” tiene cada vez mayor 
importancia sobre decisiones privativas de la conciencia del otro 
(precisamente como no debe ser), y decide sobre ella. Feliz, en 
cambio, sea el humilde granjero norteamericano que no se acuerda 
el nombre el gobernador de su estado. Eso es algo que las culturas 
latinoamericanas, lamentablemente drogadas con el autoritarismo, 
no pueden entender. 

Una vida íntima es una vida en paz, llena de sencillas cotidiani-
dades indiferentes a oídos autoritarios, que han dibujado una histo-
ria de héroes, de caudillos, de militares, de gobernantes, de dinastí-
as. Una vida íntima es la historia de amigos, de inventores, de co-
merciantes, de empresarios, de científicos, filósofos, artistas,  de 
novios, de esposos, de amores imposibles, de ilusiones y desilusio-
nes: de aquellos que al no querer, precisamente, salvar al mundo, lo 
hicieron sin intentarlo179. 

 
9. “Aquí no” 
 
Hemos dicho que la intimidad es la casa existencial. Permítase-

me entonces citar un ensayo en el cual esta imagen tiene un giro 
adicional. 

Se trata del artículo “No, dijo William gravemente, aquí no”, de 
Luis Jorge Zanotti180. El artículo resume un aspecto de una novela de 
Evelyn Waugh, donde su protagonista, William Boot, es un viejo, 
noble y tradicional aristócrata, que logra, casi sin proponérselo, un 
contrato importante con una empresa periodística, sin salir, sin em-
bargo, de sus costumbres ni del viejo castillo que habita –su casa- 
junto con su humilde familia y unos pocos empleados. Sucede enton-
ces lo previsibe: William se ve en la difícil circunstancia de tener 
que invitar a comer al dueño de la firma con quien ha firmado tan 
importante contrato. William afirma con toda sencillez que a la cena 
asistirán, además, “Nannie Blogs y Nannie Prince”, a lo cual un em-
pleado del dueño de la firma objeta que la presencia de esas damas 
no es tan importante como la de su encumbrado jefe. Y entonces 

                                                 
179 Ver, al respecto, el diálogo entre el médico y el alcalde en la película Cristo se 
detuvo en Eboli, de Francesco Rosi. 
180 En Zanotti, Luis J.: La hora de encontrarse a sí mismo, Editorial de Belgrano, Bue-
nos Aires, 1994. Sobre la obra completa de Luis J. Zanotti ver   
www.luiszanotti.com.ar. 



Gabriel J. Zanotti 

 80 

William contesta “No. Aquí no”. Transcribo entonces literalmente lo 
que sigue:   

 
“"Aquí, no", dijo William gravemente. Aquí es la casa, el 
hogar, la familia; es la vida propia, única, irrepetible; es 
el templo amurallado por la argamasa de la civilización 
occidental en el que encuentra su asiento principal la li-
bertad del hombre, del hombre concreto, de cada ser 
humano con su rostro, su cuerpo, su sangre... y su cuarto. 
Ante ese templo se detienen los jerarcas del mundo y los 
poderes de cualquier clase. La autoridad de los soberanos 
concluye ante su puerta. De paredes adentro, la concien-
cia de cada hombre rinde cuentas sólo a Dios. ¿Quiénes 
son Nannie Bloggs, Nannie Price? No interesa demasiado 
explicarlo en detalle. Son la familia de William Boot, son 
su casa, su hogar heredado, su vida interior. Podrían ser su 
mujer, o sus hijas, o un par de tías viejas, o un cuarto con 
libros, o una sala con muebles queridos, o un jardín culti-
vado con sus manos. Son, en fin, el reducto del individuo 
transformado en persona, en un hombre libre que puede 
decir que no ante todos los poderes de este mundo. 
Por eso la respuesta es inapelable y Mr. Salter debe reti-
rarse. Nadie puede negar la importancia, el poder o la glo-
ria de los grandes del mundo. Pero "aquí" dos viejecitas 
son más importantes. Porque una vez que traspongo la 
puerta de mi hogar, nada, absolutamente nada del mundo 
exterior puede ser suficientemente poderoso como para 
entrar en él y violentarlo. 
Poco más o menos, he ahí la base de la cultura judeo-
heleno-cristiana a la cual pertenecemos. El hombre es un 
ser en relación directa y personal con Dios; es un ser libre; 
es un ser cuya dignidad es suprema. 
Algo de todo esto late en la fórmula del artículo 19 de la 
Constitución nacional, también un modelo de economía de 
lenguaje en el campo filosófico y político: "Las acciones 
privadas de los hombres que de ningún modo ofendan al 
orden y a la moral pública, ni perjudiquen a un tercero, 
están sólo reservadas a Dios, y exentas de la autoridad de 
los magistrados". 
Sepamos custodiar este legado de Occidente que es la li-
bertad del individuo frente a los esfuerzos que los totalita-



Igualdad, libertad, intimidad 

 81

rismos y los pretendidos socialismos benefactores, con ex-
cusas variadas, pretenden sepultar y ya han sepultado en 
muchos lugares de la tierra. 
Porque, en última instancia, nada puede ser más impor-
tante. Y si de mi salvación eterna se trata, es un asunto 
que compete sólo a mí, de puertas adentro. Frente a cual-
quier solicitud que del mundo pueda llegarme, frente a 
cualquier reclamo que en nombre de los poderes de este 
mundo pueda hacérseme, no será malo acordarse de la 
respuesta de William Boot cuando se le alegó que un gran 
personaje era, sin duda, más importante que dos ancianas 
familiares de su propia casa: "No, dijo William gravemen-
te. Aquí, no"181. 

 
Vamos a adelantarnos popperianamente a la objeción que reci-

biremos de algunos. Me dirán que Luis J. Zanotti está pensando en 
hombres honorables, donde la puerta de su hogar representa la bon-
dad de su vida, puerta que obviamente no debe ser derribada por 
diversas prepotencias. Pero no todos son William; al contrario, de lo 
que se trata es de degeneraciones morales aberrantes que deberían 
ser legítimamente prohibidas, y que todo este ensayo está “defen-
diendo” en nombre de la intimidad personal.... 

He allí el punto de quiebre entre dos actitudes límite ante la im-
perfección de la vida social. No habitamos la ciudad de Dios, habita-
mos la ciudad del hombre, tan inexorablemente atravesada por la 
imperfección del hombre como el hombre mismo. Quien no termine 
de admitir la perfección de la tolerancia de la imperfección, termina-
rá en la imperfección aberrante de quienes invaden las casas de los 
otros, queriendo, vanamente, convertirlas en perfectas por la fuerza.  

Ya mucho más, no se puede decir. La ciudad del hombre ha si-
do, es y será esencialmente imperfecta. En medio de los avatares de 
la historia, algunos han señalado un deber: respeta al otro, no lo 
invadas. Eso, sólo eso, en medio de las guerras que siguen, ¿no es ya 
soñar demasiado? Quienes, tan molestos por la imperfección del 
otro, sueñan con algo más allá de eso, han pasado de los nobles sue-
ños a las utopías más ingenuas y, por lo tanto, más violentas182. 

                                                 
181 Op. cit, p. 103. 
182 Al respecto ver Popper, K.: “Utopía y violencia”, en Conjeturas y refutaciones, 
Paidós, 1983. 





 83

ÍNDICE 
 

 
 
Introducción……………………………………………………………………………. 5 

 
 

 I. Igualdad y desigualdad según desiguales paradigmas………. 9
   
 

 II. Feyerabend y la dialéctica del iluminismo……………………… 35 

 
 

III. Hacia un liberalismo clásico como la defensa de la 
     intimidad personal…………………………………………………………… 59 

 
 
 
 
 
 
 

El Instituto Acton Argentina agradece la autorización de las 3 revistas ya 
dada para la edición electrónica de estos artículos. 



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 15%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile ()
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.6
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 10
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo true
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Preserve
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /Warning
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Average
  /ColorImageResolution 400
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50250
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /Warning
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Average
  /GrayImageResolution 400
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50250
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 600
  /MonoImageMinResolutionPolicy /Warning
  /DownsampleMonoImages false
  /MonoImageDownsampleType /Average
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000500044004600206587686353ef901a8fc7684c976262535370673a548c002000700072006f006f00660065007200208fdb884c9ad88d2891cf62535370300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef653ef5728684c9762537088686a5f548c002000700072006f006f00660065007200204e0a73725f979ad854c18cea7684521753706548679c300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002000740069006c0020006b00760061006c00690074006500740073007500640073006b007200690076006e0069006e006700200065006c006c006500720020006b006f007200720065006b007400750072006c00e60073006e0069006e0067002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f00630068007700650072007400690067006500200044007200750063006b006500200061007500660020004400650073006b0074006f0070002d0044007200750063006b00650072006e00200075006e0064002000500072006f006f0066002d00470065007200e400740065006e002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f007500720020006400650073002000e90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006d007000720065007300730069006f006e00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006c0069007400e90020007300750072002000640065007300200069006d007000720069006d0061006e0074006500730020006400650020006200750072006500610075002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f006200650020005000440046002000700065007200200075006e00610020007300740061006d007000610020006400690020007100750061006c0069007400e00020007300750020007300740061006d00700061006e0074006900200065002000700072006f006f0066006500720020006400650073006b0074006f0070002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea51fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e30593002537052376642306e753b8cea3092670059279650306b4fdd306430533068304c3067304d307e3059300230c730b930af30c830c330d730d730ea30f330bf3067306e53705237307e305f306f30d730eb30fc30d57528306b9069305730663044307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e30593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020b370c2a4d06cd0d10020d504b9b0d1300020bc0f0020ad50c815ae30c5d0c11c0020ace0d488c9c8b85c0020c778c1c4d560002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken voor kwaliteitsafdrukken op desktopprinters en proofers. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200066006f00720020007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c00690074006500740020007000e500200062006f007200640073006b0072006900760065007200200065006c006c00650072002000700072006f006f006600650072002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200069006d0070007200650073007300f5006500730020006400650020007100750061006c0069006400610064006500200065006d00200069006d00700072006500730073006f0072006100730020006400650073006b0074006f00700020006500200064006900730070006f00730069007400690076006f0073002000640065002000700072006f00760061002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f0074002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a00610020006c0061006100640075006b006100730074006100200074007900f6007000f60079007400e400740075006c006f0073007400750073007400610020006a00610020007600650064006f007300740075007300740061002000760061007200740065006e002e00200020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006600f600720020006b00760061006c00690074006500740073007500740073006b0072006900660074006500720020007000e5002000760061006e006c00690067006100200073006b0072006900760061007200650020006f006300680020006600f600720020006b006f007200720065006b007400750072002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents for quality printing on desktop printers and proofers.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000640065002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200063006f006e00730065006700750069007200200069006d0070007200650073006900f3006e002000640065002000630061006c006900640061006400200065006e00200069006d0070007200650073006f0072006100730020006400650020006500730063007200690074006f00720069006f00200079002000680065007200720061006d00690065006e00740061007300200064006500200063006f00720072006500630063006900f3006e002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles true
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [864.567 1295.433]
>> setpagedevice




