IGUALDAD, LIBERTAD, INTIMIDAD

IDEAS CLAVE PARA UN HUMANISMO CRISTIANO
Y LIBERAL DEL SIGLO XXI

Gabriel J. Zanotti







Gabriel J. Zanotti

IGUALDAD, LIBERTAD, INTIMIDAD

IDEAS CLAVE PARA UN HUMANISMO CRISTIANO
Y LIBERAL DEL SIGLO XXI

L

EDICIONES COOPERATIVAS




Ediciones Cooperativas es un emprendimiento
cooperativo de docentes de la Facultad de Ciencias
Econémicas de la Universidad de Buenos Aires para
difundir sus trabajos e investigaciones

. . MATA IBRO
puede ser reproducida, almacenada o transmitida en manera Y ES UNIBELITO

alguna ni por ninglin mediio, ya sea electrénico, mecénico, dptico
de grabacién o de fotocopia sin permiso previo del Editor. Su
infraccion estd penada por las leyes 11723 y 25446.

Ninguna parte de esta publicaciéon, incluido el disefio de cubierta LA FTPIA

Zanotti, Gabriel J.

Igualdad, libertad, intimidad : ideas clave para un humanismo
cristiano . - 1a ed. - Buenos Aires : Ediciones Cooperativas,
2010.

84 p.; 21x14 cm.

ISBN 978-987-652-065-2

1. Filosofia. 2. Humanismo. I. Titulo
CDD 190

© 2010 Zanotti, Gabriel J.
Derechos exclusivos

© 2010 Ediciones Cooperativas
Tucuman 3227 (1189)

C.A.B.A. — Argentina

@ (54 011) 3528 0466/ (15) 4937 6915

‘B http://www.edicionescoop.org.ar
P4 info@edicionescoop.org.ar

1° edicion, Junio 2010

Hecho el depdsito que establece la ley 11.723

Impreso y encuadernado por:
Imprenta Dorrego. Dorrego 1102, Cap. Fed.
1% ed. Tirada: 100 ejemplares. Se termind de imprimir en Junio 2010.

Editorial asociada a:

IMPRESO EN ARGENTINA — PRINTED IN ARGENTINE (@) N CAMARA ARGENTINA DEL LIBRO




Igualdad, libertad, intimidad
INTRODUCCION

El presente libro es una coleccién de tres articulos donde espe-
ramos haber aportado algo a tres debates internos dentro de la tra-
dicién libertaria y/o liberal clasica y, al mismo tiempo, reencaminar
ciertas posiciones humanistas cristianas hacia el s. XXI. En ese senti-
do estos articulos podrian ser considerados como una continuacion
de mis ideas filosofico-politicas expresadas en El humanismo del
futuro.

En el primer ensayo exponemos dos posiciones extremas respec-
to de la re-distribucion de ingresos (Nozick y Rawls), ampliamente
conocidas, por otra parte, para destacar la posicion de Hayek como
una superacion de dicho debate. Es este tercer caso sintetizamos la
vision evolutiva del derecho de propiedad en Hayek con la vision de
Santo Tomas de la propiedad como precepto secundario de la ley
natural, superando con ello los debates entre iustnaturalismo abso-
luto y utilitarismo clasico, al mismo tiempo que mostramos, tanto a
libertarios como a partidarios de la Ensefanza Social de la Iglesia,
que el debate entre intervencion o no del gobierno en materia de re-
distribucion de ingresos ya no tiene razon de ser.

El segundo ensayo trata de incorporar, a la tradicion liberal cla-
sica, las criticas de la Escuela de Frankfurt a la razon instrumental,
mostrando que las criticas de Feyerabend a la union entre estado y
ciencia, y las criticas de Hayek al constructivismo, son muy similares
a las criticas a la razon instrumental, pero sin la vision marxista de
la alienacion. Creo que la tradicion liberal clasica ha dialogado muy
poco con la Escuela de Frankfurt, lo cual deja en extrema debilidad
a los argumentos que prueben la eficiencia de la economia de mer-
cado, cuando es esa misma nocion “instrumental” de eficiencia lo
que esta precisamente en discusion. Al mismo tiempo les muestra a
los pensadores cristianos que el mercado no estd necesariamente
relacionado con esa razon instrumental y que la nocion de madurez
de la hablaba Kant puede cristianizarse a través de una vision cris-
tiana, a su vez, del pensamiento de Feyerabend. Esto es fundamen-
tal para una futura des-articulacion de la tremenda maquina estatal
en la cual se han convertido los bloques mundiales actuales, con sus
organismos internacionales, que se han convertido en una verdadera
dictadura de la tecnocracia mas totalitaria, quitando todo espacio al



Gabriel J. Zanotti

orden espontaneo y al desarrollo de los espacios inter-personales e
intimos de libertad.

El tercer articulo trata de superar una dialéctica interna al libe-
ralismo clasico y al pensamiento libertario y, como consecuencia,
deja abierta otra via de conciliacion de dicha tradiciéon con el huma-
nismo cristiano y la Ensefianza Social Catdlica, donde la nocion del
“otro” es fundamental. Por un lado se explica la tradicion mas bien
neokantiana presente en las argumentaciones politicas de Mill y
Hayek, a lo cual se podrian agregar autores como Popper, Mises y
por qué no Rawls. Todos ellos son escépticos sobre el derecho natu-
ral y generan una filosofia politica donde el nicleo central es la no
violacion de derechos de terceros, dejando la esfera personal en una
especie de indiferentismo moral. A eso se contrapone la vision Roth-
bard y libertaria de un derecho natural concebido como el derecho
absoluto sobre la propia persona, de donde emerge el principio de
no agresion (no invasion a la propia persona) como nlcleo central de
la ética y el pensamiento politico. A pesar de sus profundas diferen-
cias, ambos enfoques tienden a considerar toda preocupacion “por
el otro” como algo que conduce al estatismo, desconfiando en ese
sentido de las preocupaciones cristianas por el projimo y de los filo-
sofos del dialogo donde “el otro” es lo fundamental.

Entonces propongo una formula que, por un lado, pueda funda-
mentar en un derecho natural escolastico el respeto tipicamente
liberal a los derechos individuales y a la tipica no invasion de dere-
chos de terceros, y, por el otro, tenga a la preocupacion “por el
otro” como una de las principales maximas éticas, no juridicas, de la
tradicion iusnaturalista. Esa formula es el derecho de la intimidad,
explicado como un principio cristiano de no agresion: dado que Dios
es nuestro dueio, ninglin ser humano es duefo de ningln otro ser
humano, y por ello, debe respetarlo, no invadirlo, sin que ello signi-
fique indiferencia ante el destino de su existencia. Esto es crucial
para superar muchos issues actuales donde el debate pasa por si los
gobiernos deben adoptar tal o cual legislacion, pero a nadie se le
ocurre que el problema consiste precisamente en suponer que los
gobiernos deben legislar -en el sentido hayekiano del término- alli
donde sencillamente se debe dejar espacio a la intimidad personal.

En Gltima instancia, los tres ensayos apuntan a una desarticula-
cion cristiana y liberal del abrumador estatismo mundial, que viola
la dignidad natural de la persona amén de toda la indignante miseria



Igualdad, libertad, intimidad

que produce. Un futuro muy lejano, por cierto, o tal vez imposible
no por si mismo, sino por la peculiar tendencia humana hacia la au-
todestruccion. Una posibilidad ante la cual queda la oracion, pero,
por parte del filésofo, la palabra, las ideas, como Unica opcion.

Gabriel J. Zanotti
Junio de 2010.






Igualdad, libertad, intimidad
I. IGUALDAD Y DESIGUALDAD SEGUN DESIGUALES PARADIGMAS*

Este articulo es un intento de comunicacién entre dos paradigmas.
Por un lado, explicamos la vision liberal cldsica sobre la justicia y la
distribucién de la riqueza. Por otro, resumimos la teoria socialde-
mocrata sobre la misma cuestion. Se toman dos autores como mode-
los: Nozick y Rawls; Hayek y Buchanan, por su parte, se consideran
como una especie de solucién al problema. Santo Tomds de Aquino,
por ultimo, es la base de ley natural que podria ser el fundamento
ultimo de la solucion propuesta.

Palabras clave: Teoria de la justicia, Derechos de propiedad, Prin-
cipio de diferencia, Equidad.

This article is an attempt of communication between two para-
digms. On the one hand, we explain the liberal-classical approach
about justice and distribution of wealth. On the other, we sum up
the social democratic theory about the same issue. Two authors are
explained as models: Nozick and Rawls, taking Hayek and Buchanan
as a kind of solution of the discussion. Saint Thomas Aquinas is
taken as the natural law’s view that could be the ultimate founda-
tion of the solution proposed.

Keywords: Theory of justice, Property rights, Difference principle,
Fairness.

Este articulo’ intenta hacer ciertas aclaraciones conceptuales
sobre un tema cubierto de apasionamientos politicos que a veces
dificultan el necesario discernimiento. No pretende, sin embargo,
hacer una propuesta de “solucion” (término tal vez demasiado au-
daz), sino una que permita “encaminar la conversacion” sin ence-
rrarla en posiciones irreconciliables.

El tema que se va a desarrollar, la igualdad y la desigualdad, se
ha tratado en innumerables ocasiones y esta practicamente anclado
en paradigmas ideoldgicos. En este sentido, nuestro ensayo no inten-

" “lgualdad y desigualdad segin desiguales paradigmas”, en Empresa y Humanismo
(2004), Vol. VII Nro. 2, pp. 259-254.

' Este articulo es una version corregida de una ponencia escrita para la Universidad
Catolica de Murcia, durante el segundo semestre de 2003.




Gabriel J. Zanotti

tara ser un eslabon mas en esa Babel de paradigmas inconmensura-
bles. Para ello haremos algo muy simple: trataremos tres términos -
libertad, igualdad y justicia- a partir de dos paradigmas enfrentados.
Uno, el socialdemdcrata, en el que utilizaremos como autor modelo
a J. Rawls. Otro, el liberal clasico, en el que tomaremos como auto-
res modelo a R. Nozick y F.A. Hayek.

La expresion “autor modelo” es un recurso hermenéutico a tra-
vés del que analizaremos una “forma de pensar” o “esquema con-
ceptual” (lo que en Ultima instancia termina siendo un paradigma en
Kuhn), sin borrar con ello la riqueza o sutileza del pensamiento de
cada autor ni tampoco explicarlo en detalle. Simplemente, lo toma-
remos como fuente de inspiracion de una determinada vision del
mundo.

Este texto se divide en cuatro partes. Tras una breve introduc-
cion, expondremos los dos paradigmas basicos. Por Gltimo, propon-
dremos un programa de investigacion que trate de salvar las aporias
que han quedado en el camino.

1. Los iguales desiguales

Las “intuiciones valorativas” son puntos de partida admisibles
para el analisis moral. Cuando vemos a millones de personas sumidas
en la miseria casi al lado de otras nadando en la abundancia, nos
damos cuenta de que algo anda “mal”, en primer lugar desde un
punto de vista ético. Cuando decimos “miseria y abundancia” no nos
referimos a cuestiones cuantitativas; aludimos a lo que Pablo VI, al
tratar sobre el desarrollo de los pueblos, llamé condiciones “mas
humanas” o “menos humanas” de vida®. Esta intuicién valorativa
adquiere sentido teorético si se relaciona con cierta nocion de digni-
dad humana. Cuando un nino, o millones de ellos, caminan descalzos
y desnutridos en medio de hacinamientos malolientes, ya no se trata
solo de algo lamentable pero moralmente neutro. Es algo contrario a
la dignidad humana, dignidad que tiene su origen, sin embargo, en
algo ontologicamente invisible al tema del desarrollo. Se trata de la
inteligencia y de la voluntad libre que todo individuo, por su sola
condicion de persona, tiene. Inteligencia y voluntad libre que ema-
nan de la esencia humana y que, por ende, se refieren a capacida-

2 pablo VI (1967), punto 20.

10



Igualdad, libertad, intimidad

des, a potencias en acto primero que no dejan de estar aunque haya
habido algtin impedimento en su desarrollo o ejercicio’.

Pero esa inteligencia y esa voluntad, lejos de convertirnos en
hormiguitas, solo diferentes por su rol, nos conducen a una profundi-
zacion de la individualidad (que toda cosa, por ser tal, ya tiene?). La
inteligencia y la voluntad libre conducen al descubrimiento de nues-
tra vocacion, de un proyecto de vida totalmente personal que identi-
fica nuestra existencia. Por eso los seres humanos son todos diferen-
tes. Pero lo son, precisamente, por lo que tienen de iguales. En ese
sentido, hay una desigualdad natural de los seres humanos que, sin
contradiccion, deriva de su igualdad natural.

Por este motivo, nuestras “intuiciones valorativas” parecen 0sci-
lar, frente a la desigualdad humana, entre cierto socialismo y cierto
conservadurismo en la posesion de los bienes naturales. La igual
dignidad del hombre es lo que nos hace “reaccionar” cuando vemos
condiciones materiales de vida que ponen en peligro el desarrollo
personal. Al mismo tiempo, aceptamos con naturalidad que las per-
sonas posean diferentes cosas, dada su natural desigualdad en voca-
ciones y proyectos de vida. Pero entonces, ;en qué quedamos? ;Asu-
mimos las desigualdades mas impresionantes como moralmente bue-
nas, en funcion de lo anterior, o derivamos hacia cierto socialismo
cuando nos enfrentamos con lo que consideramos “indigno”?

2. La igualdad socialdemocrata

El planteamiento de la socialdemocracia inspirada en Rawls pa-
rece haber respondido con éxito a este interrogante. Ya no se trata
del socialismo utopico, que parecia ignorar el problema econémico,
y menos aun del socialismo comunista, que proclamaba una rigida
igualacion en el nivel de los ingresos.

En primer lugar, Rawls’ incorpora a su esquema cierto liberalis-
mo clasico heredado de Locke. En una sociedad democratica, no soélo
se respetan los derechos de los ciudadanos a la participacion politi-
ca, sino también todas las libertades “clasicas” excepto, claro esta,
la propiedad entendida como originaria del contrato. En este marco,

3 Sobre el tema de las potencias como facultades operativas véase Santo Tomas de
Aquino (1963), |, Q. 75, 76, 77.

4 Santo Tomas de Aquino (1951), IlI, p. 75.

5 Rawls, J. (1971); (1986), pp. 58-101 y (1993).

11



Gabriel J. Zanotti

el ciudadano tiene obviamente libertad de expresion, religiosa, de
emigracion...; esto es lo que se considera “libertad negativa”, o sea,
aquella que se cumple ipso facto con un solo acto de no interferen-
cia por parte de un tercero.

Decimos “del contrato” porque recordemos que, en Rawls, esto
proviene de una posicion original en la que las personas realizan un
contrato. No se trata de una tesis historica, sino de una hipdtesis de
trabajo de la que emanan los principios de justicia que las personas,
en situacion de igualdad, pactarian entre si. Esta no es una igualdad
iusnaturalista, sino kantiana: todas las personas reconocen mutua-
mente su racionalidad en comin, su autonomia moral; a partir de
ahi, derivan (de forma procedimental) dos principios. Uno, de igual
libertad, que responde a la “libertad negativa” referida anterior-
mente. Otro -y esto es clave-, de diferencia. Las diferencias en las
capacidades naturales son arbitrarias desde un punto de vista moral,
a no ser que quienes estén mas beneficiados por la loteria natural de
capacidades desiguales compensen a quienes lo estan menos. ;Y esto
por qué? Porque en la posicion original hay un velo de ignorancia: las
personas pactan “como si” ignoraran otra cosa que no fuera su co-
mun condicion de personas. Y dado que, como observa Rawls, a las
personas no les es indiferente la distribucion del producto social,
cada una “se adelanta” a una eventual situacion en la que sus meno-
res habilidades naturales le pondrian en desventaja respecto a esa
distribucion. Podria ser que, después del pacto, alguien ganase mi-
llones jugando al fUtbol, siempre que -mediante mecanismos redis-
tributivos bien conocidos- compensase a quien hubiera sido menos
dotado por la loteria natural de habilidades. Con ello se mantendria
la situacion de igualdad natural, sin ignorar la también natural des-
igualdad de ingresos que resulta de la existencia de habilidades y
talentos diferentes. Simplemente se compensaria.

Observemos que nadie puede alegar en contra que tiene “dere-
cho” al fruto de sus habilidades, porque esa forma de concebir el
derecho natural, previa a cualquier tipo de pacto social, no cabe en
este esquema. Aqui no hay derechos naturales, ni previos ni poste-
riores al pacto. Por otra parte, un esquema de derecho natural en-
tendido como ley natural primaria no resuelve ipso facto la cuestion.
Puesto que en Santo Tomas la propiedad como hoy la concebimos no

12



Igualdad, libertad, intimidad

aparece en los preceptos primarios de la ley natural®, un socialde-
mocrata “tomista” podria alegar que este planteamiento es compa-
tible con un derecho “natural” de propiedad limitado, muy limitado,
sobre todo en lo que se refiere a la distribucion’.

Pero dejemos ese tema para después. Por ahora, veamos que,
en este esquema de pensamiento, los términos y significados de li-
bertad, igualdad y justicia se manejan en un sentido muy especifico
y, a la vez, muy generalizado como creencia cultural. Libertad es li-
bertad de opinion, libertad religiosa, libertad politica..., pero tam-
bién es “libertad de necesidades materiales”. Por eso, desde este
punto de vista, se maneja también la diferencia entre libertades
formales y reales, con un matiz despectivo respecto a las primeras.
Las “libertades negativas” clasicas, los bill of rights establecidos en
las constituciones liberales, serian solo libertades “formales” que no
tienen peso salvo que se cumpla el principio de diferencia y, por
ende, que el “estar libre de necesidades” convierta en reales las
libertades incluidas en las “libertades negativas”. Segln este es-
quema, no tiene mucho sentido exigir, por ejemplo, libertad de
expresion, o de emigracion, si la persona carece de los medios mate-
riales para el ejercicio de esos derechos. La igualdad de oportunida-
des asi referida es algo obvio. El derecho constitucional actual reco-
ge ampliamente este planteamiento, para el que el constituciona-
lismo liberal clasico es ya una leccion de historia antigua. En la ac-
tualidad, obviamente, nos encontramos en una etapa de constitucio-
nalismo social, en la que los derechos se dividen en directamente
operativos (las “libertades negativas” clasicas) y programaticos
(aquellos que senalan programas a cumplir para que las personas se
vean libres de necesidades materiales). En este marco, el sujeto
pasivo de obligacion es, evidentemente, el Estado. El no cumpli-
miento de esas obligaciones puede implicar incluso la declaracion de
una inconstitucionalidad por omision®.

La igualdad ya no es la “mera” igualdad ante la ley, sino la
igualdad de oportunidades que se lleva a cabo mediante la “ejecu-
cion fiscal” del principio de diferencia. En este sentido, cabe decir

¢ Santo Tomas de Aquino (1963), I-1l, Q. 94, a. 2, 4y 5.

7 Tal vez podria ubicarse en esa posicion (muy moderada) el libro de G.J. Bidart Cam-
pos (1982).

8 Véase al respecto Bidart Campos, G. (1987).

13



Gabriel J. Zanotti

que el esquema conceptual socialdemocrata ha logrado una propues-
ta en cierto modo realista si se compara con el socialismo utépico
antiguo. La igualdad esta en el corazon del sistema y se transmite
transitivamente desde la posicion original al resto del entramado
social. El socialdemocrata no reclama igualdad de ingresos. Simple-
mente afirma que la igualdad neokantiana de la dignidad humana,
establecida en la posicién original’, se expande a la vida social me-
diante la igualdad de oportunidades que genera la redistribucion de
ingresos. Esta es, a su vez, una exigencia del principio de diferencia,
deducido (atencion a ese punto) de la posicion original segin las
exigencias actuales de la rational choice theory. Este es obviamente
un adelanto teorético considerable en comparacion con las solas
propuestas utopicas y-o revolucionarias del socialismo antiguo.

Evidentemente, la justicia es la justicia de la distribucion. Una
sociedad justa y equitativa es aquella en la que los mas favorecidos
compensan a los que lo son menos o, por el contrario, la desigualdad
de ingresos se vuelve ipso facto arbitraria. Asumida como obvia la
justicia de respetar ciertas libertades individuales clasicas (entre las
cuales no se encuentra la propiedad), el problema de la justicia se
concentra en como evitar mayores desigualdades a través de una
fuerte redistribucion de ingresos. Los derechos se centran en los
derechos sociales. Cuando se habla de derechos, se habla de dere-
cho a la alimentacion, a la salud, etc. El derecho es aqui derecho a
recibir determinada cuota del producto social. Esto no puede refu-
tarse diciendo al socialdemocrata que es injusto porque presupone
quitar a unos para dar a otros lo que “no les pertenece”. Eso seria
una obvia inconmensurabilidad de paradigmas. Claro que ello supone
quitar a unos para dar a otros, diria el socialdemocrata. Y es asi -
seguiria la respuesta- porque éste es uno de los dos principios de
justicia (precisamente) a partir de la situacion original. Por ende,
quienes “sufren” la exaccion impositiva no tienen ninguna propiedad
originaria que reclamar. Nada les pertenece por naturaleza. El cho-
que de paradigmas con los liberales clasicos no podria ser mayor.

° Habermas reclama a Rawls que ese punto es demasiado metafisico para sus propios
postulados. Sobre este punto véase Habermas, J. y Rawls, J. (1998).

14



Igualdad, libertad, intimidad

3. Laigualdad liberal clasica

Ahora pasemos a otro mundo. Nunca mejor dicho otro mundo,
pero no uno univoco, sino muy diverso. Por eso, al igual que en el
caso anterior, seguiremos la pauta de unos autores-modelo.

Lo que vamos a exponer a continuacion no intenta ser una copia
fiel del pensamiento de Nozick', sino una aproximacién a cierta
forma de pensar, habitual sobre todo en algunos ambientes “liberta-
rios”'.

En este planteamiento, el concepto de la libertad se refiere a
las libertades clasicas, que son “libertades negativas” porque su
cumplimiento tiene como sujeto pasivo de obligacion a un tercero,
cuya sola abstencion u omision implica el cumplimiento del derecho
en cuestion. Las libertades de expresion, religiosa, de ensefanza,
etc. implican que nadie tiene derecho a coaccionar a otro en sus
decisiones al respecto y que, por ende, toda persona tiene derecho a
reclamar a otra la abstencion de cualquier acto coercitivo en este
sentido. Obviamente, en ese esquema se incluye la propiedad priva-
da de los medios de produccion, aunque ubicada en un contexto mas
amplio. Ese contexto es la posesion que toda persona tiene sobre si
misma, como “axioma” de sistema de derechos. No se trata de un
axioma en la linea del positivismo juridico, esto es, como apice del
sistema legal, sino como punto de partida de todos sus derechos “en
el individuo mismo”. En esta forma de pensar hay cierto “derecho
natural” que es obviamente previo a cualquier tipo de contrato,
aunque sus fundamentaciones filosoficas puedan variar. Esto es, la
persona se posee a si misma; ése es su derecho basico: es persona,
auténoma, duena de si misma y, por ende, ninguna otra tiene dere-
cho a interferir por medio de la coercion en las decisiones que
emergen de ese radical poseerse a si misma. La nocion de propiedad
se extiende radicalmente a toda la persona. Por eso Nozick, para
contestar a Rawls, contrapone directamente este axioma al principio
de diferencia’. La persona es duefa de si y, por tanto, tiene pleno
derecho al uso y goce de todos sus natural assets, de todas sus capa-
cidades naturales que, lejos de ser arbitrarias desde un punto de

1% Nos referimos a su obra clasica: Nozick, R. (1974).

" Nos referimos mas bien al anarcocapitalismo; esto es, a la afirmacién del mercado
libre sobre la base de la inexistencia de un gobierno minimo.

12 yvéase Nozick, R. (1974), parte Il, seccién II.

15



Gabriel J. Zanotti

vista moral, son consecuencia directa del principio moral basico:
toda persona es dueia de si misma. A partir de aqui, los resultados
del libre intercambio de esas capacidades naturales son, de modo
transitivo, justos (radicalmente justos). Y, por ello, cualquier inter-
vencion de un tercero, ya sea un particular o el gobierno, que inten-
te transferir nuevamente los recursos mas alla del resultado del libre
mercado (redistribucion) sera radicalmente injusta: sera un robo,
liso y llano, que quitara a otro lo que le pertenece por naturaleza.
En caso de que (e introducimos aqui una hipotesis de trabajo que
iremos utilizando paulatinamente) una persona totalmente carente
de habilidades naturales quede desvalida en ese proceso, este “es-
quema conceptual” no sostiene de ningln modo que esté mal tratar
de ayudarla; al contrario, ello sera perfectamente correcto siempre
que se trate de algo voluntario, no fruto de un robo. Si usted consi-
dera que X necesita ayuda y lo hace con sus propios recursos o con
donaciones, es un acto muy meritorio; si lo hace con recursos aje-
nos, obtenidos coactivamente, es un ladron. Y tertium non datur.

Hay que tener en cuenta que quienes asi razonan habitualmente
han sido formados en la Escuela Austriaca de Economia (Mises,
Hayek) y, por ende, estan convencidos (yo me adhiero a ello) de que
el libre mercado, contrariamente a las profecias de Marx, aumenta
globalmente los ingresos por medio del incremento sostenido del
salario real, fruto a su vez de una mayor capitalizacion. Por tanto,
no hacen esta afirmacion suponiendo que habra una mayoria de per-
sonas en la miseria, a las que so6lo quedara ayudar voluntariamente.
Consideran, por el contrario, que el libre mercado aumentara el
nivel de vida de la gran mayoria de la poblacion. Pero éste no es el
fundamento ultimo de la propiedad privada y el libre mercado. Esa
argumentacion es fuertemente deontologista, no utilitarista. La pro-
piedad de la persona sobre si misma es una mandato moral origina-
rio, una especie de renovado imperativo categoérico. Si sus resultados
son “Utiles”, mejor, pero el punto principal es que sean justos aun-
que no sean Utiles (que no es el caso). Esta escision conceptual entre
justicia y utilidad no es tan facil de encontrar, en cambio, en los
trabajos de Mises y Hayek', a pesar de que, curiosamente, esos
autores son la base que este esquema conceptual utiliza para afir-

'3 Véase al respecto Mises, L. von (1977) y Hayek, F.A. (1978).

16



Igualdad, libertad, intimidad

mar que la propiedad, ademas de justa, es (til (el caso de Rothbard
es emblematico al respecto)™.

A partir de aqui podemos ver el facil encadenamiento concep-
tual que este paradigma (totalmente incomunicado con el anterior)
genera entre libertad, igualdad y justicia. La libertad se concentra
en la “libertad de estar siendo coaccionado por”, como resultado del
ejercicio de los derechos individuales clasicamente entendidos que
surgen, a su vez, del principio moral fundamental: la persona es
duefna de si. Esa es la justicia radical. Es justo que la persona sea
duena de si y, por tanto, dueia de todo aquello que resulte de esa
radical posesion. El libre mercado es justo porque la propiedad sobre
si misma es justa, y no al revés (esto es, la propiedad de los bienes
de produccion no es lo que fundamenta la justicia). Por eso la nocion
de derecho se concentra en los derechos negativos. Los llamados
derechos “sociales” son una corrupcion de la justicia porque impli-
can un acto redistributivo radicalmente injusto y, obviamente, no
deben estar en el texto constitucional (Hayek coincide en este pun-
to). Este esquema conceptual no sostiene que no sea deseable que
haya mayores (aunque no iguales) oportunidades para todos respecto
a la salud, a la vivienda o a la alimentacion. Simplemente, y colo-
candose enfrente del paradigma dominante actual en materia de
constitucionalismo, no considera que todo ello sea un conjunto de
derechos que la persona pueda reclamar sin atentar necesariamente
contra la propiedad de otra. Para este esquema conceptual es obvio
que el mercado libre es el Unico sistema que produce un mayor nivel
de vida para todos, pero eso no es un derecho que se pueda recla-
mar y, menos adn, en el sistema juridico-positivo.

La igualdad, obviamente, es la igualdad ante la ley, y no la
igualdad “compensatoria” de ingresos diferentes que se daba por
medio del principio de diferencia. Este planteamiento conceptual es
muy coherente a la hora de reclamar iguales derechos para todo tipo
de personas (y por ello rechaza con energia conceptual toda forma
de racismo, sexismo o nacionalismo que divida a las personas segin
su raza, nacionalidad, etc.). Al mismo tiempo, y precisamente por
ello, se mantiene muy distante de las tipicas propuestas socialdemo-
cratas que obligan coactivamente a los propietarios a no cometer
actos discriminatorios dentro de su propiedad.

' Rothbard, M.N. (1970).

17



Gabriel J. Zanotti

La postura de Hayek se parece mucho al esquema anterior, tan-
to por algunas posiciones teoréticas (que han hecho mucho ruido)
como por ciertas posiciones practicas. Entre las primeras, las princi-
pales son su radical oposicion al concepto de “justicia social” y su
postura de que no cabe hablar de distribucién en el mercado®. Entre
las segundas, son destacables sus criticas al Welfare State, su oposi-
cion a la redistribucion de ingresos via impuestos progresivos y su
negativa a la incorporacion de derechos sociales en los textos consti-
tucionales'®. Todo ello ha implicado que, en el debate pulblico, a
veces no haya diferencias entre un libertario en el sentido anterior y
un partidario de Hayek. Sin embargo, en nuestra opinién, las diver-
gencias son importantes.

En primer lugar, ningn derecho es, para Hayek, el resultado de
un axioma planteado a priori. Todos los derechos individuales son
consecuencia de un proceso historico que concluye en ellos de modo
evolutivo, como en un orden espontaneo. Los derechos individuales
son normas generales de conducta justa que han ido evolucionando
desde elementos de la antigua Grecia, de la antigua Roma y de fuen-
tes medievales, hasta llegar al common law britanico y exportado a
las trece colonias norteamericanas'. El liberalismo clasico también
es fruto de una evolucion de las normas de limitacion al poder publi-
co. Por ende, en Hayek no hay una nocion de derecho “absoluto” sin
historia. Todos los derechos se concentran evolutivamente en una
determinada concrecion histérica. La propiedad es eso: no se refiere
a ninguna categoria ontologica de la posesion de la persona sobre si
misma, sino a una evolucion del contrato como alternativa al con-
flicto. Por ello -en segundo lugar- en Hayek no hay una manera ra-
cionalista de proceder: este autor no deduce los derechos de un
axioma originario a priori de la evolucion del orden espontaneo. La
teoria no es en él a priori de la historia, sino que implica una conje-
tura sobre ordenes espontaneos'® que se dan en lo concreto de la
evolucioén histérica. Este es un modo de plantear las cosas muy dife-
rente al libertarianismo, y me pregunto si todos los que se adhieren
a las criticas hayekianas al racionalismo constructivista'®, por lo que

> Hayek, F.A. (1979a), vol. II, cap. IX.

' Hayek, F.A. (1979a), apéndice.

7 Hayek, F.A. (1978), cap. XI.

'8 véase al respecto “Scientism and the Study of Society”, en (1979b).
' Criticas, como por ejemplo las efectuadas en Hayek, F.A. (1981a).

18



Igualdad, libertad, intimidad

toca al socialismo y al totalitarismo, son coherentes a la hora de
obviar lo que afecta al modo libertario de plantear el tema de la
propiedad, tan a priori de la historia concreta.

Por ello -en tercer lugar- es inGtil tratar de encontrar en Hayek
un claro planteamiento deontologista o utilitarista. Es evidente que
utilitarista clasico no es, ya que un orden espontaneo no puede, por
definicion, planearse como una serie de normas Utiles calculadas
como la mayor felicidad para el mayor niUmero de personas. La utili-
dad es, a lo sumo, al estilo de Hume (que Hayek asocia con Tomas
de Aquino®): un conocimiento tacito de la conveniencia de ciertas
instituciones sociales sobre otras. Deontologista absoluto tampoco
puede ser (en el sentido de lo moral como independiente de las con-
secuencias sociales) porque los derechos individuales evolucionan en
un orden espontaneo que, precisamente, da prioridad a aquellas
instituciones que permiten una mayor paz, una mayor estabilidad y
un mayor aumento de los niveles de vida de grandes grupos de po-
blacion. A lo sumo puede buscarse una especie de imperativo cate-
gorico implicito que considere la libertad individual como valor fun-
dante de todo su pensamiento, tal y como opinaba J. Gray*'.

Por estos motivos se comprende que -en cuarto lugar-, al lado
de todas sus criticas a la “justicia social”, que apuntaban contra el
Welfare State de los gobiernos centrales, Hayek fue asombrosamen-
te generoso, a ojos libertarios, en lo que se refiere a las facultades
distributivas de los bienes publicos por parte de los gobiernos locales
(en cualquier area, salud, educacion y seguridad social inclusive).
Hayek no mostraba preocupacién no por una nocion abstracta de
propiedad, sino por el crecimiento del estado central. Frente a él,
los gobiernos locales podian redistribuir lo que quisieran, “siempre
qgue” no lo hicieran de modo monopolico y financiaran el gasto con
impuestos locales?. Esto, desde luego, le alejo totalmente de los
“estados providencia” vigentes en EE.UU. y Europa, pero también,
por el mismo motivo, del imperativo libertario de gobierno minimo
0 no gobierno como imperativo moral inexorable. Buchanan es un

20 yéase Hayek, F.A. (1979a), libro II, cap. VII, p. 28.

2 Gray, J. (1984).

22 | a explicacion detallada de este tema se encuentra en Hayek, F.A. (1979a), tomo
IIl. Para una explicacion resumida, véase Hayek, F.A. (1981b).

19



Gabriel J. Zanotti

caso parecido®, y no estamos hablando precisamente de dos ejem-
plos marginales en el liberalismo clasico actual.

El resultado externo del planteamiento de Hayek respecto a las
nociones de libertad, igualdad y justicia es parecido al de Nozick,
aunque con bases muy diferentes que también tienen resultados con-
cretos. La libertad es ausencia de coaccion, entendiendo por coac-
cion el uso arbitrario de la fuerza; y la arbitrariedad, a su vez, co-
rresponde al gobierno de los hombres y no de la ley. Esta libertad
también es negativa: se refiere a los derechos individuales clasicos.
La igualdad es asi mismo libertad ante la ley. Hayek enfatiza la igual-
dad como ausencia de privilegios legales y prebendas especiales de
cualquier persona o grupo de personas mas alla de sus derechos indi-
viduales. La igualdad ante la ley implica ausencia de privilegios lega-
les y, por ende, los grupos de presion son, en el sistema de Hayek, la
mayor amenaza interna al proyecto democratico®. Si no fuera por la
“division de aguas” que produce ideolégicamente el tema de la eco-
nomia de mercado, se podria decir que el liberalismo clasico confluye
en Hayek con las mejores tradiciones juridicas de Occidente, presen-
tes incluso en documentos como la Pacem in Terris®.

Puesto que la justicia es, por tanto, conmutativa, aquella que
corresponde a los derechos individuales, es inutil esperarla de los
procesos de mercado®. Sin embargo, a pesar de esta ruidosa oposi-
cion conceptual y practica a la “distribucion”, el sistema de Hayek
alienta la subsidiariedad del gobierno -en esos términos-2’ en el caso
de las administraciones locales, con lo cual el resultado practico de
su propuesta es una especie de punto intermedio entre el Welfare
State de la socialdemocracia y el gobierno minimo. Hayek se mues-
tra mas inclinado a este Gltimo, aunque con una respuesta “practi-
ca” a la asistencia de situaciones sociales que el mercado, por las
razones que fuere (y de ningln modo nos estamos refiriendo aqui al
market failuere), no quiera atender.

2 Buchanan, J. (1975), (1980) y (1999), vol. 1.

24 yéase su introduccion al libro Il de Hayek, F.A. (1979a).
3 Especialmente su segunda parte.

2 véase Hayek, F.A. (1979a), libro II.

2 Hayek, F.A. (1979a), cap. VII.

20



Igualdad, libertad, intimidad

En Hayek, este tema -que algunos han visto como un grave fa-
llo®® o como una cierta inconsistencia®?’- lleva a plantearse nueva-
mente la cuestion de la propiedad, que esta siempre detras de los
aspectos que se refieren a la igualdad. ;Hay aqui un punto ético que
se nos escapa? ;Es coherente adherirse a un mercado libre, como el
que Hayek plantea, sin por ello apoyar in totum una concepcion de
la propiedad como la que concibe el “sistema” libertario? ;Qué re-
sultados tiene esto respecto a la redistribucion de ingresos y a la
igualdad?

4, La propiedad privada, otra vez

Santo Tomas de Aquino describe una nocion muy amplia, muy
elastica, de la ley natural. Esta nocion, matizada por las circunstan-
cias historicas®, aparece sobre todo en su famosa distincion entre
los preceptos primarios y secundarios y se relaciona, aunque no es lo
mismo, con una mayor elasticidad de la ley humana positiva y con la
tolerancia®'. Tomas de Aquino hace sus clasicas distinciones cuando
se pregunta si la ley natural es una para todos los hombres® o si
puede cambiarse®. Una de estas distinciones es la diferencia que
hay entre lo universal y lo mas particular en el intelecto practico;
otra, en intima conexion con la anterior, es la que se establece en-
tre los principios primarios de la ley natural (cercanos a lo inmutable
de la naturaleza humana) y los preceptos secundarios. Estos Gltimos
se relacionan en parte con algunos “afadidos” segin su utilidad,
cosa que aparece en el cuerpo del articulo cinco y en la respuesta a
la tercera objecion, cuando Tomas de Aquino aclara que el intelecto
humano puede llegar, a modo de ad-invenio, a ciertas cuestiones
que tienen utilidad respecto a los preceptos primarios, de manera no
contradictoria con éstos, aunque tampoco desprendida de ellos ne-
cesariamente. En la respuesta a la tercera objecion aparece también
la propiedad tal y como la interpretaba Tomas de Aquino en plena
época feudal; para él, la posesion comln de todas las cosas era de
ley natural.

28 véase De Jasay, A. (1997), parte |, p. 6.

® Krause, M. (2003), pp. 18-19.

30 santo Tomas de Aquino (1963), Q. 95, ad 3.
3! Santo Tomas de Aquino (1963), I-1l, Q. 96, c.
32 Santo Tomas de Aquino (1963), Q. 94, a. 4.
33 Santo Tomas de Aquino (1963), a. 5

21



Gabriel J. Zanotti

La distincion entre los preceptos primarios y los secundarios no
se advierte, ya que a la hora de tomar decisiones las circunstancias
los hacen aparecer juntos. Si una persona se encuentra en un edifi-
cio de tres pisos, se abalanza sobre otra y la arroja por la ventana,
eso es sencillamente un asesinato. Obvio: un precepto primario de la
ley natural es no asesinar. Ahora bien, es evidente que en ese caso
hay una cuestion mas contingente, menos universal, en el sentido de
no necesariamente deducida del aludido precepto primario: la pre-
sencia de la gravedad. Si un individuo esta en el nivel tres de una
estacion espacial, sin gravedad, y arroja a un amigo por una ventana
a otro lugar donde también hay oxigeno, eso sera, a lo sumo, una
falta de educacion o una mala broma, pero no un asesinato. El pre-
cepto primario es no asesinar; el secundario, “no arrojaras a alguien
por la ventana cuando hay gravedad”, cosa que es tan obvia en la
Tierra que ni siquiera hay necesidad de enunciarla. Pero la cuestion
es que “arrojar a alguien por la ventana” no es en si un asesinato, a
menos que medie la presencia de algo menos universal, en el sentido
de “no necesariamente deducido a partir de” el precepto primario...

Hemos dado este ejemplo porque, en el mundo social, la esca-
sez representa el papel de la gravedad, aunque su conciencia esté
muy silenciada ideolégicamente. Hay escasez y, por ello, hay pro-
blema econdmico. En Mises y Hayek esta cuestion esta intrinseca-
mente relacionada con el conocimiento disperso e incompleto de
oferentes y demandantes. Por esa razon hay propiedad privada y
precios, entendidos como interacciones e instituciones del mundo
social que emergen espontaneamente para hacer frente al problema
de la escasez con ahorro, inversion y formacion de capital. Estos
aspectos deben dirigirse hacia las necesidades prioritarias de los
consumidores, sefaladas por los precios. Por mas extrano que parez-
ca a quien no esté familiarizado con estos autores, la intervencion
del gobierno para fijar precios o eliminar la propiedad no hace mas
que herir de muerte la interaccion social que compensa el conoci-
miento disperso: los precios. Es decir, cuanto mas intenta un gobier-
no planificar, mas desordena. La propiedad y el sistema de precios
aparecen como instrumentos para hacer frente al problema de la
escasez, como instituciones sociales utiles en ese sentido.

22



Igualdad, libertad, intimidad

Por supuesto, con lo anterior no intentamos ni siquiera resumir el
eje central de la Escuela Austriaca de Economia®* para “convencer” al
lector, pero si para que al menos “comprenda” (en el sentido gadame-
riano de Verstehen®) el papel que la propiedad representa en esos
autores (Mises y Hayek, asi como algunos de sus discipulos importantes
como . Kirzner, M. Rizzo, R. Garrison o R. Ebeling, entre otros). Si hay
escasez, la propiedad es “necesaria” como medio® para minimizar sus
efectos ya que, junto con los precios, se presenta como una institu-
cion social necesaria para combinar el conocimiento disperso, o impe-
dir que el natural desajuste de expectativas entre oferentes y deman-
dantes sea aun peor. En Mises, directamente, la propiedad privada de
los medios de produccion se presenta como necesaria para la realiza-
cion del calculo econémico®. Es una necesidad no circunstancial. No
es que la propiedad pueda ser hoy necesaria y mahana no, o necesaria
aqui y no necesaria alla. Es mas universal que el ejemplo de la grave-
dad porque puede haber interacciones sociales sin fuerza de grave-
dad, pero alli donde hay escasez, la propiedad es necesaria para mi-
nimizar sus efectos, en potencia (alli donde no hay mercado, como en
ciertas civilizaciones antiguas y autarquicas) o en acto (alli donde hay
mercado y precios monetarios)®. Pero, recordemos, la escasez no es
un fenomeno fisico. Los recursos naturales en una isla desierta no son
ni escasos ni no escasos. La escasez es un fendmeno esencialmente
humano (mundo social, aspecto especificamente filosofico) o al menos
lo es “esencialmente” después del pecado original (aspecto especifi-
camente teologico).

Pero, obsérvese con cuidado, a pesar de esta universalidad y
necesidad de medio que la propiedad tiene en la Escuela Austriaca,
no forma parte de los primeros principios de la ley natural; no puede
formar parte de la sindéresis por la que conocemos con cierta evi-
dencia los primeros principios del intelecto practico. Para conocer
esa necesidad de medio se requiere una ciencia social desarrollada
historicamente -la Economia politica- y, ademas, desde un punto de
vista austriaco. En ese sentido, la presencia de la escasez, analoga-

34 Hemos intentado hacer ese resumen en Zanotti, G. J. (2002).

3 véase Gadamer, H. G. (1995), p. 61.

36 Santo Tomas de Aquino (1963), |, Q. 82, a. 1.

37 Véase al respecto su libro Mises, L. von (1968b). Sobre este tema, véase Gianella de
Vazquez Ger, C. (1993).

38 Mises, L. von (1968a), parte lIl.

23



Gabriel J. Zanotti

mente a la gravedad, tiene un margen de contingencia que coloca su
implicacion (la propiedad) como un precepto “secundario” en el
orden moral, si se quiere considerar en ese nivel. Santo Tomas lo
intuyé en su época cuando considerd, como hemos visto, la propie-
dad (la poca que él conocia en el sistema feudal) como una ad-
invenio no contradictoria con la ley natural®’. En este aspecto, cabe
recordar una rica y densa expresion que encontramos en la Contra
Gentiles: “(...) aquellas cosas sin las cuales no puede conservarse la
sociedad humana son naturalmente convenientes al hombre”*. Mu-
chas de esas cuestiones, que son “naturalmente” convenientes al
hombre (y en ese sentido cercanas a un planteamiento ontoldgico),
necesitan la mediacion (en ese sentido gnoseoldgica) de las ciencias
sociales, que nos diran qué instituciones son aquellas sin las que la
sociedad humana no podria conservarse (ese es el caracter “utilita-
rio” de tipo cualitativo presente en Santo Tomas, que implica gran
parte de sus preceptos de tipo secundario). Por todo ello, las inves-
tigaciones de la Escuela Austriaca sobre la interaccion de escasez,
propiedad y precios nos dan material mas que suficiente para califi-
car a la propiedad privada de los medios de produccion como dere-
cho natural secundario, no directamente deducible, sin embargo, de
los primeros principios del derecho natural primario. Por esta razon,
la tradicion cristiana, la patristica sobre todo, y el Magisterio Ponti-
ficio han recordado siempre el “destino universal de los bienes”
como algo implicado directamente en la Revelacion y en la armonia
razon-fe del Catolicismo. Ello no presenta ninguna contradiccion,
como vemos, con la concepcion de la propiedad como derecho natu-
ral secundario, a partir del conocimiento no revelado (y en ese sen-
tido opinable en relacion con la fe) de la propiedad, como algo ne-
cesario para minimizar el problema de la escasez y, por el mismo
motivo, como algo que “cumple” de manera ordinaria con el destino
universal de los bienes.

Todo esto justifica que, en caso de necesidad extrema, la propie-
dad, como derecho natural secundario, ceda ante el derecho a la vi-

% La expresion latina de la Suma (I-1l, Q. 94, a. 5, ad. 3) dice “(...) possessionum et
servitus non sunt inductae a natura, sed per hominum rationem, ad utilitatem huma-
nae vitae” (las italicas son nuestras); esto es, las posesiones y las servidumbres (ob-
sérvese el contexto histdrico feudal) no fueron inducidas por la naturaleza, sino por la
razon humana en funcion de lo que es (til a la vida humana.

“OLibro Ill, cap. 129.

24



Igualdad, libertad, intimidad

da, que es precepto primario de la ley natural*'. Cuando desde alli se
deducen politicas estatistas y expropiatorias es porque se desconoce
la interaccidon que los austriacos sefalan entre propiedad y escasez.
Que la propiedad sea precepto secundario, y no primario, de la ley
natural, explica una intuicién moral basica que se da en el presente
caso. Si un coche se esta incendiando con personas adentro y, ex hipo-
tesis, nadie me presta un extintor, pero yo tomo uno cualquiera que
no es mio y apago el fuego, ;es ello un robo? Los libertarios deberian
contestar que si. Pero, jes asi? ;Es eso “robar o hurtar”?

Lo interesante es que esto es lo que da fundamento teorético a
una re-distribucion minima de recursos como la que Hayek propone a
nivel local. Si un nifio aparece solo en medio de una plaza publica a
las ocho de la manana, el administrador de los bienes publicos que
llamamos gobierno no comete ningln robo si, discrecionalmente,
utiliza parte de esos bienes publicos para la atencion al nifio2. Des-
de luego, esto no implica negar que sea plausible un programa de
investigacion en el que se investigue la posibilidad de la privatiza-
cién de todos los bienes publicos, gobierno central incluido®, aun-
que no como la Unica alternativa ética posible, sino como una de las
tantas posibilidades del dinamismo de la historia.

En relacion con lo anterior, el término “distribucion” puede in-
corporarse sin incurrir en las aporias anteriormente referidas. En
primer lugar, no hay por qué temer un uso analogico del término
distribucion aplicado al proceso de mercado. Obviamente, en el
mercado, las relaciones de justicia son conmutativas, pero si el pun-
to de partida es justo (la propiedad como derecho natural secunda-
rio), el resultado del proceso también lo sera. Ese resultado es lo
que llamamos distribucion de los recursos segin la productividad
(marginal, en el caso de la Escuela Austriaca), y quiere decir que si
alguien gana mucho dinero como deportista o como cantante, no por
ello debera nada a quien no gane lo mismo, de igual modo que los
obreros de EE.UU., que tienen un salario real (merced a la mayor
productividad marginal) mayor que los hindlUes, no deben a estos
Ultimos nada desde el punto de vista de la justicia. Porque -y esto es
importantisimo- la mayor riqueza de los primeros no se debe a la

I Sobre la relacién entre ley natural y derecho natural véase Derisi, 0. N. (1980).
“2 Hemos desarrollado este ejemplo mas in extenso en Zanotti, G. J. (1989), cap. 3.
4 Véase al respecto Benegas Lynch, A. (1993).

25



Gabriel J. Zanotti

mayor pobreza de los segundos. Suponer lo contrario es asumir el
presupuesto marxista de la plusvalia, refutado hace mas de un siglo
por E. Von Bshm-Bawerk™*.

Esto Gltimo es importante porque, a veces, desde un esquema
neoclasico de competencia perfecta, no austriaco, se deducen con-
secuencias diferentes, mezcladas ademas con una version muy refi-
nada de la plusvalia de Marx. Rawls nos ofrece, y no de casualidad,
un buen ejemplo al respecto: “(...) For example -dice en A Theory
of Justice®™-, the precept to each according to his contribution cov-
ers many cases of distribution in a perfectly competitive economy”.
Pero, continua, “(...) It is easy to see that this is not the case”*. ;Por
qué? Con toda claridad, como siempre, Rawls responde: “(...) Factors
of production never in fact receive their marginal products, and
under modern conditions anyway industries soon came to be domi-
nated by a few large firms. Competition is at best imperfect and
persons receive less than the value of their contribution, and in this
sense they are exploited”. Esto es importante porque un poco mas
arriba afirmabamos que la distribucion del ingreso resultante del
mercado, que implica un mercado de trabajo y la productividad
marginal consecuente, era justa. Pero si asumimos el modelo de
competencia perfecta, nuestra afirmacion era cierta solo en esa hi-
potética situacion, y la distancia entre el mercado perfecto, hipoté-
tico, y el mercado imperfecto, real, deberia cubrirse con una redis-
tribucion adicional que compensase la diferencia (que marca, para
Rawls, una “explotacion”). Pero, otra vez, la Escuela Austriaca de
Economia basa su analisis en la teoria de proceso de mercado, pre-
cisamente contrapuesta, desde el inicio, al presupuesto de conoci-
miento perfecto®. Esto es clave. La Escuela Austriaca parte de que
el mercado es imperfecto, dado el conocimiento disperso de oferen-
tes y demandantes. Los precios sirven como sintetizadores de cono-
cimiento disperso y son, junto con la propiedad y la capacidad de
aprendizaje, factores que compensan la dispersion de conocimiento
y producen una tendencia asintotica al acercamiento de la oferta

* Véase el cap. 8 de su tratado Von Béhm-Bawerk, E. (1976).

“ Rawls, J. (1971), p. 308.

“ Rawls, J. (1971), p. 308.

7 Rawls, J. (1971), p. 309.

“ Véase al respecto el texto seminal de Hayek “The Meaning of Competition”, en
Hayek, F.A. (1980). Sobre esta cuestion véase también Kirzner, . (1982).

26



Igualdad, libertad, intimidad

con la demanda, sin alcanzar nunca, jamas, el estado final de repo-
s0*. Toda interferencia del gobierno en los precios y en la propie-
dad, por ende, tiende a alejar y descoordinar oferta y demanda. Por
ello, cuanto mas libre sea el mercado, mas tendera el salario a acer-
carse al valor de la productividad marginal del trabajo. Cuanto me-
nos libre lo sea, mas se alejara. Por esto, la distribucion del ingreso
conforme a la productividad marginal, suponiendo un mercado libre,
es justa, como habiamos dicho. Pero, obviamente, no suponemos
que la productividad marginal sea muy baja en un mercado libre. Al
contrario, al ser este Ultimo el principal incentivo para la inversion,
suponemos que la demanda de trabajo tendera a aumentar y los
salarios reales también lo haran consiguientemente. Esto producira
una tendencia a la igualacion al alza de los ingresos, ya que habla-
mos de salario real “en general”. Por eso, contrariamente a las pre-
dicciones de Marx, los sectores con ingresos medios tenderan a cre-
cer en un mercado libre, y no al revés.

Obviamente nada de esto se deduce del destino universal de los
bienes como precepto primario de la ley natural, pero, a su vez,
nada de ello se contradice con ese destino universal. Cuando agre-
gamos a este Ultimo, como premisa mayor, los conocimientos del
mercado sobre la base de la Escuela Austriaca, calificamos la pro-
piedad privada como derecho natural secundario, al igual que en el
caso de la norma “no arrojaras personas por la ventana en presencia
de gravedad”. Si la vision del mercado es otra (como vimos en el
caso del esquema neoclasico), es posible que la conclusion sea dife-
rente (como en el caso de Rawls). Si usted supone que el mercado
libre aleja los salarios de su productividad marginal, entonces es
coherente que pida una mayor accion redistributiva por parte del
gobierno. Por supuesto, en Rawls no hay preceptos primarios ni se-
cundarios de la ley natural, pero si usted parte del precepto prima-
rio de destino universal de los bienes y de la suposicion anteriormen-
te aludida (esto es, que el mercado libre no coordina los recursos
escasos, sino al revés), es posible que termine desarrollando un prin-
cipio de diferencia al estilo Rawls, pero aplicado a un esquema con-
ceptual iusnaturalista.

En cambio, las explicaciones austriacas sobre la propiedad, co-
mo necesaria para el calculo econdémico (Mises), el papel de los pre-

4 Mises, L. von, op.cit., cap. XIV.

27



Gabriel J. Zanotti

cios como coordinadores de conocimiento disperso (Mises, Hayek) y
el rol empresarial como tendencia equilibrante del mercado (Kirz-
ner) implican una concepcién de mercado libre, en la que éste es el
modo ordinario de concrecion social del destino universal de los
bienes.

Sin embargo, al incluir la expresion “de modo ordinario” damos
también un fundamento iusnaturalista a ese papel subsidiario que
Hayek otorga a los gobiernos locales sobre los bienes publicos. Este
seria un modo “extraordinario” de distribucion del ingreso, mas alla
de la productividad marginal del mercado o de las donaciones, ya
que es licito utilizar discrecionalmente bienes publicos en casos de
emergencia. Por supuesto, para poner un “limite” a esto se encuen-
tra, precisamente, toda la obra constitucional de Hayek, que hoy,
junto con la de Buchanan, constituye una Constitutional Political
Economy®® cuyo nlcleo -que no podemos desarrollar ahora- consiste
en acotar las facultades fiscales de los gobiernos centrales para evi-
tar que la propiedad y el mercado degeneren en un juego de suma
cero de intereses encontrados de grupos de presion®'. Y otra vez el
mismo modo de razonar: los conocimientos de las ciencias sociales
“no se deducen de” los preceptos primarios de la ley natural aun-
que, al mismo tiempo, “no se contradicen con” ellos. Por eso pue-
den ser un motivo (al igual que la relacion entre escasez, precios,
conocimiento disperso y mercado) para limitar constitucionalmente
el avance del gobierno central y su papel redistributivo y para dejar-
lo en manos de gobiernos locales, fijando pautas constitucionales al
respecto.

Con esto cumplimos la promesa establecida al inicio de este tex-
to, esto es, “reencaminar una conversacion” estancada entre para-
digmas inconmensurables (socialdemodcrata y liberal clasico tipo
Nozick) respecto al tema de la igualdad. La conversacion estaba
estancada por dos concepciones radicalmente diferentes de la pro-
piedad. Lo que para Nozick es lisa y llanamente un robo, para Rawls
es la justicia, que se realiza mediante el principio de diferencia.
Hayek mantiene una postura muy parecida a la de Nozick, en su
oposicion al Welfare State, aunque a su vez se muestra muy genero-
so respecto a la subsidiariedad de los gobiernos locales. Este es un

%0 véase Vanberg, V.J. (1998), pp. 69-75.
3 Buchanan, J. (1999).

28



Igualdad, libertad, intimidad

punto intermedio, criticado como contradictorio desde ambos para-
digmas rivales.

Pero lo que no aparece en ninguno de los tres (Rawls, Nozick y
Hayek) es la concepcion clasica de Santo Tomas sobre la ley natural
y la distincion entre preceptos primarios y secundarios. Al combinar
esta postura con elementos de la Escuela Austriaca, por un lado (Mi-
ses, Hayek y Kirzner sobre propiedad y precios), y de la Economia
constitucional, por otro (Hayek, Buchanan), todo se va ordenando
conceptualmente. La macro-redistribucion de ingresos, al estilo
Rawls, queda descartada, pero la posibilidad de una micro-redistri-
bucidn, a nivel local, se admite (Hayek) sobre la base de la propie-
dad privada, entendida como derecho natural secundario (Santo
Tomas).

;Como afecta todo esto a los problemas actuales sobre la igual-
dad y la desigualdad? Creemos que la respuesta a esta pregunta ra-
dica en hacer una interpretacion muy diferente a la que se hace a
nivel mundial. Un modo habitual de ver las cosas es que, después de
la caida del Muro, se produjo un gran optimismo respecto a las posi-
bilidades del mercado en la asignacion de ingresos y en la solucion
global de la pobreza. Las crisis financieras internacionales y el au-
mento de ciertas desigualdades en regiones como América Latina
han demostrado, sin embargo, que ese optimismo era desmesurado.
La década de los afos noventa parece haber sido un “ensayo y error”
respecto a las posibilidades del mercado para la solucion de la po-
breza y el subdesarrollo. Desde un punto de vista austriaco, ni
EE.UU., ni la Union Europea, y menos aun América Latina, fueron
precisamente ensayos de las propuestas concretas de Hayek y Mises
(a las que habria que agregar las de Buchanan) sobre la eliminacion
del Welfare State, las tarifas arancelarias, los acuerdos entre blo-
ques, los privilegios legales de los grupos de presion y las politicas
monetarias estatistas promovidas por los bancos centrales locales y
los organismos financieros internacionales. Esas cuestiones no son un
detalle para Mises y Hayek. Forman parte del intervencionismo, tal y
como una y otra vez lo denunciaron a lo largo de su vida y obra®.

32 Es muy significativo al respecto que la parte sexta del tratado de economia de L.
von Mises (1968a) esté destinada in totum al analisis del intervencionismo, practica
que casi coincide con la organizacion de las naciones que supuestamente ejercen el
libre mercado.

29



Gabriel J. Zanotti

Las desigualdades pueden haber aumentado, pero la pregunta es,
;debido al mercado libre o por falta de él? Esta no es una pregunta
solo académica; la sufren los miles de inmigrantes que mueren di-
ariamente y que, si sobreviven, son repatriados de forma inmediata
porque todo su delito consistié en haber intentado escapar del in-
fierno. Claro, el “estado providencia” y los salarios minimos de las
naciones “capitalistas” no los pueden absorber... ;Es eso un mercado
libre?

5. Conclusiones

1. La igualdad y la desigualdad sociales se enfocan, en la mayor par-
te de las ocasiones, desde dos paradigmas irreconciliables.

2. A nivel practico, el paradigma dominante es el Welfare State,
segln el que el gobierno central debe realizar una fuerte redistribu-
cion de ingresos, sin que ello implique negar el papel que el merca-
do representa en el area de la produccion.

3. A nivel teorético, Rawls ha hecho una de las elaboraciones mas
refinadas para la justificacion de la redistribucion del ingreso. Los
partidarios del derecho natural, aunque no coinciden con su base
neokantiana, podrian facilmente llegar a la misma conclusion teoré-
tica con una nocion muy limitada de la propiedad.

4. El liberalismo clasico, que concibe sélo un gobierno minimo, se
presenta hoy como un paradigma alternativo, cuyo autor modelo es
R. Nozick. Hemos visto que la nocion de propiedad abarca aqui la
posesion absoluta de la persona sobre si misma y llega, por ende, a
conclusiones diametralmente opuestas sobre la justicia de la redis-
tribucion, convertida ipso facto en una injusticia.

5. Hayek es otro autor modelo para el liberalismo clasico, pero con
bases teoréticas diferentes y conclusiones practicas también distin-
tas. Para este autor no hay un derecho absoluto, entendido como
“axioma” de un sistema racional a priori, sino que los derechos indi-
viduales evolucionan en circunstancias historicas concretas. A su
vez, aunque Hayek se opone firmemente al Welfare State y a la
justicia social, admite sin ningin problema las facultades redistribu-
tivas y subsidiarias de los gobiernos locales.

6. Nosotros proponemos “re-encaminar” esta conversacion del si-
guiente modo:

30



Igualdad, libertad, intimidad

a) Considerar nuevamente la propiedad privada de los medios
de produccion desde la clasificacion de Santo Tomas, distin-
guiendo entre preceptos primarios y secundarios de la ley na-
tural.

b) En ese caso, necesitamos una serie de premisas adicionales
para concluir que la propiedad privada de los medios de pro-
duccion es un precepto secundario.

c) En su época, el sistema social de Santo Tomas era el feudal,
y las bases teoréticas para la propiedad, los argumentos aris-
totélicos.

d) En nuestra época, el mundo social ha cambiado y, ademas,
podemos recurrir a bases teoréticas diferentes para concluir
que la propiedad es un precepto secundario. Encontramos esas
bases en la Escuela Austriaca de Economia, dadas sus conside-
raciones sobre la escasez, el conocimiento disperso, los pre-
cios y la propiedad.

e) Sobre esas bases, concluimos que la propiedad privada de
los medios de produccion es un derecho natural secundario, a
partir de lo que inferimos como justos los procesos distributi-
vos causados por el mercado.

f) En ese caso, tomamos la palabra distribucion analoégicamen-
te, como el resultado del ingreso proveniente del salario real
que, a su vez, depende de la productividad marginal.

g) Hemos visto que no se puede objetar que ello presuponga
competencia perfecta. La Escuela Austriaca parte precisamen-
te de lo contrario.

h) Que el derecho de propiedad sea un precepto secundario
justifica la redistribucion de bienes publicos en casos de
emergencia.

i) Que esa redistribucion “deba” realizarse a nivel local se in-
fiere a su vez de los estudios de la Constitional Political Eco-
nomy.

j) A nivel global, las desigualdades respecto al ingreso pueden
haberse agravado, pero ello no se debe a que un mercado li-
bre, tal como los austriacos lo entienden, exista. Al contrario,
tanto EE.UU., como la Union Europea, como, sobre todo, Amé-

31



Gabriel J. Zanotti

rica Latina, estan muy lejos de haber considerado siquiera la
posibilidad de llevar adelante las reformas concretas que Mi-
ses, Hayek y Buchanan proponen para la eliminacion del Wel-
fare State, las tarifas arancelarias, los bancos centrales y el
proteccionismo corporativo en todo tipo de sectores.

Bibliografia

Benegas Lynch, Alberto (1993), Hacia el autogobierno. Una critica al
poder politico, Emecé, Buenos Aires.

Bidart Campos, German J. (1982), La recreacion de liberalismo,
Ediar, Buenos Aires.

Bidart Campos, German J. (1987), Las obligaciones en el derecho
constitucional, Ediar, Buenos Aires.

Bohm-Bawerk, Eugen von (1976), La teoria de la explotacion, Union
Editorial, Madrid.

Buchanan, James (1975), The Limits of Liberty. Between Anarchy
and Leviathan, University of Chicago Press, Chicago.

Buchanan, James (1980), El cdlculo del consenso, Espasa-Calpe, Ma-
drid.

Buchanan, James (1999), The Logical Foundations of Constitutional
Liberty, Liberty Fund, Indianapolis.

De Jasay, Anthony (1977), Against Politics. On Government, Anar-
chy, and Order, Routledge, Londres.

Derisi, Octavio N. (1980), Los fundamentos metafisicos del orden
moral, Educa, Buenos Aires.

Gadamer, Hans-Georg (1995), El giro hermenéutico, Catedra, Ma-
drid.

Gianella de Vazquez Ger, Cecilia (1993), “El calculo econémico en el
socialismo: una vision contemporanea”, Libertas, n° 18, p. 23.

Gray, John N. (1984), “F. Hayek y el renacimiento del liberalismo
clasico”, Libertas, n° 1, pp. 5-115.

Habermas, Jurgen y Rawls, John (1998), Debate sobre el liberalismo
politico, Paidos, Barcelona.

32



Igualdad, libertad, intimidad

Hayek, Friedrich A. von (1978), Los fundamentos de la libertad,
Union Editorial, Madrid.

Hayek, Friedrich A. von (1979a), Derecho, Legislacion y Libertad,
Union Editorial, Madrid.

Hayek, Friedrich A. von (1979b), The Counter-Revolution of Science.
Studies on the Abuse of Reason, Liberty Press, Indianapolis.

Hayek, Friedrich A. von (1980), Individualism and Economic Order,
University of Chicago Press, Chicago.

Hayek, Friedrich A. (1981a), “Los errores del constructivismo”, en
Nuevos estudios en Filosofia, Politica, Economia e Historia, Eudeba,
Buenos Aires, pp. 3-20.

Hayek, Friedrich A. (1981b), “Libertad econémica y gobierno repre-
sentativo”, en Nuevos estudios en Filosofia, Politica, Economia e
Historia, Eudeba, Buenos Aires, pp. 93-103.

Kirzner, Israel (1982), The Meaning of Market Process. Essays in the
Development of Modern Austrian Economics, Routledge, Londres y
Nueva York.

Krause, Martin (2003), “Cole y la justicia social”, Laissez-Faire, n°
18-19, pp. 23-36.

Mises, Ludwig von (1968a), La accion humana, Sopec, Madrid.

Mises Ludwig von (1968b), Socialismo, Instituto de Publicaciones
Navales, Buenos Aires.

Mises, Ludwig von (1977), Liberalismo, Union Editorial, Madrid.

Nozick, Robert (1974), Anarchy, State, and Utopia, Basic Books,
Nueva York.

Pablo VI (1967), Populorum Progressio, Ediciones Paulinas, Buenos
Aires.

Rawls, John (1971), A Theory of Justice, Harvard University Press,
Cambridge, Mass.

Rawls, John (1986), Justicia como equidad. Materiales para una
teoria de la justicia, Tecnos, Madrid.

Rawls, John (1993), Political Liberalism, Columbia University Press,
Nueva York.

33



Gabriel J. Zanotti

Rothbard, Murray N. (1970), Man, Economy, and State, Nash Publish-
ing, Los Angeles.

Santo Tomas de Aquino (1951), Suma Contra Gentiles, Club de Lec-
tores, Buenos Aires.

Santo Tomas de Aquino (1963), Suma Teoldgica, Marietti, Turin.

Santo Tomas de Aquino (1975), Tratado de la Ley. Tratado de la
Justicia. Tratado sobre el gobierno de los principes, Porria, México.

Vanberg, V.J. (1998), “Constitutional Political Economy”, en Davis,
J.B.; Hands, D.W. y Maki, U. (eds.), The Handbook of Economic
Methodology, Edward Elgar, Cheltenham, pp. 69-75.

Zanotti, G. (1989), El humanismo del futuro, Belgrano, Buenos Aires.

Zanotti, G. (2002), Nueva Introduccién a la Escuela Austriaca de
Economia, Libronauta edicion on line, en www.libronauta.com.ar.

34



Igualdad, libertad, intimidad
Il. FEYERABEND Y LA DIALECTICA DEL ILUMINISMO®

1. Introducciéon

El debate Popper-Kuhn-Lakatos-Feyerabend, sobre filosofia de
las ciencias, es al mismo tiempo un debate filosofico politico. Ya en
otras oportunidades®® nos hemos referido a ello, llegando a la con-
clusion de que una progresiva ampliacion del criterio de racionalidad
conduce a una concomitante “emancipacion” del poder politico de
la ciencia. Incluso hemos apoyado claramente la propuesta de sepa-
racion entre estado y ciencia hecha por Feyerabend>, y la hemos
considerado casi la clave de su pensamiento®. Pero hay un paso que
no hemos dado: la analogia profunda que hay entre dicho planteo y
la escuela de Frankfurt. En este articulo es nuestra intencion des-
arrollar en detalle dicha analogia.

Como es bien sabido, Horkheimer y Adorno explican en profun-
didad en qué consiste la dialéctica del iluminismo, en su libro casi
homoénimo®. Vale la pena escucharlos una vez mas a ellos mismos:
“...La aporia ante la que nos encontramos en nuestro trabajo se
revelo asi como el primer objeto que debiamos analizar: la autodes-
truccion de la llustracion. No albergamos la menor duda -y ésta es
nuestra petitio principii- de que la libertad en la sociedad es insepa-
rable del pensamiento ilustrado. Pero creemos haber descubierto
con igual claridad que el concepto de este mismo pensamiento, no
menos que las formas histoéricas concretas y las instituciones sociales
en las que se halla inmerso, contiene ya el germen de aquella regre-
sion que hoy se verifica por doquier. Si la Ilustracion no asume en si
misma la reflexion sobre este momento regresivo, firma su propia
condena...”’. Esto es, la Ilustracion, llamando a la emancipacion de
las cadenas del Antiguo Régimen, a la desmitificacion del mundo y a

" “Feyerabend y la dialéctica del Iluminismo”, en_Studium (2005), Tomo VIII, Fasc.
XVI, pp. 215-238. El autor agradece los comentarios de Juan José Garcia, Mario Silar,
Ignacio de Marinis y Ricardo Crespo. Todos los errores, desde luego, son solo mios.

53 “La epistemologia y sus consecuencias filoséfico-politicas”, en Libertas (29), 1998.
3 “| os origenes epistemologicos del estado contemporaneo”, en Laissez-Faire (2002),
Nro. 16-17, pp. 73-90.

> “Feyerabend en serio”, en Studium (2002), tomo V, fasc. X, pp. 185-198.

% Ver Dialéctica de la Ilustracion (1944, 1947) Trotta, Madrid, 1994 1ra edicion.

7 Op. cit., p. 53.

35



Gabriel J. Zanotti

liberar a la humanidad de las cadenas de la ignorancia, la pobreza y
la tirania, tiene un resultado..... Opresivo. La llustracion, queriendo
liberar, oprime, porque cae en las garras de una racionalidad ins-
trumental, esto es, una razon de dominio: dominio de la naturaleza,
por la tecno-ciencia, dominio de unos sobre los otros, a través de la
plus valia y las consiguientes estructuras alientantes y opresoras del
capitalismo. A diferencia del marxismo leninista, esta filosofia no es
optimista. Es un neo-marxismo apocaliptico: denuncia que ya esta-
mos en las garras de la razon instrumental; ya nada se puede hacer,
la modernidad, identificada con la Ilustracion, fracasé. La “denun-
cia” esta firmada en 1944. Pero no es un pensamiento postmoderno:
es una razon ilustrada que denuncia su propio fracaso, con toda la
nostalgia de la emancipacion malograda. Menos aln, como ya se
sabe, es post-moderno Habermas, quien puede salir del pesimismo
total de sus maestros rescatando a la modernidad en la razéon comu-
nicativa®.

El pesimismo de Horkheimer y Adorno se ve muy bien reflejado
en la analogia tomada de la Odisea sobre el canto de las sirenas.
“...Quien quiera subsistir no debe prestar oidos a la seduccion de lo
irrevocable, y puede hacerlo sélo en la medida en que no sea capaz
de escucharla. De ello se ha encargado siempre la sociedad. Frescos
y concentrados, los trabajadores deben mirar hacia delante y des-
preocuparse de lo que esta a los costados. El impulso que los empuja
a desviarse deben sublimarlo obstinadamente en esfuerzo adicional.
De este modo se hacen practicos. La otra posibilidad es la que elige
el mismo Odiseo, el senor terrateniente, que hace trabajar a los
demas para si. El oye, pero impotente, atado al mastil de la nave, y
cuanto mas fuerte resulta la seduccion mas fuertemente se hace
atar, lo mismo que mas tarde también los burgueses se negaran la
felicidad con tanta mayor tenacidad cuanto mas se les acerca al
incrementarse su poder. Lo que ha oido no tiene consecuencias para
él, solo puede hacer sefas con la cabeza para que lo desaten, pero
ya es demasiado tarde: sus companeros, que no oyen nada, conocen
solo el peligro del canto y no su belleza, y lo dejan atado al mastil
para salvarlo y salvarse con él.. Reproducen con su propia vida la
vida del opresor, que ya no puede salir de su papel social. Los lazos

58 Ver Habermas, J.: Teoria de la accién comunicativa [1981], | y I, Taurus, Madrid,
1992 Seg. Edicion, y Elizalde, Luciano: Comunicacion de masas y espacio publico en
Habermas, Universidad Austral, Buenos Aires, 2003.

36



Igualdad, libertad, intimidad

con los que se ha ligado irrevocablemente a la praxis mantienen, a
la vez, a las sirenas lejos de la praxis: su seduccion es convertida y
neutralizada en mero objeto de contemplacién, de arte”*.

Hemos citado este parrafo in extenso porque su esquema se
adapta a todo pensamiento emancipatorio, y también, por ende, a
Feyerabend. Por supuesto, para este neomarxismo, la praxis opreso-
ra, la “Matrix” de la que no se puede salir, es el capitalismo, culmen
de la racionalidad instrumental, capitalismo donde explotador y
explotado estan encerrados en la misma dialéctica. Por supuesto,
nosotros no adherimos a esta dialéctica marxista®, pero si adheri-
mos a la profundidad de la analogia cuando se la aplica en general a
todo pensamiento que pretenda, de algin modo®', un cambio de
sistema. Las sirenas representan el anuncio de cambio de sistema,
pero ese cambio nunca llega porque el sistema, de modo inteligenti-
simo, absorbe al canto revolucionario en una apacible estética que
nada modifica. Son bellos libros que forman parte del entreteni-
miento, son los locos que anuncian la revolucion en un bar, a la no-
che, con sus amigos, son los profesores que “ensefan” la teoria re-
volucionaria y luego exigen la repeticion del paradigma y ponen un
10 como premio, son las peliculas con “mensaje” que luego son sélo
entretenimiento para dias aburridos. Veremos que Feyerabend es
una sirena cuyo canto tiene un contenido importantisimo, pero el
modo de interpretarlo lo ha convertido en el entretenimiento de lujo
de la filosofia de la ciencia.

2. Feyerabend: de la filosofia de la ciencia a la filosofia politica

La imagen publica de Feyerabend es la de un post-moderno de
la ciencia que desafia la sola posibilidad de un método cientifico.
Esa es su imagen mas difundida luego de la publicacion, en 1975, de
su libro “Tratado contra el método”®* (Against Method).

> Op.cit., p. 87.

¢ Ver la clasica critica de E. Von Bohm-Bawerk a la teoria marxista de la explotacién
en Capital and Interest (1884-1889-1909), Libertarian Press, 1959.

" Decimos “de alglin modo” porque el cambio de sistema puede ser revolucionario o
evolutivo. Veremos eso mas adelante.

2 Ver Tratado contra el método; Tecnos, Madrid, 1981. De Feyerabend, ver: Adiés a
la razén; [version inglesa]; Tecnos, Madrid, 1992; Killing Time; University of Chicago
Press, 1995; Didlogos sobre el conocimiento; Catedra, Madrid, 1991; Didlogo sobre el
método; Catedra, Madrid, 1989; La ciencia en una sociedad libre; Siglo XXI, 1982;
Philposophical Papers, vol 1 y 2; Cambridge University Press, 1981; Ambiguedad y

37



Gabriel J. Zanotti

Se podria decir que toda la obra posterior de Feyerabend es un
intento de aclarar su posicion. Muy resumidamente, Feyerabend
explico que el iconoclasta principio “todo vale” (everything goes) de
su libro del 75 no era mas que una reiteracion de su principio de
proliferacion de teorfas que habia establecido 10 afios atras®*. Muy
popperianamente (a pesar que él intentaba distanciarse de Popper)
la proliferacion de teorias y de métodos no implica decir que no hay
método, sino que ante la vastedad de un universo desconocido, hay
casos en los que “inventar” (yo lo llamo “crear”) nuevas teorias y
métodos que permitan seguir avanzando. Desde luego, no es esta la
Unica aclaracion que hace, pero hay una que es de especial interés
para nuestro ensayo. En un dialogo imaginario, él se pregunta a si
mismo si es relativista. La respuesta es clave a nuestro juicio:
“...Bueno, en Contra el método y mas tarde en Ciencia en una so-
ciedad libre sostuve que la ciencia era una forma de conocimiento
entre muchas. Esto puede significar por lo menos dos cosas. Primera:
existe una realidad que permite enfoques distintos, entre ellos el
cientifico. Segunda: el conocimiento (verdad) es una nocion relativa.
En Ciencia en una sociedad libre combiné de vez en cuando ambas
versiones, en Adids a la razén utilicé la primera y rechacé la segun-
da”.®* ;Como interpretamos este denso parrafo? Del siguiente modo.
Primero, observemos que no dice que la ciencia no es conocimiento,
sino que es “una forma” de conocimiento. Segundo, agrega, cohe-
rentemente, “entre muchas”, dejando abierta la puerta, por ende, a
que hay “otras” formas de conocimiento®, lo cual puede ser obvio o
no dependiendo del horizonte de precomprension del lector. “Otras
formas de conocimiento” abre la puerta a formas analdgicas de ra-
cionalidad, lo cual es clave en el debate epistemologico que va de
Popper a Feyerabend.

Tercero, obsérvese el correlato ontoldgico: una de las dos signi-
ficaciones, a las que él termina adhiriendo finalmente®®, es que
“existe una realidad que permite diversos enfoques”. Sin exigirle a
Feyerabend claridad y distincion metafisica en estos temas, el con-

armonia; Piados, 1999; La conquista de la abundacia; Piado6s, Barcelona, 2001; ;Por
qué no Platén?, Tecnos, Madrid, 1985.

¢ Ver Philosophical Papers, op. cit., p. 105

¢ Ver Dialogos sobre el conocimiento, op.cit., Segundo dialogo, p. 121

6 Al respecto es clave su ultimo libro, La conquista de la abundancia, op.cit.

¢ Ciencia en una sociedad libre es de 1978 y Adids a la razén es de 1981. Sobre el
significado del titulo “Adios a la razon” no explayaremos mas adelante.

38



Igualdad, libertad, intimidad

texto de sus obras nos da la pauta de que él estaba pensando desde
el principio al fin de su pensamiento en una realidad “abundante”
cuyo cierto univocismo “abstracto” occidental dejo de lado. O sea,
analogia versus univocidad de lo real. El resultado es claro: una rea-
lidad analoga implica métodos diversos, métodos diversos que no
pueden reclamar el “monopolio” de interpretacion de lo real, y me-
nos aun monopolios que pretendan imponerse por la fuerza de la
coaccion legal. Eso es clave, porque alli se ve su filosofia politica de
fondo, ya anunciada en el cap. 18 de su libro del 75. Para Feyera-
bend el problema no es la ciencia, como una forma de conocimiento
entre muchas, sino el monopolio legal que la ciencia ha obtenido
como fruto de la unién entre estado y ciencia®. O sea, la preocupa-
cion de Feyerabend es el triunfo que culturalmente ha tenido el
proyecto de Comte, donde la ciencia “gobierna”. Aunque fuera de
contexto, la introduccion del referido cap. 18 pueda tal vez ilustrar
esta preocupacion (advertimos al autor que el estilo de Feyerabend
en este libro es, a propdsito, iconoclasta y desafiante): “...Asi pues,
la ciencia es mucho mas semejante al mito de lo que cualquier filo-
sofia cientifica esta dispuesta a reconocer. La ciencia constituye una
de las muchas formas de pensamiento desarrolladas por el hombre,
pero no necesariamente la mejor. Es una forma de pensamiento
conspicua, estrepitosa e insolente, pero solo intrinsecamente supe-
rior a las demas para aquellos que ya han decidido a favor de cierta
ideologia, o que la han aceptado sin haber examinado sus ventajas y
sus limites. Y puesto que la aceptacion y rechazo dc ideologias debe-
ria dejarse en manos del individuo, resulta que la separacion entre
iglesia y estado debe complementarse con la separacion de estado y
ciencia: la institucion religiosa mas reciente, mas agresiva y mas
dogmatica. Semejante separacion quiza sea nuestra Unica oportuni-
dad de conseguir una humanidad que somos capaces de realizar,
pero que nunca hemos realizado plenamente”®.

¢ Ver Tratado contra el método, op.cit, cap 18.
¢ Op.cit., p. 289.

39



Gabriel J. Zanotti

3. De lafilosofia politica a la nueva ilustracion

Coherentemente con todo esto, Feyerabend, al hablar de la
ciencia como una forma de conocimiento entre muchas, da un paso
conceptual esencial para nuestro ensayo, que es la nocion de “nue-
va” ilustracion.

El capitulo 4 de la primera parte de Adids a la razén (titulo cu-
yo sentido, como dijimos, develaremos después) dice “Ciencia: una
tradicion entre muchas”. Que diga “tradicion” agrega un matiz no
precisamente desechable para todo lo que estamos diciendo, pero
veamos como desarrolla él las consecuencias culturales de su afir-
macion. El lector disculpara si intercalamos nuestra interpretacion
entre corchetes: “...Los mas recientes intentos [0 sea, sus intentos]
de revitalizar viejas tradiciones, [arte, religion, mito] o de separar
la ciencia y las instituciones relacionadas con ella de las institucio-
nes del Estado [se refiere a su propuesta en el referido capitulo 18]
no son por esta razon simples sintomas de irracionalidad [obsérvese
el esfuerzo permanente por aclarar que lo suyo no es “irracionali-
dad”]; son los primeros pasos [él sabe que esta abriendo un camino
no recorrido hasta ahora, él sabe que es punta de flecha] de tanteo
[tanteo, esto es, no una revolucion planeada al estilo racionalista]
hacia una nueva ilustracion [o sea, esta anunciando un nuevo ele-
mento emancipatorio de la ilustracion que se concentro en el s.
XVIII; sin el cual dicha ilustracion queda inconclusa e incoherente]:
los ciudadanos no aceptan por mas tiempo los juicios de sus expertos
[esta hablando en tiempo presente de lo que seria un futuro; lo ex-
pertos son los técnicos-cientificos, que “dictan” coactivamente, a
través de instituciones estatales, lo que hay que ensanar, aprender,
curar, como curarlo, como prevenirlo, lo que hay que consumir,
cuando, como, de qué modo, etc.]; no siguen dando por seguro que
los problemas dificiles son mejor gestionados por los especialistas;
hacen lo que se supone que hace la gente madura [sobre la “madu-
rez” Feyerabend cita a Kant, ahora iremos a esa cita]: configuran sus
propias mentes y actlian segln las conclusiones que han logrado ellos
mismos”®. Seria bueno leer de corrido todo el parrafo: “...Los mas
recientes intentos de revitalizar viejas tradiciones, o de separar la
ciencia y las instituciones relacionadas con ella de las instituciones
del Estado no son por esta razon simples sintomas de irracionalidad;

¢ Ver pp. 59-60.

40



Igualdad, libertad, intimidad

son los primeros pasos de tanteo hacia una nueva ilustracion: los
ciudadanos no aceptan por mas tiempo los juicios de sus expertos;
no siguen dando por seguro que los problemas dificiles son mejor
gestionados por los especialistas; hacen lo que se supone que hace la
gente madura: configuran sus propias mentes y actUan segin las
conclusiones que han logrado ellos mismos”.

La clave entonces es desentrafnar qué significa “antigua” ilustra-
cion versus “nueva” ilustracion, y qué puede llegar a significar “ma-
durez”. Para ello debemos ir a la cita (nro. 36) que a pie de pagina
hace Feyerabend, donde cita a Kant: “...Segin Kant, la ilustracion
se realiza cuando la gente supera una inmadurez que ellos mismos se
cencuran. La Ilustracion del siglo XVIII hizo a la gente mas madura
ante las iglesias. Un instrumento esencial para conseguir esta madu-
rez fue un mayor conocimiento del hombre y del mundo. Pero las
instituciones que crearon y expandieron los conocimientos necesa-
rios muy pronto condujeron a una nueva especie de inmadurez”.

Otra vez, analicemos el parrafo. Primero: se dice a veces que
Feyerabend es post-moderno, pero ;qué postmoderno cita a Kant a
su favor? Segundo, Feyerabend se esta refiriendo obviamente al pe-
queio pero importantisimo “libelo” kantiano sobre qué es la ilustra-
cion de 17847°. Una interpretacion detenida de tan importante escri-
to esta fuera de los limites de este ensayo, pero creo que hay cuatro
elementos que alli se destacan: a) la madurez es pensar por si mis-
mo, y no, en cambio, que otros piensen y decidan por nosotros; b)
Kant se refiere en principio a todos los ambitos de la vida humana
pero pone su acento en el tema religioso; c) parece estar claro que
“lo” religioso, en este escrito como en otros, parece ser visto sobre
todo como una imposicion “por la fuerza” del dogma; d) Kant plan-
tea la ilustracion como algo evolutivo mas que revolucionario.

Trataremos mas adelante de dar nuestra propia interpretacion
de los puntos a y c. Pondremos luego un especial énfasis en el d.
Por ahora enfoquemos nuestra atencion en el b.

Feyerabend acepta una nocion de madurez como “tomar las
propias decisiones” y elogia el movimiento ilustrado del s. XVIIl en el
plano religioso: “...La llustracion del siglo XVIII hizo a la gente mas

7 Ver "What is Enlightenment?", en Polanco, M.: 100 Books of Philosophy, CD, Guate-
mala, 2001.

41



Gabriel J. Zanotti

madura ante las iglesias...””". Es interesante que incluso elogie el

progreso de las ciencias durante ese periodo: “...Un instrumento
esencial para conseguir esta madurez fue un mayor conocimiento del
hombre y del mundo...”. Reiteramos, ningin postmoderno, ningun
auténtico relativista y-o critico post-heideggeriano de las ciencias se
expresa de ese modo. Pero (y este “pero” de Feyerabend es funda-
mental) se queja de que esa ilustracion condujo a una “nueva” in-
madurez: la inmadurez ante la ciencia, concomitante a la dictadura
de la ciencia. La ciencia toma el poder, dictamina legalmente, por
medio de la coaccidn, lo que se ensefa y lo que no, la medicina que
es legal de la que no (la educacién pulblica y la salud plblica). Hay
libertad “de cultos”, si, pero no libertad ante la fisica occidental,
llegando asi a principios del s. XXI donde el estado cuidara incluso
qué hamburguesas y cuanto colesterol ingiere el ciudadano de este
mundo feliz orweliano y comtiano en el cual ya estamos definitiva-
mente instalados. Esto le resulta a Feyerabend, diriamos, coheren-
temente.... Incoherente. Si “debe” haber madurez (propias decisio-
nes) frente a lo religioso, ;por qué no frente a lo cientifico? Consi-
guientemente, la “nueva” madurez que Feyerabend propone afecta
a nuestras creencias culturales mds firmes. El esta reclamando la
libertad del ciudadano ante la ciencia, a eso lo llama “nueva” madu-
rez, y por eso propone separacion entre estado y ciencia. Si el sacro
imperio romano-germanico consideraba que, dado que la Fe era lo
mas importante y verdadero, debia ser custodiada por el “brazo
secular” y consiguientemente ni se concebia la libertad politica ante
lo religioso dentro de un reino cristiano (lo mismo en un reino mu-
sulman), ahora el sacro imperio cientifico considera que, dado que
la ciencia es (seria) lo mas importante y verdadero, entonces debe
ser impuesta coactivamente y “ni se concibe” que pueda ser de otro
modo. Y de igual modo que la antigua ilustracion del s. XVIII trato de
lograr la libertad politica ante lo religioso y por ello se llamo a la
“separacion”’’entre lIglesia y estado (muy diferente, sin embargo,
fue la separacion norteamericana de la europea’®), la “nueva” ilus-
tracion reclama libertad ante la ciencia y propone separacion entre
estado y ciencia. Y si ante la pregunta de por qué libertad en lo reli-

" Sobre la compatibilidad o no de esto con el cristianismo, nos explayaremos mas

adelante.

2 Después nos explayaremos mas sobre el sentido de esta “separacion”.

7 Ver carta Longuinqua oceani, de Leodn XlIl, del 6-1-1895, en Doctrina Pontificia,
Libro Ill, BAC, Madrid, 1964.

42



Igualdad, libertad, intimidad

gioso si y en lo cientifico no, se contesta “porque la ciencia es proba-
da y verdadera” Feyerabend le hara ver que usted no dio un solo paso
conceptual adelante desde el s. Xlll, donde no habia libertad religiosa,
como hoy la entendemos, precisamente porque se consideraba que la
religion era probada (por otros métodos) y verdadera. No hay distin-
cion cultural entre el inquisidor de antafio y el experto y funcionario
estatal contemporaneo. Ambos se manejan con el mismo criterio: “la
verdad debe ser impuesta, sobre todo a los ignorantes que no logren
protegerse de su propia ignorancia”. De los colonialismos e imperia-
lismos religiosos de antano a los colonialismos e imperialismos laicos
del s. XIX (y sus derivaciones) solo hay un cambio de contenido, no de
concepcion ni de método. Del imperio romano al imperio cientifico no
mucho ha cambiado; solo, a quién dar culto.

4. De la nueva ilustracion a la dialéctica del iluminismo

Por lo tanto para Feyerabend, igual que para la escuela de
Frankfurt, también el iluminismo ha sufrido una peculiar aporia. La
aporia consiste en que el iluminismo racionalista, queriendo liberar,
emancipar a la humanidad de sus cadenas, la oprime. Y la oprime en
un sentido juridico del término, esto es, oprime con todo el sistema
juridico emanado en parte del espiritu de la Revolucion Francesa
(porque el common law inglés es diferente)’®. Pero esta dialéctica
no apunta a las clasicas criticas liberales contra los totalitarismos y
los autoritarismos. El punto de Feyerabend es otro: esta dialéctica
tiene su punto de inflexion en el autoritarismo explicito, pero cultu-
ralmente no percibido, de los estados laicos y cientificos de Occi-
dente a partir del s. XVIIl. La medicina se hace legal o ilegal, y el
punto de distincién radica en “el” método cientifico. La educacion
se hace generalmente obligatoria’®, pero no en ninguna fe religiosa,
sino en las ciencias “y en las letras” (distincion errénea segun el
espiritu de Feyerabend, desde luego) segln la enciclopedia francesa.
Estados laicos de fines del s. XIX, como el italiano, el mexicano, el
argentino, “unifican” culturalmente segln sistemas educativos coac-

4 Ver Hayek, F. A. Von: “Liberalismo” (1973) en Nuevos Estudios, Buenos Aires, Eude-
ba, 1981.

> Ver Zanotti, Luis J.: Etapas historicas de la politica educativa, Eudeba, Buenos
Aires, 1972.

43



Gabriel J. Zanotti

tivos regidos por las normas del positivismo pedagogico’. Los colo-
nialismos laicos siguen el mismo patréon de conducta, y el estado
laicista, como reaccion contra el clericalismo, comienza a asumir
todo el orden familiar, y surge el casamiento civil obligatorio. A eso
se suma, ya en el s. XX, una adaptacion no soviética de la plus valia,
llamada redistribucion de ingresos, y sobre todo después de la se-
gunda guerra surgen con toda su fuerza los welfare states y los esta-
dos providencia europeos (estado “providencia” es toda una defini-
cion cultural de por donde pasa ahora la “providencia”). A la salud
publica obligatoria, la educacion obligatoria, se suma con toda cohe-
rencia la seguridad social obligatoria, y con toda coherencia, tam-
bién, después de la segunda guerra las naciones occidentales mas
desarrolladas de cierran al movimiento libre de capitales y personas:
se extienden los controles migratorios, las visas, etc. “Conservativs”
y “liberals” discuten los moral issues pero dando por supuesto todo
este sistema de estado-nacion cientifico. ;Tienen los homosexuales
derecho al matrimonio? Pero lo que nadie o casi nadie pregunta es
por qué el estado tiene que casar, por qué debe haber ese seguro
social obligatorio que ambos grupos, claro, reclaman del estado
“protector”. La situacién, en el 2005, ha empeorado totalmente:
después del famoso 11 de Septiembre del 2001 las razones de segu-
ridad nacional han eliminado todas las barreras frente al avance del
estado “protector” que antes al menos se declamaban aunque no se
cumplian. Estamos en un mundo hobbesiano donde las novelas orwe-
lianas tipo 1984 han sido plenamente cumplidas pero....Casi no se
advierte: casi nadie desde el mundo académico y casi nadie desde su
lugar de ciudadano concreto, donde la demanda es cada vez mas de
mayor proteccion. Feyerabend en cambio ha puesto el dedo en la
llaga del problema. Autores como Popper”’, Mises’® y Hayek” se
acercaron pero nadie como él lo dijo tan claramente. Habermas
siempre denuncié la racionalizacion del mundo de la vida¥; la rela-
cion de ello con lo anterior lo veremos mas adelante.

76 Al respecto es paradigmatico el capitulo “Un muchacho calabrés”, del clasico Cora-
z6n, de E. De Amicis, citado por Zanotti, Luis J., op. cit.

7 Ver The Open Society and Its Enemies [1943], Princeton University Press, 1962.
Sobre el supuesto “relativismo” de esta obra ver Artigas, M.: Logica y ética en Karl
Popper, Eunsa, Pamplona, 1998.

78 Ver Liberalismo [1927]. Uni6n Editorial, Madrid, 1977.

7 Ver Los fundamentos de la libertad [1960], Union Editorial, Madrid, 1975.

& Ver Op.cit.

44



Igualdad, libertad, intimidad

Observemos que no es una dialéctica marxista clasica basada en
la plus valia (cuya aceptacion es uno de los talones de Aquiles basi-
cos de toda la escuela de Frankfurt) y menos aln en una dialéctica
hegeliana de la historia. Es una sencilla incoherencia conceptual lle-
vada a la praxis, no irreversible en su dinamica practica, aunque si
dificilmente reversible por ahora. La incoherencia conceptual radica
en que la “madurez” proclamada por Kant no termina de germinar
en sus implicaciones mas profundas, quizas por la raiz esencialmente
antirreligiosa del iluminismo racionalista (por racionalista entende-
mos “positivista”). En ese sentido tiene cierta coherencia, porque el
racionalismo positivista nunca cambia esta ecuacion cultural: impor-
tante + verdadero = impuesto. Esta dialéctica es incoherencia con-
ceptual si vamos hasta el fondo (tema pendiente aln) del significado
de “madurez”; no incoherente si se la observa desde la ecuacion
referida, donde entonces la incoherencia es cultural-terminoldgica:
el Occidente ilustrado racionalista “se cree” libre y se dice libre;
Feyerabend, como filésofo, denuncia: no lo es.

Pero, ;por qué Feyerabend pasa inadvertido en este punto? Por-
gue se cumple también aqui la analogia de Odiseo, y por eso la
hemos citado anteriormente. Los “oprimidos”, los ciudadanos del
Occidente cientificista, no pueden “escuchar” que no son libres. Ni
siquiera lo conciben. Sus demandas de libertad pasan porque el es-
tado protector cumpla o no sus demandas sectoriales diversas (el
escritor que no es “libre” porque la secretaria de cultura no lo apo-
ya; el que no es “libre” porque el estado no lo casa; el que no es
“libre” porque el estado no lo “deja” entrar y no le “da” el seguro
social, etc.). Ellos siguen remando y proveyendo los recursos econo-
micos de la maquina del Welfare State protector, educador, sana-
dor, etc., y reclamando su proteccion. Mientras tanto, la elite de
“expertos” (volveremos a ese tema después) de la burocracia estatal
se atan al sistema mediante una peculiar forma. Ellos pueden llegar
a saber que existe un Feyerabend, pero su horizonte de precompren-
sion positivista solo lo puede llegar a interpretar como objeto de
consumo, de entretenimiento. Un libro interesante que se compra,
un autor cuya cita, incluso, puede llegar a “quedar bien”, o alguien
que puede ser objeto de una lujosa “refutacion” (porque tomarse el
tiempo para leer y criticar a Feyerabend, en el mundo de hoy, es
lujo de pocos). O sea, Feyerabend es tomado estéticamente, como
objeto de decoracion, como el amigo judio del nazi inconmovible.
Por eso él es una sirena cuyo canto es transformado de denuncia en
entretenimiento. Asi su canto se desvanece. O sea, como dijimos en

45



Gabriel J. Zanotti

otra oportunidad, no es tomado en serio®. Su propio estilo de escri-
bir, sobre todo del libro del 75 (que él mismo explica®’) no ayudo en
ese sentido. El se burlo de la ciencia positivista, pero esta reina lo
tomod como el bufon del rey. Ese papel cultural es ipso facto la de-
rrota del mensaje “revolucionario”. El bufén no molesta. Ese es el
punto: que no moleste. Si algo como lo que dice Feyerabend es to-
mado en serio, meditado en todas sus consecuencias, jcual seria el
resultado? Feyerabend destruye uno de nuestros pisos culturales mas
profundos. ;Se puede, culturalmente, soportar algo asi? Experimento
imaginario: si un papa del s. Xlll hubiera escrito, firmado y procla-
mado, en perfecto latin, la declaracion de libertad religiosa del Con-
cilio Vaticano Il, la cultura de su tiempo, ;lo hubiera “soportado”?
;Lo habrian “entendido” con toda la significacion del término “en-
tender” desde la hermenéutica de Gadamer?

Pero el filosofo, si es verdaderamente, tal, es, como dijo al-
guien menos burlén, funcionario de la humanidad®, y como tal debe
decir cosas a veces no del todo agradables, o a veces incompatibles
con la opinion publica dominante. El fildsofo es pacifico, no conoce
de victorias o derrotas, porque él no vence ni es vencido, sus pala-
bras no son bélicas, él sencillamente esparce la simiente. Pero la
semilla es verdadera, el mensaje es en serio, y si alguien se da cuen-
ta, molesta. Por eso el filosofo es esencialmente molesto, y por eso
la mejor manera de defenderse de él es convertirlo en objeto deco-
rativo.

Quedan algunas cosas importantes pendientes. ;Cual es el senti-
do de esa “madurez” proclamada por Feyerabend? ;Es este planteo
compatible con la fe religiosa, y particularmente, con el cristianis-
mo? ;Tiene esto algo que ver con un sentido especifico de libertad
religiosa? Y en lo anterior, ;no hemos dejado pendiente la distincion
entre modernidad e iluminismo? Ese iluminismo, ;no habia sido de-
nunciado ya por Hayek como constructivismo? Pero si hay una rela-
cion con Hayek, esta “dialéctica del iluminismo” ;no es mas bien
evolutiva que revolucionaria?

Vemos si podemos ir respondiendo limitadamente a esos inter-
rogantes.

8 “Feyerabend en serio”, op.cit.

8 Ver Tratado contra el método, op.cit., nota dedicatoria a |. Lakatos.

8 Ver Husserl, E.: The Crisis of European Sciences, Northwesten University Press,
Evanston, 1970. Introduccion.

46



Igualdad, libertad, intimidad

4.1. Madurez y libertad religiosa

Lo mas cercano a una caracterizacion de “madurez” lo encon-
tramos en el parrafo arriba citado: “...hacen lo que se supone que
hace la gente madura: configuran sus propias mentes y actlan segin
las conclusiones que han logrado ellos mismos”®. Si a su vez recor-
damos que Feyerabend cita aqui a Kant en Qué es la ilustracion, nos
introducimos en problemas bastante irresolubles desde un punto de
vista de la intentio auctoris. Feyerabend parece responder, tal vez,
al paradigma iluminista segln el cual un nuevo tipo ideal (en el sen-
tido weberiano) de “ciudadano” tomara sus propias decisiones frente
a una imposicioén cultural forzada de la religion, tema que él traslada
a la ciencia. Pero entonces toda la filosofia politica de Feyerabend
parece depender del hilo delgado de suponer que las personas “sa-
ben” lo que deben y que “por lo tanto” no debe haber imposicion
coactiva de la verdad sobre ellas. Pero si analizamos todo el contex-
to de la obra de Feyerabend, veremos que su argumentacion oscila
en dos carriles diferentes. Por un lado es verdad que rescata la sabi-
duria del hombre comin y de lo aparentemente pequefio e insignifi-
cante ante la prepotencia del racionalismo occidental. Su Gltimo y
postumo libro es caracteristico al respecto®. Pero, por el otro, sus
criticas a Comte y su proyecto politico, sus elogios a J.S.Mill, su in-
sistencia en la separacion entre estado y ciencia y sus analogias en-
tre el inquisidor y el cientifico experto, que se expanden en toda su
obra, nos muestran que estaba manejando ademas una nocion juri-
dica de libertad, no necesariamente dependiente en la sabiduria o
no del sujeto de libertad. Feyerabend sefala claramente que, asi
como se paso a la libertad religiosa en la antigua ilustracion, debe
pasarse a la libertad ante la ciencia en la nueva ilustracion. Ahora
bien, independientemente de cuales sean los fundamentos de este
tipo de libertades, ellas pasan por una cuestion juridica que no pre-
supone la sabiduria del que tiene derecho a esas “libertades de”: las
convicciones no deben ser impuestas por la fuerza, lo cual implica
que, asi como es hoy delito imponer una fe por la fuerza, Feyera-
bend reclama una sociedad libre en la cual seria delito imponer la
ciencia por la fuerza.

8 Ver Adion a la razon, op.cit., pp. 59-60.
8 La conquista de la abundancia, op.cit.

47



Gabriel J. Zanotti

Ahora bien, debate eterno es si el fundamento “iluminista” de
la libertad religiosa es el escepticismo frente a la verdad, o la impo-
sibilidad de llegar a la certeza. J.S.Mill ha sido muchas veces inter-
pretado en este Gltimo sentido®, y también Karl Popper®, aunque
Mariano Artigas® (y yo coincido con é1¥) ha demostrado que no es
asi. La influencia de Mill y Popper en Feyerabend es evidente, si eso
sirve para la intentio auctoris. Pero hemos visto sin embargo que
Feyerabend aclara, él mismo, que sus argumentaciones (lo vimos en
el punto 2) oscilaban entre el relativismo, por un lado, y la afirma-
cion, por el otro, que “...existe una realidad que permite enfoques
distintos, entre ellos el cientifico”, quedandose el Ultimo Feyera-
bend claramente con este Gltimo enfoque. De esa nocion analogica
de realidad, del rechazo al relativismo y del reconocimiento de que
la ciencia puede estar (aunque no ella sola) en la verdad, podemos
inferir que lo que Feyerabend quiere decir es que la verdad no debe
ser impuesta por la fuerza.

Una consecuencia no intentada de este planteo de Feyerabend
es que la madurez de la que habla, como caracteristica de la nueva
ilustracion, no debe verse como una virtud personal, sino como una
madurez “politica” por la cual se hayan extraido coherentemente
(para evitar la dialéctica de la ilustracién) las consecuencias de que
una fe religiosa no deba ser impuesta por la fuerza. La consecuencia
€s que eso no es mas que un caso particular de una proposicion ge-
neral, a saber, que ninguna verdad debe ser impuesta por la fuer-
za’. Lo cual pone a Feyerabend en armonia -aunque él no lo haya
pretendido- con la declaracion de libertad religiosa del Concilio Va-
ticano Il, segln la cual el derecho a la libertad religiosa consiste en
estar inmune de coacci6on en materia religiosa’, y no, de ningin
modo, en la duda o incertidumbre sobre la verdad, o en el indiferen-

% Evidentemente hay parrafos en On Liberty donde la incertidumbre es casi directa-
mente proporcional a la libertad de expresion.

8 Sobre estos debates, ver Flew, A.: “Deconstructing Popper”, en Critical Review
(1990), vo. 4, 1-2.

& Op.cit.

8 «Karl Popper: antes y después de Kyoto”, en Arbor CLXII, 642 (Junio 1999), pp. 229-
243.

% La fuerza legitima utilizada en la legitima defensa no presupone de ning(in modo el
intento de convencer al otro de la verdad....

" Ver declaracion Dignitatis humanae del Concilio Vaticano Il (ediciones diversas).

48



Igualdad, libertad, intimidad

tismo religioso®®. Esto es muy importante para entender al mismo
Feyerabend, aunque resulte extrafo. Su analogia entre el inquisidor
y el experto contemporaneo comprende perfectamente que el inqui-
sidor (al cual considera mas honesto®®) pretendia proteger al creyen-
te de la pérdida de su salvacion, de igual modo que el experto cien-
tifico actual pretende “proteger” contra la ignorancia y-o la pérdida
de la salud fisica. Para ambos, el mensaje de Feyerabend es el mis-
mo: no la duda sobre la verdad, sino el deber de no imponer la ver-
dad por la fuerza; proteger, si, pero mediante el dialogo y no la
coaccion. Este paso, por otra parte, de la razon coercitiva a la razon
dialdgica es tipico de la evolucion posterior de la escuela de Frank-
furt (Habermas), el ultimo Popper, llamado el “socratic Popper”®, y
toda la filosofia del dialogo, con autores tan diversos como Gada-
mer®, por un lado, y Buber®® y Levinas”, por el otro. En todos ellos,
sin embargo, el tema de la verdad como “realidad” parece ser una
sombra escolastica que molesta (muy comprensible, por otra parte,
por haberse “depositado” la nocion clasica de verdad en la dicoto-
mia sujeto-objeto). En Feyerabend creemos que ese problema es
sencillamente menor®.

%2 Por eso, desde nuestra humilde epistemologia preguntamos cual es el problema de
una declaracion como la Dominus lesus (Ver en L Osservatore Romano, edicion en
lengua espaiola, 8-9-2000), como si el didlogo con religiones no cristianas y-o la
libertad religiosa tuvieran que basarse en algln tipo de duda sobre la propia identidad
religiosa.

% Ver Adios a la razén, op.cit., p. 89.

% Ver al respecto Boland, L.: “Scientific thinking withouth scientific method: two
views of Popper”, en New Directions in Economic Methodology, Routledge, 1994.

% Ver su articulo “La incapacidad para el dialogo”, en Verdad y método Il, Sigueme,
Salamanca, 1992.

% Ver Yo y td, Nueva visién, Buenos Aires, 1994.

7 Ver La huella del otro, Taurus, México, 2000, y Etica e infinito, Visor, Madrid, 1991.

% Por supuesto, la verdad no debe ser impuesta por la fuerza, no sélo fisica, sino
tampoco lingiiistica, tema que en la obra de Feyerabend no queda suficientemente
distinguido, pero si es un punto comun de union, poco explorado, entre autores como
Popper, Habermas y Nozick, y que nosotros hemos conciliado con nuestra vision cris-
tiana del mundo en “Hacia una filosofia cristiana del didlogo” (Sapientia (2001), Vol.
LVI, Fasc. 209, pp. 328-334). Esto es, el deber moral de no imponer la verdad por la
fuerza conlleva la obligacion de no engafar ni violentar al otro_por medio del lengua-
je, pero el detalle importante aqui es que este aspecto no puede ser “judiciable”,
esto es, queda ya fuera de lo que la ley humana positiva puede penar. Tiene razon
Julio Cole, (conversacion oral en Marzo de 2005) entonces, en que la propuesta de
Feyerabend deja libertad a grupos que internamente lejos estan de coincidir con su
propuesta de dialogo, pero eso es parte del derecho a la intimidad que protege, no el
contenido de lo que se dice o se piensa, sino la no coaccion “fisica” de la conciencia

49



Gabriel J. Zanotti

De este modo queda también solucionada una eventual obje-
cion. Si Feyerabend se entiende mejor desde el espiritu de la decla-
racion de libertad religiosa del Vaticano I, y es esa declaracion la
que se objeta, desde documentos tales como Mirari vos, Quanta
cura, Syllabus o Libertas®, entonces la conclusion seria que “ambos”
(Feyerabend y declaracion de libertad religiosa) estan equivocados.
Segln esta objecion la ciencia deberia estar unida al estado de igual
modo que la religidn al estado. Pero nosotros ya hemos opinado que
entre esos documentos del siglo XIX y la declaracion del Vaticano Il
no hay contradiccién, sino evolucion'®. El Vaticano Il afirma confor-
me a toda la tradicion anterior que la fe no puede ser impuesta por
la fuerza, y por ende toda persona debe estar inmune de coaccion
en materia religiosa en privado “y en publico”. Ese agregado del
Vaticano Il (“y en publico”) no hace mas que concluir explicitamente
algo que estaba implicito, a saber, la dimension plblica de la fe que
se transmite transitivamente a la libertad religiosa. Y de igual modo
que el Vaticano Il afirma, coherentemente con lo anterior, que entre
Iglesia y estado debe haber “independencia y cooperacion”'"'; la
misma formula puede usarse para estado y ciencia. Independencia,
esto es, no imposicion de un paradigma cientifico por la fuerza, y
cooperacion alli donde haya “materia mixta”. Si un gobierno consti-
tucional, limitado, en la tradicion de una nacion occidental que ten-
ga tradicion cientifica, decidiera usar ciertas cuestiones cientificas
para custodiar los derechos de los ciudadanos, entonces ellos impli-
caria una “cooperacion” que no violaria la independencia aludida (la
“separacion” a la que alude Feyerabend). Esto tiene mucho que ver,
por otra parte, con el caracter no revolucionario de la propuesta de
Feyerabend, tema que veremos después.

del otro. Queda por supuesto el delicado tema de los menores, tanto en temas de
salud y educacion, pero esa cuestion tendra un minimo de abordaje cuanto toquemos
la diferencia revolucion y evolucion en Feyerabend.

%Ver Doctrina Pontificia, libro I, BAC, Madrid, 1958.

100 yer “Reflexiones sobre la enciclica “Libertas” de Leon XlII”, en El Derecho, 11 de
octubre de 1988.

191 Ver Constitucion pastoral Gaudium et Spes.

50



Igualdad, libertad, intimidad

4.2. La relacién con las criticas de Hayek al “constructivismo”

Para terminar de comprender lo que puede ser una “dialéctica del
iluminismo” no neomarxista es importante relacionar lo dicho hasta
el momento con la critica de F. A. von Hayek al “constructivismo”.
En otra oportunidad nos hemos explayado sobre esta cuestion mas en
detalle'®, ahora s6lo queremos mostrar la relacion.

La clave de la cuestion es la diferencia, basica en el pensamiento de
Hayek, entre ordenes deliberados y drdenes espontaneos, diferencia
que, sobre todo a partir del 36, atraviesa toda su obra'®. Siguiendo
la tradicion de los escoceses por un lado (Hume, Smith, Ferguson'®)
y Menger por el otro'®, Hayek afirma que las instituciones sociales
mas complejas como el mercado, el derecho consuetudinario, la
limitacion al poder y hasta el mismo lenguaje no son fruto del “de-
signio” humano (palabras de Ferguson) sino de las consecuencias no
intentadas de la interaccion humana en condiciones de conocimiento
disperso. No podemos ponernos ahora a comentar los importantes
interrogantes que todo esto plantea (Hayek es hoy en dia todo un
programa de investigaciénm"’) pero si destacar lo importante para
nuestra tesis. Hay en esto dos consecuencias importantes, una poli-
tica y otra epistemoldgica, aunque obviamente relacionadas. La

192 En nuestro libro Introduccién filosofica a Hayek, Universidad Francisco Marroquin,
Union Editorial, Guatemala/Madrid, 2003.

13 pe Hayek, ver: Derecho, Legislacién y Libertad (1973,76,76), Union Editorial, Ma-
drid, Libros I, Il, lll, 1978, 79, 82; Los fundamentos de la Libertad, Union Editorial,
Madrid, 1975; Hayek on Hayek, Routledge, 1994; The Counter-Revolution of Science,
Liberty Press, 1979; Individualism and Economic Order, University of Chicaco Press,
1948, Midway Reprint 1980; Desnacionalizacion de la moneda; Fundacion Bolsa de
Comercio de Buenos Aires, Buenos Aires, 1980; Camino de Servidumbre, Alianza,
1976; The Sensory Order, University of Chicago Press, 1976; La Fatal Arrogancia,
Union Editorial, Madrid, 1990; Nuevos Estudios, Eudeba, Buenos Aires, 1981; Studies in
Philosophy, Politics, and Economics, University of Chicago Press, 1967. Sobre Hayek,
ver: Gray, J.: “Hayek y el renacimiento del liberalismo clasico”, en Libertas (1984), 1;
Shearmur, J.: Hayek and After, Routledge, 1996; Cubeddu, R.: The Philosophy of the
Austrian School, Routledge, 1993; Ebenstein, A.: Friedrich Hayek, A Biography, Pal-
grave, New York, 2001; Ebenstein, A.: Hayek’s Journey, Palgrave, New Your, 2003;
Caldwell, B.: Hayek s Challenge, University of Chicago Press, 2004.

%4 Sobre estos autores, ver Gallo, E.: “La tradicion del orden social espontaneo:
Adam Ferguson, David Hume y Adam Smith”, en Libertas (1987), Nro. 6, y, del mismo
autor, “La ilustracion escocesa”, en Estudios Publicos (1988), 30.

15 De Menger, ver Principios de economia politica (Unién Editorial, Madrid, 1983) y
Investigations Into The Method of The Social Sciences, Libertarian Press, 1996.

196 ver al respecto Shearmur y Caldwell, op.cit.

51



Gabriel J. Zanotti

politica es que Hayek rechaza, coherentemente, toda la corriente
que él llama (tal vez con un término muy discutible) “liberalismo
francés” unido irremisiblemente al iluminismo racionalista de la
enciclopedia y a la Revolucion Francesa, como el intento de que la
sociedad humana sea fruto de una “construccion” planificada. De
alli sus criticas al “constructivismo”'?”. La coincidencia con lo que la
escuela de Frankfurt llama razon instrumental parece relativamente
evidente, con gran diferencia (a favor de Hayek, en mi opinion) de
gue los neomarxistas no advierten que su fuente teorética (Marx) es
tan dependiente de la razon instrumental como todo aquello que
bajo esa nocion critican.

La consecuencia epistemoldgica (a la que Hayek dedica todo su pro-
yecto de analisis del “abuso de la razon”'%) es la critica hayekiana a
las ciencias sociales concebidas como “politicas” que deben racio-
nalmente planificar resultados'®. En Hayek, las ciencias sociales son
hipotesis sobre 6rdenes espontaneos, con capacidad predictiva muy
limitada, cosa que no encaja en la mentalidad del planificador, ya
sea Castro o el Banco Mundial, que mas que contemplar, tiene que
transformar, construir, planear, evaluar, medir.

;Qué es lo “tan” interesante de esto para nosotros? La coincidencia,
poco advertida, con la evolucion posterior de la escuela de Frank-
furt, sobre todo en el ya citado Habermas, a quien preocupa enor-
memente la “racionalizacién del mundo de vida”'"°. Las burocracias
occidentales capitalistas, por el efecto de la razon instrumental de
este ultimo, habrian invadido todos los espacios del “mundo de la
vida” donde la intimidad (hay aqui una evidente influencia de H.
Arendt'"") se habria perdido, sumergida bajo el “control” del “siste-
ma”, férreamente controlado por “expertos”''? que se alejan cada
vez mas del ciudadano comdn.

Bajo la mirada de Hayek-Feyerabend, hay un resultado parecido (no
igual) y con un analisis de las causas muy diferente. Es verdad que
las naciones occidentales mas desarrolladas, los organismos interna-
cionales y diversos intentos de imitacion, han caido en una planifica-

97 Ver “Los errores del constructivismo”, en Nuevos Estudios, op.cit.

108 ver al respecto Caldwell, op.cit.

99 ver al respecto Martinez, David: “F. A. Hayek, su visién de la ciencia politica:
derrumbar a la politica de su pedestal”, en Laissez Faire (2002), 16-17.

"0 ver Elizalde, L., op.cit.

""" Ver su libro La condicién humana, Paidés, Barcelona, 1993.

"2 Ver Elizalde, L., op.cit., caps. IVy V.

52



Igualdad, libertad, intimidad

cion de cada detalle de la vida humana que, volvemos a decir, cons-
tituyen ya el cumplimiento de las profecias orwelianas. Salud, edu-
cacion, seguridad social, matrimonio, con todos los espacios de vida
intima que ello implica, ya perdidos, han sido absorbidos por planes,
por politicas, por las decisiones de un gobierno central donde los
“expertos” deciden y gobiernan. Diversos sectores debaten sobre el
contenido de lo que debe ser planificado, pero no sobre la planifica-
cion en si. Pero esta situacion, donde la politica ha sido puesta en el
pedestal de lo humano' (una vuelta, tal vez, a una polis griega
donde la politica era la actividad mas alta) lejos esta de ser el fruto,
como supone Habermas, del capitalismo entendido desde categorias
marxistas. Es el fruto, en cambio, de la mentalidad planificadora
que abarca a algunos teoricos de la revolucién francesa, a los socia-
lismos no soviéticos, a la democracia ilimitada, al crecimiento de las
atribuciones de los gobiernos centrales occidentales, al New Deal
norteamericano, a la Unidon Europea, al Banco Mundial, Naciones
Unidas, Fondo Monetario, etc., etc., etc. La Union Soviética, el Na-
zismo y el Fascismo mussoliniano fueron parte de todo ello, pero
también es parte de todo ello la teoria marxista de la plus-valia, que
siempre implica, para sus partidarios, la paradoja de tener que recu-
rrir a la fuerza y la coaccion para rechazar la coaccion de la raciona-
lidad instrumental. La concentracion del poder en una burocracia
central fue la denuncia permanente de Hayek en toda su filosofia
politica'™, y su tan mal entendida defensa de los derechos individua-
les implica, para mi, la defensa de la vida intima, de relaciones en-
tre personas que no pasen por el ala de la politica y las decisiones de
los burocratas, burdcratas que en Feyerabend se convierten en esa
pléyade de expertos que constituyen los modernos inquisidores de
la antigua ilustracion. Se ha dado, si, una racionalizacion del mundo
de la vida, una pérdida de la intimidad en manos de la burocracia
estatal, pero esa racionalizacion no es la “logica capitalista”, sino el
constructivismo de suponer que la sociedad es un orden deliberado.
La superacion de esa racionalizacion no pasa por paradodjicas planifi-
caciones neomarxistas que intenten contrarrestarla (cosa que se
podria llamar “la dialéctica de la dialéctica frankfurtiana del ilumi-
nismo”) sino por la recuperacion de las libertades individuales en-
tendidas como la recuperacion de la intimidad personal, recupera-

"3 Ver Martinez, David, op.cit.
" Sobre todo en Derecho, Legislacion y Libertad, op.cit.

53



Gabriel J. Zanotti

cion que conlleva un riesgo que nuestros contemporaneos no quieren
correr: equivocarse, sin que la diosa ciencia venga a protegernos,
por medio de los nuevos reyes fildsofos contemporaneos.

4.3. Modernidad e iluminismo, otra vez

Hasta ahora hemos hablado del “iluminismo”, y nada mas, pero
no quisiéramos dar la impresion de que lo asociamos como tal con la
modernidad, de modo que la dialéctica del iluminismo de Feyera-
bend quede como un ataque mas al tan maltrecho concepto de mo-
dernidad. La distincion entre modernidad e iluminismo, como dos
procesos culturales distintos, es clara en la obra de M. F. Sciacca,
quien distingue claramente un renacimiento y humanismos “cristia-
nos” en oposicion a elementos “pre” iluministas que se daban ya en
los siglos XIV, XV y XVI'". Pero el autor que clara y distintamente
distingue ambos procesos es F. Leocata, en todos sus libros y ensa-
yos'"®. La importancia de todo esto para nuestro ensayo es que, in-
cluso en nuestros términos, la modernidad es algo culturalmente
positivo, incluida la ciencia “moderna”'”. Esto es, debemos distin-

"5 Ver su Historia de la filosofia, Luis Miracle Ed., Barcelona, 1954, y “Galileo, fil6so-
fo”, en Estudios sobre filosofia moderna, Luis Miracle ed., Barcelona, 1966.

16 De Leocata, ver: Del iluminismo a nuestros dias, Ediciones Don Bosco, Buenos Aires,
1979; Las ideas filosoficas en Argentina, 1, Centro Salesiano de Estudios, Buenos Aires,
1993; La vida humana como experiencia del valor, un didlogo con Louis Lavelle, Centro
Salesiano de Estudios, Buenos Aires, 1991; Persona, Lenguaje, Realidad, Educa, Buenos
Aires, 2003; El problema moral en el siglo de las Luces, El itinerario filosofico de
G.S.Gerdil, Educa, Buenos Aires, 1995; Los caminos de la filosofia en la Argentina,
Centro de Estudios Salesiano de Buenos Aires, Buenos Aires, 2004; “Sciacca, pensador
de un tiempo indigente”, Estrato de Michele Federico Sciacca e la filosofia Oggi, Atti
del Congreso Internazionale, Roma, 5-8 aprile 1995; “Idealismo y personalismo en
Husserl”, Sapientia, (2000) Vol LV, fasc. 207; “El hombre en Husserl”, Sapientia (1987),
Vol. XLII; “Pasion e instinto en B. Pascal”, Sapientia (1984), Vol. XXXIX; “Modernidad e
Ilustracion en Jurgen Habermas”, en Sapientia (2002), Vol. LVII. Para Leocata, lo que
caracteriza al iluminismo es su “voluntad de inmanencia” y un postivismo cerrado al
horizonte metafisico. Por eso nosotros siempre hemos pensado que la modernidad,
pensada “in abstracto” fue un intento de maduracion de tres elementos que ya se
encontraban implicitas en el medioevo: distincion entre autoridad civil e Iglesia; nocion
de derechos personales, y una mayor distincion de campos entre la fe, la filosofia y las
ciencias positivas (lo hemos sistematizado en nuestro ensayo “Modernidad e iluminis-
mo”, Libertas (1989), 11). La ciencia que emerge con Copérnico, Galileo, Kepler,
Newton, no tiene nada que ver con el positivismo, con la razon instrumental, ni con la
ciencia impuesta por la fuerza denunciada en este ensayo.

"7 Nos referimos a la ciencia desde Copérnico para adelante.

54



Igualdad, libertad, intimidad

guir al contenido de la ciencia moderna (y su evolucion contempora-
nea) de la actitud positivista y constructivista denunciadas en este
ensayo. Como vimos, la critica de Feyerabend no es un rechazo a los
contenidos de la ciencia occidental (...”Un instrumento esencial
para conseguir esta madurez fue un mayor conocimiento del hombre
y del mundo”...) sino el monopolio cultural de esos contenidos tra-
ducido a una imposicion forzada de los mismos. Por eso el titulo de
su ensayo (y habiamos prometido esta reinterpretacion): “Adios a la
razon”: no es adios a la razon como tal, sino a una razon impuesta
por la fuerza.

Ser partidario de las criticas de Feyerabend a una ilustracion
que no advirtié en su seno esa “nueva especie de inmadurez” no es
por eso ser “antimoderno”; no es poner en un mismo plano (como
hacen algunos) al contenido de la ciencia que va de Copérnico a
Einstein junto con la razoén instrumental, el iluminismo, el positivis-
mo, la voluntad de dominio, el olvido del ser, etc. Es pasar, senci-
llamente, de la razdn positivista a la razon dialogica, que incorpora
en su seno la comprension, la comunicacion y la convivencia pacifica
con todo aquello que no es esa ciencia. Por supuesto, histéricamen-
te, modernidad e iluminismo, en todos los planos, se mezclaron, e
incluso no habria que preguntarse si la modernidad “conceptual”
que nosotros distinguimos del iluminismo no ha quedado cultural-
mente fagocitada por este Ultimo, incluso y tal vez sobre todo en sus
aspectos politicos. Por eso dice F. Leocata: “...Podria asi decirse
que el humanismo moderno es un ideal que nuestra cultura no ha
todavia alcanzado debido a una pseudoasimilacion iluminista”''®.
Esto es importante, porque encaja en la nocion de nueva ilustracion.
La “nueva” ilustracion es ya modernidad mas que ilustracion, en la
medida que incorpora una razdn dialégica que se aleja del ideal
positivista de una ciencia “gobernante”. De ese modo podria decirse
que si, que efectivamente la modernidad, en la ciencia, es un ideal
no alcanzado, y que tal vez pudiera darse en un futuro cuando la
razon occidental, en todo los ambitos, pero sobre todo en el cienti-
fico, incorpore el dialogo, la distincion de estado y ciencia y la con-
siguiente convivencia pacifica con otras formas de concebir la racio-
nalidad, o (que no es lo mismo) con formas de vida que juzguemos
equivocadas pero que tienen su derecho a no ser coaccionadas por el
derecho a la intimidad personal.

"8 En Del iluminismo a nuestros dias, op.cit, p. 434.

55



Gabriel J. Zanotti

4.4. ;Feyerabend el revolucionario?

Una Gltima duda que debemos despejar es la siguiente. La nueva
ilustracion, que se concreta en la separacion entre estado y cien-
cia.... ;Es un plan de gobierno? ;Es una nueva revolucion social?

Por un lado, como todo proyecto emancipatorio, lo es. Su pro-
puesta supone una critica a nuestras creencias culturales mas pro-
fundas y un cambio de 180 grados en nuestro modo de concebir a
Occidente. Feyerabend “revoluciona”, pone “para abajo” lo que
nuestra cultura considera en el pinaculo de la verdad y el poder (la
ciencia). Desde ese punto de vista, si.

Pero no hay en los escritos de Feyerabend nada que indique una
propuesta social revolucionaria, con o sin violencia, planificada,
contradiciendo asi esa razon “evolutiva” que propone Hayek. Ello es
coherente: la razon dialdgica nunca es violenta, no solo fisicamente,
sino tampoco lingiiisticamente o socialmente. En palabras de Feye-
rabend: “...La separacion del Estado y de la ciencia (racionalismo) -
parte esencial de esta separacion genérica entre el estado vy las tra-
diciones- no puede ni debe introducirse por medio de un Unico acto
politico: son muchos los que aun no han alcanzado la madurez nece-
saria para vivir en una sociedad libre (esto se aplica sobre todo a los
cientificos y otros racionalistas). Los miembros de una sociedad libre
deben tomar decisiones sobre cuestiones de caracter basico, deben
saber como reunir la informacion necesaria, deben comprender los
objetivos de tradiciones distintas de la suya y el papel que desem-
pefan en la vida de sus miembros. La madurez a la que me estoy
refiriendo no es una virtud intelectual, sino una sensibilidad que
Unicamente puede adquirirse por medio de asiduos contactos con
puntos de vista diferentes. No puede ser ensefada en las escuelas y
es inltil esperar que los “estudios sociales” creen la sabiduria que
necesitamos. Pero puede adquirirse a través de la participacion en
las iniciativas ciudadanas. Por esa razon, el lento progreso y la lenta
erosion de la autoridad de la ciencia y de otras instituciones igual-
mente pujantes que se producen como resultado de estas iniciativas
son preferibles a medidas mas radicales: las iniciativas ciudadanas
son la mejor y la Unica escuela que por ahora tienen los ciudadanos
libres”""®. No leemos este parrafo como el de un soberbio que dice
“ustedes no estan maduros para lo que yo propongo”: debe tenerse

"9 En La ciencia en una sociedad libre, op. cit., p. 124

56



Igualdad, libertad, intimidad

en cuenta que este parrafo es tres anos posterior a su libro del 75 y
conserva gran parte de las ironias de esa época; en este caso, se
esta dirigiendo a los cientificos. Sin embargo hay una sana concep-
cion de lo que el contexto de interpretacion de una sociedad (con-
texto pragmatico) puede decodificar lo que nuestras propuestas
puedan “significar” a nivel sintactico y semantico. Es ese tipo de
comprension la que debe “madurar”, lentamente y sin ensefanzas
racionalistas, como esta claro en el final del parrafo. Esta actitud
permite, a su vez, buscar sin ansiedades la solucion de problemas
complejos, como qué hacemos con los menores o los limites de la
convivencia inter-cultural, que dependen de cada circunstancias
historica concreta'?’. Se puede proponer un set de instituciones mas
liberales'' pero ninguna de ellas implicara el final de la historia ni la
aplicacion “definitiva” de las ideas liberales de Feyerabend. En ese
sentido, propuestas que permitan una mayor libertad de ensefanza,
o respeten la objecidén de conciencia en ambitos cada vez mas ex-
tensos, van en la linea de lo que Feyerabend piensa sin necesidad de
“planificar” una revolucion que incurriria en las aporias y en las dia-
lécticas de toda razén instrumental'?2.

5. Conclusion

Nadie sabe el curso de la historia. Hemos sido expulsados del
paraiso y “...Dios cre¢ al hombre en un principio y lo dejé al albe-
drio de su propio consejo. Y nuevamente: ante el hombre, la vida y
la muerte, el bien y el mal, lo que a él le agradare, eso se le dard”,
cita Santo Tomas de Aquino, y no de casualidad, cuando esta tratan-

120 « A la tercera, que no todos los principios comunes de la ley natural pueden

aplicarse de igual manera a todos los hombres, por la gran variedad de circunstancias.
Y de ahi provienen las diversas leyes positivas segin los diversos pueblos”: Santo
Tomas de Aquino, Suma Teoldgica, I-1l, Q. 95, a. 2 ad 3 (Porrda, México, 1975).

2! | o hace Hayek en el libro Ill de Derecho, Legislacion y Libertad, op. cit.

122 En este sentido, y dentro de esta perspectiva evolucionista, pueden ser incorpora-
das las preocupaciones de aquellos que vean en este planteo una perspectiva dema-
siado anarquista que rozara ese espiritu revolucionario que estamos rechazando.
Ricardo Crespo me ha comentado que es necesario un ethos comln para que una
convivencia funcione, que pondria un limite a una convivencia de culturas tan amplia
como la que aqui propongo. No lo niego en absoluto, simplemente, en esta situacion
histérica me preocupa el énfasis que debemos hacer en el deber del didlogo entre
diferentes, presuponiendo acuerdos institucionales minimos, desde luego, como
condicion necesaria, aunque no suficiente, para que puedan entenderse.

57



Gabriel J. Zanotti

do del tema del libre albedrio y la Providencia'®. Tal vez nunca se
logre nada de lo que Feyerabend suefa; tal vez la ciudad del hom-
bre, después del pecado original, sea siempre una selva hobbesia-
na... O tal vez no. No sabemos, sencillamente nadie lo sabe. Lo que
si sabemos es que no disfrazaremos el canto de las sirenas emanci-
patorias: que la palabra del fildsofo no sea nunca un entretenimien-
to estético, sino agudo aguijon de nuestras creencias culturales:
“...Si el discurso de hoy debe dirigirse a alguien, no es a las denomi-
nadas masas ni al individuo, que es impotente, sino mas bien a un
testigo imaginario, a quien se lo dejamos en herencia para que no
perezca enteramente con nosotros” ',

25 En su Suma Contra Gentiles, libro Ill, cap. 73 (BAC, Madrid, 1967).
24 Horkheimer y Adorno, La dialéctica de la Ilustracion, op.cit., p. 301.

58



Igualdad, libertad, intimidad

ll. HACIA UN LIBERALISMO CLASICO COMO LA DEFENSA DE LA
INTIMIDAD PERSONAL?®,

1. Introduccién y planteo del problema

El presente articulo intenta presentar una tesis superadora de
dos modos distintos de plantear la libertad individual, dentro de un
paradigma que, de modo muy discutible, se podria llamar “la tradi-
cion liberal-clasica/libertaria”.

La clasificacion que haremos ahora no pretende ser una mas de-
ntro de las ya tradicionales clasificaciones de corrientes de filosofia
del derecho o de filosofia politica. Nuestra intencion es mas bien
describir modos de justificacion de las libertades individuales que
constituyen el ndcleo central de la tradicién liberal aludida. Para
ello recurriremos al método del “autor-modelo”, método que ya
hemos utilizado en otra oportunidad'®. Este método consiste en
efectuar una descripcion simplificadora de la posicion de un autor,
con el riesgo de borrar parte de la riqueza y sutileza de su pensa-
miento pero con la ventaja de convertir esta posicion en un modelo
abstracto donde, con matices, puedan entrar otros autores y co-
rrientes de pensamiento.

La primera posicion corresponde a lo que podriamos llamar “el
modelo Mill-Hayek”. En esta tradicion, la libertad individual, conce-
bida globalmente como el derecho a no ser coaccionado por terceros
en los propios proyectos de vida, depende fundamentalmente de
cierto nivel de incertidumbre en nuestro conocimiento. La preten-
sion de conocer con toda certeza la verdad llevaria a la coaccion
sobre el otro, mientras que el reconocimiento de nuestros limites de
conocimiento nos abre a la tolerancia y al dialogo. Mill es un clasico

® “Hacia un liberalismo clasico como la defensa de la intimidad personal”, en_Doxa
Comunicacién (2006), 4, pp. 233-253. Este ensayo fue escrito en el primer semestre
de 2005. Agradezco los comentarios de recibidos antes y durante la reunién del De-
partamento de Investigaciones de Eseade, el 10 de Agosto del presente afo, donde
aportaron sus criticas y comentarios Martin Krause, Eduardo Stourder, Eliana Santana-
toglia, Cecilia G. de Vazquez Ger,, Constanza Mazzina, Adrian Ravier, Ricardo Lopez
Gottig y Santiago Legarre. Comentarios adicionales me ha hecho Juan Francisco Ra-
mos Mejia, Mario Silar, y Roberto Bosca. Como es de rigor, los errores son so6lo mios.
125 En “lgualdad y desigualdad seg(in desiguales paradigmas”, en Empresa y Humanis-
mo (2004), Vol. VII Nro. 2, pp. 259-254.

59



Gabriel J. Zanotti

al respecto'®, pero autores como Popper'”’, Mises'”® y Hayek'?’ han

sido interpretados de este modo™?, con toda la influencia que han
tenido en la tradicion liberal clasica en el siglo XX. El Gltimo Ralws,
con su desarrollo de los elementos de un pacto politico, no metafisi-
co', participa también en la misma tradicién, si bien netamente
separada de la misma por el tema del derecho de propiedad y redis-
tribucion de ingresos, donde habia puesto su insistencia el primer
Ralws'®2,

A su vez, en esta tradicion, la libertad individual es vista funda-
mentalmente como negativa, como derecho a la ausencia de coac-
cioén, incorporando ademas el “harm principle” de Mill: uno es libre de
hacer todo aquello que no afecte derechos de terceros. Siguiendo la
linea de Hume, la moral es concebida sobre todo como una cuestion
social, dejando las concepciones éticas “individuales” (precisamente,
toda decision que no afecte derechos de terceros) como creencias
metafisicas privadas (“metafisica” como esta tradicion, siguiendo a
Kant, lo entiende) que no son socialmente relevantes.

La segunda concepcion de libertad individual podria ser denomi-
nada “libertaria-Rothbard”'®. En esta posicion, la cuestién no pasa
tanto por la limitacion del conocimiento humano y menos aln por la
no relevancia social de una moral individual. Al contrario, el axioma
fundamental de sistema (es un modo de pensar deductivo, a priori,
no historico) es la posesion que la persona tiene de si misma, esto
es, una propiedad privada absoluta que la persona tiene de si misma
y por ende de todos los frutos de su accion libre y voluntaria. La
moral objetiva pasa por respetar este axioma y sus consecuencias,
una de las cuales seria el principio de no agresion, esto es, nadie

126 Nos referimos al clasico On Liberty, en Polanco, Moris: 100 Books Of Philosophy,
CD, Guatemala, 2001.

127 Ver sobre todo Open Society and its Enemies, Princeton University Press, 1971.

28 Ver sobre todo Liberalismo (Union Editorial, Madrid, 1977) y Teoria e Historia
(Union Editorial, Madrid, 2003).

129 Ver sobre todo Los Fundamentos de la Libertad (Unién Editorial, Madrid, 1975).

130 Decimos “han sido interpretados” porque en el caso de Popper tenemos nuestras
razones para pensar que no es asi; al respecto, ver nuestro ensayo “Karl Popper:
antes y después de Kyoto”, en Arbor (1999), Nro. 642. pp. 229-243.

3" Me refiero a los libros Political Liberalism (1993), Columbia University Press, y The
Law of Poeples (1999) Harvard University Press.

132 Nos referimos al clasico A Theory of Justice; (1971) Harvard University Press.

133 De Rothbard, ver For a New Liberty (1985), Fox & Wilkes; y The Ethics of Liberty
(1998), New York University Press.

60



Igualdad, libertad, intimidad

tiene el derecho de iniciar la violencia contra un tercero, y tiene
consiguientemente el derecho de legitima defensa contra una agre-
sion tal. Por eso Rothbard reconoce a Locke como un antecedente
evolutivo de su propia posicion, le perdona relativamente su “confu-
sion” respecto a ciertas cuestiones del derecho de propiedad, pero
se distancia claramente de Nozick en la aceptacion que este Ultimo
tiene del estado minimo: en este esquema, un gobierno liberal clasi-
co al estilo minimo, que cobrara impuestos compulsivamente, es
indebido precisamente porque viola el principio de no agresion, y las
argumentaciones de Nozick tipo mano invisible para justificar un
gobierno asi no convencen a Rothbard de ninglin modo. No es objeti-
vo de este articulo introducirnos ahora en el debate.

A su vez, entran en este esquema las argumentaciones de dere-
cho natural, pero concebidas fundamentalmente como el derecho
natural absoluto de propiedad como lo hemos descripto, con un es-
quema axiomatico donde ese derecho es el axioma del sistema, sin
ninguna necesidad de argumentacion adicional en la teologia o en la
historia. Colocar a Santo Tomas de Aquino en esta tradicion, como
hace Rothbard, es en nuestra opinion erroneo, pero tampoco corres-
ponde ahora introducirnos en este tema'**.

Ambas posiciones, a pesar de sus profundas diferencias, tienen
un punto teorético (no me refiero a un resultado practico) en co-
mun, que ha influido mucho el modo habitual de argumentar en lo
qgue podriamos denominar los “ambientes” liberales y libertarios. La
libertad personal es concebida moralmente como el derecho a hacer
todo aquello que no perjudique derechos de terceros. O sea que, por
un lado, la libertad personal no tendria limites morales mientras no
afecte a terceros; a su vez, el Unico deber moral para con otras per-
sonas es no iniciar coaccion sobre ellas. Esto es, el famoso principio
de que la libertad personal termina donde comienzan los derechos
de terceros, o que todo lo que no esta prohibido (prohibicién que se
justifica tanto en el principio de no agresion rothbariano como del

3% En otras oportunidades hemos expresado nuestras propias opiniones respecto del
fundamento de los derechos individuales; ver al respecto El humanismo del futuro
(1989) Editorial de Belgrano, Buenos Aires. También, en otras oportunidades, hemos
hecho una intentio lectoris de la primer posicion (en cuanto a Hayek y la escuela
escocesa) donde ésta no es incompatible con la nocion de ley natural en Santo Tomas;
ver al respecto “La ley natural, la cooperacion social y el orden espontaneo”, en
Revista de la Facultad de Derecho, Universidad Francisco Marroquin (2001), nro. 19,
pp. 117-122.

61



Gabriel J. Zanotti

harm principle milliano) esta permitido tiene a verse no sélo como
un principio juridico-positivo sino como un principio moral. Un resul-
tado adicional de esto es que seria vista como peligrosa para la li-
bertad individual y para el paradigma liberal/libertario cualquier
posicion filosofico-moral que establezca estas tres cuestiones: a) hay
deberes morales personales que van mas alla del solo no agredir al
otro; b) puede conocerse con certeza la verdad, sobre el punto a y
sobre diversos temas metafisicos; c) para con el otro no solo hay un
deber moral de no agresion, sino sobre todo de cuidado, de preocu-
pacion, de dialogo, de ayuda, de amistad (amor benevolentiae), en
Ultima instancia, definido como querer el bien del otro.

La tradicion liberal/libertaria, en Gltima instancia, en su lucha
contra diversos y terribles autoritarismos y totalitarismos del s. XX,
ha establecido para con el famoso “otro”, tan caro a contempora-
neas filosofias del dialogo™>, una relacién de indiferencia mas que
de cuidado. Mientras que el otro no moleste, no hay problema. “Es
su vida”. No decimos que esta tradicion ignore o niegue la importan-
cia de las relaciones familiares o amistosas intersubjetivas en pe-
qguefos grupos, y menos aln negamos que si las relaciones sociales
humanas, tan laceradas por la violencia politica, fueran al menos
asi, el mundo seria ya muy diferente al actual infierno en el que lo
ha convertido la violencia antiliberal. Tampoco negamos, es mas,
hemos adherido™® a la tesis Hayek cuando afirma que el eje central
del problema social es el paso de pequenas sociedades (“tribales”) a
la convivencia de millones y millones de personas bajo un marco de
conocimiento disperso, convivencia que no puede basarse juridica-
mente en los sentimientos de amistad que se dan en los pequenfos
grupos. Tampoco negamos, es mas, hemos afirmado, que el eje cen-
tral del problema politico concreto consiste en la convivencia de los
diferentes'’, para lo cual la tolerancia mutua de los que Rawls lla-
ma doctrinas “comprensivas”’®® es esencial. Lo que decimos es que
es teoréticamente erroneo que la base del sistema liberal/libertario
sea esa indiferencia hacia el otro, independientemente de que,
ademas, esa “base” (nlUcleo central) sea una de las causas por las
cuales el “discurso” liberal clasico penetra poco en una opinién pu-

135 Nos referimos a Buber y Lévinas.

136 Ver nuestra Introduccién filoséfica a Hayek (2003), Universidad Francisco Marro-
quin/Unién Editorial, Guatemala/Madrid.

7 En nuestra introduccion a Mises, L. von, Teoria e Historia, op.cit.

138 ver Political Liberalism, op.cit.

62



Igualdad, libertad, intimidad

blica sanamente inclinada, a nuestro juicio, a la relacion solidaria
con el otro, al menos en el discurso. Pero si consideramos erronea a
dicha posicién, no por ello se desprende (y aqui esta la clave de nues-
tro ensayo) que la tradicion liberal/libertaria, desde un punto de vista
politico y juridico-positivo, sera errénea. Pero no solo intentaremos
demostrar que una ética de “cuidado por el otro” es “no contradicto-
ria” con el liberalismo clasico, sino que es su mejor fundamento mo-
ral. Hecha esta audaz afirmacion, pasemos a demostrarla.

2. Derecho natural, propiedad de si mismo y Dios

Desde una perspectiva tomista del derecho natural’, el tema
de la propiedad de si mismo debe plantearse con sumo cuidado. Es
verdad que es posible en Santo Tomas un tratamiento de la ley natu-
ral haciendo una especie de “epojé”, desde un punto de vista meto-
dologico, de Dios como causa primera. Esto es, desde Santo Tomas
podria decirse que “la naturaleza humana” (él nunca lo dijo de ese
modo) es el fundamento de tal o cual precepto moral, pero seria
incompleto. Las causas “segundas” tienen autonomia porque son
causas eficientes principales en su propio ambito', pero ello no
implica dejar de lado a Dios desde un punto de vista de la argumen-
tacion racional, porque el creador y sostenedor en el ser de esas
causas segundas eficientes es Dios, Dios que él considera posible de
un tratamiento racional, tesis que yo he seguido defendiendo “a
pesar de” las importantes advertencias kantianas''. Por ello no de-
bemos tener ninguna sorpresa cuando su nocion de ley natural apa-
rece como “participacion de la criatura racional en la ley eterna”'*,
haciendo referencia, con ley eterna, a Dios mismo. O sea que en
Santo Tomas, el fundamento ultimo de que haya ley natural es que
Dios es la causa primera de todas las causas segundas.

Por consiguiente, desde una perspectiva tomista del derecho na-
tural, no podria afirmarse que todo ser humano sea duefo absoluto de
si mismo, sencillamente porque no es creador de si mismo. Dios da el
ser a todo lo creado, y Dios lo quita. O sea que no podemos reclamar
propiedad de aquello que radicalmente no viene de nosotros mismos,

3% Por “tomista” entendemos “filosofia de Santo Tomas” y no tal o cual escuela to-
mista.

M0ST, 1,Q.2,a.3ad1.

! En nuestra Filosofia para fildsofos (2003) Unién Editorial, Madrid, cap. 9.

201, Q. 91, a. 2c.

63



Gabriel J. Zanotti

y, por el mismo motivo, Dios es nuestro duefio. Todo esto, que Santo
Tomas puede demostrar en una razén en dialogo con la fe'*, muestra
la coherencia racional de las diversas religiones que llaman a Dios “el
Senor”: él tiene el dominio. Esta conclusion, que rasgara las vestidu-
ras de algunos esquemas libertarios, la decimos precisamente porque
es esencial para la tesis anunciada en el punto uno.

3. Inteligencia, voluntad, verdad

A su vez, esta ética y esta filosofia del derecho tiene una antro-
pologia filosofica implicada en la definicion “participacion de la
creatura racional en la ley eterna”. Después de Kant hay que expli-
car nuevamente qué significa en Santo Tomas “racional”.

Inteligencia significa una capacidad de contemplar limitadamen-
te la naturaleza de la realidad", que incluye, desde luego, la con-
ciencia de si mismo'*, pero no como primer principio ni punto de
partida de la filosofia. Una funcion de la inteligencia, concebida asi
como “intelligere” es la “ratio”, como capacidad de razonamien-
to'*. O sea que la inteligencia no es ante todo el razonamiento sino
la capacidad de contemplacion teorética de lo real, que incluye el
razonamiento pero que no se reduce a él. Esta nocion de inteligencia
como contemplacion fue rescatada luego por E. Husserl' y consti-
tuye uno de los puntos basicos de encuentro entre la fenomenologia
y la tradicion clasica'.

3 Sobre el tema dialogo razon/fe, ver Sciacca, M.F.: Historia de la filosofia (1954),
Luis Miracle, Barcelona, y la enc. Fides et ratio de Juan Pablo II.

' Ver al respecto Ferro, L.S., o.p., La sabiduria filoséfica siguiendo las huellas de
Santo Tomas, primera parte (2004) UNSTA, Tucuman, Tema Il. Esta capacidad con-
templativa tiene para nosotros un aspecto, que llamamos “intuicion conjetural” muy
importante para el dialogo con el contexto de descubrimiento en las ciencias natura-
les; hemos expuesto este tema en Popper, blUsqueda con esperanza, Editorial de
Belgrano, Buenos Aires, 1993.

ST, 1,Q, 87 a 1c.

ST 1,Q,59,a.1ad 1.

7 Toda la obra de Husserl esta atravesada por una nocion de inteligencia como teo-
ria, contemplacion, “ver” intelectual. Pero un lugar muy destacado ocupa la critica al
positivismo, que desde dicha nocion de teoria, realiza en The Crisis of European
Sciences and Trascendental Phenomenology, Northwesten University Press, 1970.

48 Ver al respecto Stein, E.: “La fenomenologia de Husserl y la filosofia de Santo
Tomas de Aquino”, en La pasion por la verdad, Bonum, Buenos Aires, 1994, Introduc-
cion, traduccion y notas del Dr. Andrés Bejas.

64



Igualdad, libertad, intimidad

De la capacidad de contemplacion de lo real, aunque limitada,
surge el libre albedrio como libre juicio de la razon', o como elec-
ciéon de bienes limitados'. Este no es un tema menor, si luego se
afirma que “el individuo” es sujeto de libertades individuales. Tam-
poco es un tema menor cuando se quiere hacer una epistemologia de
las ciencias sociales no positivista, basada en una nocion intencional
de accién humana™'. En gran parte de los autores anteriormente
citados (no por supuesto en neoaristotéticos como Rothbard) la li-
bertad individuales es afirmada por elementos que nosotros no solo
no hemos negado sino enfaticamente afirmado (como es el caso de
la cooperacion social y el orden espontaneo'®?), pero por un obvio y
comprensible efecto filosofico de cierto neokantismo, la nocion de
persona como sujeto de derechos queda envuelta en un manto de
sombras o descartado como un tema “metafisico”. La perspectiva de
este ensayo implica todo lo contrario: si vamos a concebir al libera-
lismo clasico como la defensa politica de la intimidad personal, es
obvio que deberemos concentrar en la nocion de persona todo el
peso de nuestra argumentacion. Por eso estamos recordando la inte-
ligencia y el libre albedrio como las caracteristicas antropologicas
basicas de todo aquello que llamemos persona.

Si toda persona es inteligente y libre, toda persona vive bajo un
orden moral, porque la adecuacion de sus actos hacia su fin Gltimo
pasa por la mediacion de su libertad. No es esta Gltima, como libre
albedrio, la que determina su naturaleza y su fin Gltimo, pero si
aquello por lo cual puede la persona orientar “por si misma” sus
actos hacia su propio fin'>.

Desde este ultimo punto de vista, la verdad es primariamente
una vivencia moral (a partir de ahora utilizaremos, de modo adicio-
nal, el método y cierto contenido fenomenologico). Dado el libre
albedrio, la persona puede optar entre la sinceridad, como virtud
moral, o por la mentira, como voluntad de engafno. Esto presupone,

ST, 1, Q. 83, a. 1c.

50ST |1, Q. 10 a. 2c.

3! Toda la praxeologia de Mises presupone la accidn libre e intencional. Un talén de
Aquiles en el fundamento filosofico del libre albedrio puede implicar una critica
interna a Mises, como de hecho ha sucedido. Ver Crespo, R.: La crisis de las teorias
economicas liberales (1998), Fundacion Banco de Boston, Buenos Aires, cap. VII.

132 Sobre todo en Introduccién filosofica a Hayek y en la “Introduccién” a Teoria e
historia, op.cit.

3ST |, Q. 18 a. 3c.

65



Gabriel J. Zanotti

desde luego, y a la vez manifiesta, un intelecto que en su vida con-
creta y cotidiana puede distinguir la verdad del error, limitadamen-
te, desde luego. La verdad puede ser, como reza la afirmacion clasi-
ca, una adecuacion de la inteligencia con la realidad, pero, salvando
las dificultades del término “adecuacion” ello presupone que la per-
sona puede entender que “estd” en un mundo real, y al estar en el
mundo, puede manifestarlo, y de alli emana lingliisticamente una
proposicion verdadera. Por ejemplo, “estoy escribiendo un articulo”
en un determinado contexto de pregunta y respuesta.

4. Los deberes de la persona ante la verdad

Dijimos que la verdad es ante todo una vivencia moral. La since-
ridad presupone, ante todo, que se ha cumplido con el deber de
buscar la verdad, y con el consiguiente deber de manifestar sin en-
gafnos la realidad vivida. Pero la verdad tiene otro esencial deber
concomitante, esencial a nuestra argumentacion: la no imposicion
de la verdad por la fuerza.

La verdad, como dijimos, surge de un “ver” intelectual, una
captacion del “estar en el mundo” que la persona, sélo por ser per-
sona, es. La verdad se capta reflexivamente'*, no es “otra” cosa al
lado de la realidad que se vive, sino que es la misma realidad en
cuando “vista y manifestada” por la persona. En este momento estoy
escribiendo un articulo, y si alguien me pregunta qué estoy hacien-
do, digo “estoy escribiendo un articulo” y no necesito agregar “en
verdad, en verdad os digo que” estoy escribiendo, excepto precisa-
mente que el contexto me obligue a aclararlo.

Pero si por algin motivo la persona, a través de su inteligencia,
no “ve” la verdad, (ni las verdades sencillas de su mundo cotidiano,
ni otras que no sean tan inmediatas), entonces la verdad, por su
misma naturaleza, no puede imponerse por la fuerza (fisica o lingiis-
tica, como aclararemos después). La naturaleza misma de la verdad
implica una relacion entre inteligencia y realidad, una relacion entre
persona y mundo que nada tiene que ver con la coercion. Amenazas
o premios externos a la misma naturaleza de las cosas pueden impli-
car que la persona “ceda” a la amenaza o premio, y “repita” bajo
coaccion, pero eso no es ver la verdad. Si algun lector considera que
todo esto es obvio, la pregunta es si acepta los supuestos antropolo-

134 Ver Llano, A.: Metafisica y lenguaije, (1984), EUNSA, Pamplona, Cap. II, punto 4.

66



Igualdad, libertad, intimidad

gicos que estan detras, o por qué, por ejemplo, casi todos los siste-
mas formales de ensefanza estan basados bajo esas coerciones y
repeticiones.

Dado que la naturaleza de la verdad se basa entonces en estas
dos fuentes, esto es, mundo y persona, y dado que el deber ser se
basa en el ser de las cosas'™, entonces la verdad no debe imponerse
por la fuerza. Tampoco, por ende, por medio de la fuerza “lingisti-
ca”, esto es, por medio de actos del habla especificamente planea-
dos para el engano y el dominio del otro, pero ese tema lo debemos
dejar para después por una cuestion de orden expositivo.

De lo cual se desprende un deber de justicia. El deber de no im-
poner la verdad por la fuerza, visto desde el “otro”, es su derecho.
Todo deber implica, por parte del “otro” el derecho a reclamar el
cumplimiento del deber. Por ende, toda persona tiene derecho a
que la verdad no le sea impuesta por la fuerza. Dicho de otro modo,
toda persona tiene derecho a la ausencia de coaccion sobre su pro-
pia conciencia, conciencia cuyo juicio singular y subjetivo juzga,
precisamente, que tal o cual afirmaciéon concreta es o no es una
aplicacion singular de la norma de sinceridad y no engano. La con-
ciencia puede ser errada, si, y si una conciencia es erronea de modo
culpable, el juicio corresponde sélo a Dios creador'. La conciencia
erronea obliga “per accidens”'”’, esto es, hasta que el error se corri-
ge. Pero la persona no puede ser coaccionada a ver lo que no ve,
precisamente porque, como dijimos, ello es contradictorio con su
naturaleza intelectual. El derecho a la ausencia de coaccion sobre la
propia conciencia no es, por ende, un derecho al contenido especifi-
co de lo que la inteligencia ve como verdadero y la conciencia juzga
que debe decir, sino un derecho a la ausencia de coaccion, aunque
el contenido sea materialmente falso y la conciencia, subjetivamen-
te, sincera. Si el error es inculpable, o negligente, o si el error
hubiera podido evitarse mediante una bUsqueda sincera de la ver-
dad, todo ello queda fuera de lo que una potestas humana pueda
juzgar. En cualquier caso, se mantiene siempre el derecho a no ser

55 En Santo Tomas el deber ser es el mismo ser puesto en perspectiva de la causa
final. Eso contradice obviamente la vision de Hume sobre esta cuestion. Es simple-
mente una incomunicabilidad de paradigmas: Hume niega la metafisica que Santo
Tomas afirma.

136 Ver Concilio Vaticano Il, Gaudium et spes, 28.

57 Santo Tomas, De Veritate, Q, 17, a. 4; ST, I-ll, Q. 19 a 4, citado por Jests Garcia
Lopez en Los derechos humanos en Santo Tomas de Aquino, EUNSA, Pamplona, 1979.

67



Gabriel J. Zanotti

coaccionado en la propia conciencia, y no es propio del ser humano
juzgar con total certeza sobre la negligencia o no de la conciencia
del otro.

5. La dimensién dialogal y co-personal del ser humano

A partir del punto 4 hemos supuesto la intersubjetividad del
mundo de vida de Husserl"™® como constitutiva de “lo” humano a
nivel ontologico. Esto es, que el ser humano esta constitutivamente
en el “mundo” no como cosa fisica sino como conjunto de relaciones
con los otros que constituyen la realidad a partir de la cual las cosas
fisicas son entendidas y por ende interpretadas'. Schutz, discipulo
a la vez de Mises y Husserl, desarrollé este tema como fundamento
de las ciencias sociales, pero en Husserl la intersubjetividad es onto-
logica: si hay ser humano, hay mundo en el sentido referido.

Pero hay una dimension de la intersubjetividad, que es constitu-
tiva de la esencia humana en tanto solo puede darse entre personas,
pero no siempre éstas la llevan de la potencia al acto. El ser huma-
no, porque es persona, puede abrirse a una relacion de dominio es-
tratégico del otro, o, al contrario, de comunicacion o entendimiento
que no quiera el dominio del otro sino el bien del otro. Esta diferen-
cia entre dominio y comunicacion constituye el eje central de la
teoria dialégica de Habermas'®’, pero nosotros la estamos colocando
en el contexto tomista anteriormente referido'®'. Un ser humano,
precisamente porque tiene inteligencia y voluntad, puede conocer
cual es el bien del otro y desearlo, esto es, querer el bien del otro
en tanto bien, sin que ello constituya parte de un plan que coloca al
otro en una mera relacion de medio para el si mismo. Esto, que cla-
sicamente se llama amistad, implica de por si una dimensiéon comu-
nicativa y dialogal para con el otro, porque en ese caso el lenguaje
adquiere caracteristicas de dialogo, de busqueda del entendimiento

8 De Husserl y la intersubjetividad, ver sobre todo The Crisis... (op.cit); Ideas I,
Kluwer Academia Publishers, 1989; Meditaciones cartesianas, Tecnos, Madrid, 1986; y
Problemas fundamentales de la fenomenologia, Alianza, Madrid, 1994.

™ El mundo de vida de Husserl, como base para la interpretacién, es utilizado por
Gadamer para su propia hermenéutica. De ello, hemos hecho una interpretacion con-
forme al realismo de Santo Tomas en “Hacia una hermenéutica realista”, en prensa.

160 Sobre todo en Teoria de la accién comunicativa, Taurus, Madrid, 1987.

' En “Intersubjetividad y comunicacién”, en Studium (2000) Tomo IV, Fasc. VI, pp.
221-261.

68



Igualdad, libertad, intimidad

con el otro. En la accion estratégica y en su correlato, esto es, en
sus actos del habla estratégicos, el otro es visto como un mero me-
dio para mis propios fines. Esta estrategia es obviamente oculta al
otro para que tenga “éxito”, y constituye por ende, casi siempre, un
engano. Si la estrategia es abierta, anunciada, se convierte en un
juego compartido y pierde su caracter de dominio. Lo que Habermas
no vio es que las relaciones comerciales son estrategias abiertas y en
ese sentido dialogicas'®.

En la comunicacion con el otro, en cambio, se quiere el bien del
otro como fin, no como mero medio para los propios fines. Esto es
adecuado también al segundo imperativo categérico kantiano'®
(nunca considerar al otro como medio sino siempre como fin) que el
fildsofo Karol Wojtyla considera parcialmente coincidente con la
ética cristiana'®*. Una persona no puede estar constitutivamente ce-
rrada a su dimension dialdgica, aunque no actualice en su accion
moral esta dimensién. En un experimento imaginario, en el cual una
arana fuera dotada de inteligencia y voluntad, ella seria capaz, ob-
viamente, de tomar conciencia de si y de razonar instrumentalmente
sus planes de dominio del otro, con la tela, de otro que es siempre
su victima, pero su inteligencia la haria concebir también la posibili-
dad de ayuda: podria concebir, aunque no lo llevara a la accion, la
diferencia entre dominar con la tela o ayudar, perdonar; distinguir
en el otro la relacion ya de victima, ya de amigo. En ese sentido, la
persona, por su inteligencia y voluntad, no puede carecer de esa di-
mension dialogal. Solo por ser persona, una persona puede querer
libremente el bien del otro. Una arana inteligente y libre destinada
necesariamente al dominio de su victima es una contradiccion en
términos.

Ahora bien, en la ley natural de Santo Tomas, el deber ser es el
mismo ser “puesto en ejemplar”'®®, es la misma naturaleza de la
persona destinada a su plenitud ontoldgica. Por ende, la dimension
dialogal de la persona, constitutiva de su esencia, aunque no sea

2 En ese sentido cabe relacionar el papel comunicativo del mercado (Hayek) con
actos del habla perlocutivos con estrategia abierta y, por ende, comunicativos en
sentido habermasiano.

3 En su Fundamentacion de la metafisica de las costumbres (Espasa-Calpe, Madrid,
1983).

164 En su libro Cruzando el umbral de la esperanza (Plaza y Janés, Barcelona, 1994),
cap. 30.

165 Debo esta expresion a la Dra. Maria Celestina Donadio Maggui de Gandolfi.

69



Gabriel J. Zanotti

llevada al acto, tiene el caracter de exigencia moral. La persona
humana es constitutivamente dialogal y por ende debe serlo. La
conclusion es que la persona humana se plenifica sélo en la amistad.
Puede optar por no entrar jamas en relacion de amistad con el otro,
puede optar siempre por tener con los otros relaciones solo instru-
mentales de dominio, pero en ese caso se esta negado a si misma su
propia plenitud. En ese sentido la persona es co-personal, es un
“ser-con-el-otro” no sélo ya como intersubjetividad ontoldgica, sino
moral.

Por lo tanto, la indiferencia para con el otro no es el camino de
la ética de la persona, sino al contrario: el cuidado, la preocupacion,
la ayuda para con el otro constituye el eje central de la vida moral
de la persona. Toda la filosofia del dialogo de un Buber o un Levinas
se encuentra con facilidad en la nocion clasica de persona.

La dialéctica entre individuo y comunidad, desde este ultimo
punto de vista, se desvanece. La persona es siempre intersubjetiva,
es siempre un nosotros. El punto es el enfoque ético que se da al
nosotros. Si la persona instrumentaliza su relacion con el otro, donde
el otro queda anulado como un mero instrumento, estamos en un
nosotros alienante, donde la relacion es un “yo-eso”. Si la persona
saca de la potencia al acto sus capacidades constitutivas de amistad,
estamos en un nosotros comunicante, donde la relacion es un “yo-
t0”. La nocion de fondo que se mueve aqui es la igual dignidad de
las personas (igual dignidad fundada en la nocion de Santo Tomas de
inteligencia y voluntad pero complementaria, como hemos visto, con
una nocion kantiana de dignidad). La relacion que yo tengo con un
lapiz con el que escribo es correctamente una relacion yo-eso; es un
mero instrumento a mi servicio, y esta bien que asi sea. Por eso
puedo establecer en “eso” una correcta relacion de dominio. El lapiz
ya no sirve y lo tiro. Hacer eso con una persona, en cambio, es aten-
tar contra su dignidad de persona. Pero el paso adicional que esta-
mos dando es que la relacion éticamente adecuada con la persona
no es una relacion “yo-ti no molestes”, sino “yo-ti me importas
porque eres un td”.

6. Derecho a la intimidad y principio de no agresion
Pero, ;como se relaciona esto con lo anterior? Es hora de que las
piezas encajen y que el punto de nuestro ensayo sea demostrado.

;Como fundamentar en lo anterior un liberalismo clasico que to-
do lo que pretende es la limitacion del poder? El discurso anterior,

70



Igualdad, libertad, intimidad

¢no lleva precisamente a los autoritarismos basados en la “protec-
cion” del mas débil?

No, y no sélo “no” porque el discurso anterior no sea contradic-
torio con un liberalismo clasico, sino que es su mejor fundamento.

Hemos planteado una relacion de cuidado, de preocupacion para
con el otro como un imperativo moral de la persona. Pero esa rela-
cion presupone una relacion de vecindad y no de invasion, esto es,
presupone dos “yo” cada uno con una “esfera”, con un circulo alre-
dedor del yo tal que, si fuera “invadido” por la fuerza fisica o la
dominacién lingiiistica, impediria esa relacion “yo-tu”.

Y es aqui donde debemos utilizar como premisas las conclusio-
nes del punto 4.

La persona tiene un ambito, un circulo que se expande a su al-
rededor, que podemos denominar “casa existencial” precisamente
porque tiene inteligencia y voluntad. Por su inteligencia y voluntad,
la persona ve o no ve la verdad, y toma decisiones libres, acertadas
o no. Como dijimos en el punto 4, esa verdad no puede ser impuesta
por la fuerza. Yo, con respecto al ti, puedo y debo entrar en dialo-
go, esto es, en un tipo de lenguaje que abra mi propio horizonte,
clarifique mis intenciones y exponga al otro mis preocupaciones por
él, pero, dada la propia naturaleza racional del otro, no lo puedo
forzar ni engafar. Su yo mas profundo, aquello que es fuente de su
inteligencia y voluntad, es su casa; como toda casa, tiene una puer-
ta, la cual no debe ser derribada por la fuerza, so pena de cambiar
la relacion yo-tu a una relacion de dominio, de destruccion de la
casa (la propiedad) del otro.

Por lo tanto, dado que “yo” tengo el deber de establecer con el
otro una relacion dialogal, “el otro” tiene un derecho a la intimidad,
qgue no es mas que el reclamo potencial de mi deber de no destruir
la puerta de su casa existencial. Es el mismo derecho a la intimidad
del punto 4 pero mostrado en relacion con la condicion dialogal de la
persona. La conciencia del otro no debe ser invadida, so pena de
anular la relacion dialogal. La tentacion de anular la intimidad del
otro viene dada precisamente, a veces, por el deseo de proteccion
del otro, sin ver que el “cuidado” mutuo de la relacion yo-ta exclu-
ye, por su propia naturaleza, la fuerza o planes estratégicos de do-
minacion del otro.

El resultado de esto es una re-elaboracion del principio liberta-
rio de no agresion, en armonia con Dios, que en el punto 2 habiamos
establecido como “El Sefor”, el dueho, y la relacion dialogal con el
otro. Dado el derecho a la intimidad, yo no soy el dueno de otro. Yo

71



Gabriel J. Zanotti

debo radicalmente no invadir, no coaccionar la conciencia del otro
precisamente porque en una relacion dialogal, ni el yo es propietario
del td, ni el tu propietario del yo, y, a la vez, ni el td ni el yo son
duefos absolutos de si: Dios es el duefo. O sea: el yo no es el duefo
de si pero radicalmente no es el dueio del otro. El principio de no
agresion sobre el otro no se funda, por ende, en una propiedad abso-
luta del yo sobre si, sino en reconocer en el otro su condicion de
persona y respetar consiguientemente su derecho a la intimidad.

7. Resultados juridicos y politicos

Como hemos visto, hemos definido un derecho a la intimidad co-
mo “derecho a la ausencia de coaccion en el ambito de la propia con-
ciencia”, y hemos visto que: a) ese ambito esta definido por la esfera
o circulo del yo, de donde provienen la inteligencia y la voluntad; b)
que ese principio es equivalente al principio de no agresion libertario,
sin que ello implique: a) que uno sea dueno absoluto de si; b) que Dios
no sea nuestro dueno; c¢) que ello sea contradictorio, sino todo lo con-
trario, con el cuidado y proteccion hacia el otro; d) ninguna contra-
diccion con la nocion de ley natural de Santo Tomas.

Ese derecho a la intimidad tiene un resultado juridico que cubre
las principales preocupaciones del liberalismo clasico como sistema
constitucional de proteccion de una libertad negativa como Hayek la
concibe. Se trata del derecho a la ausencia de coaccion sobre la
conciencia y, consiguientemente, sobre todas aquellas acciones que
no dafen a un tercero, que juridicamente se llaman “privadas”. Esta
extension juridica tiene su fundamento, no sélo en la antropologia
filosofica del ser humano como co-personal, sino también en la dis-
tincion entre ley humana y ley natural que hace Santo Tomas. Sin
ninguna contradiccion, sino al contrario, con que toda ley humana
tenga un efecto “educativo”'®, Santo Tomas afirma luego: “. . . la
ley humana se establece para una multitud de hombres, en la cual la
mayor parte no son hombres perfectos en la virtud. Y asi, la ley
humana no prohibe todos los vicios, de los que se abstiene un hom-
bre virtuoso; sino sélo se prohiben los mas graves, de los cuales es
mas posible abstenerse a la mayor parte de los hombres, especial-
mente aquellas cosas que son para el perjuicio de los demas, sin
cuya prohibicion la sociedad no se podria conservar como son los

% 1.1, Q. 92, a. 2c.

72



Igualdad, libertad, intimidad

homicidios, hurtos, y otros vicios semejantes”'®’. Este parrafo, de

una enorme riqueza que ya en otra oportunidad hemos comenta-
do'®, muestra la imposibilidad antropolégica de una perfeccién lo-
grada por medio de la fuerza legal, lo cual es plenamente coherente
con la intimidad como la hemos definido, porque el yo, dado que es
inteligente y libre, se perfecciona cuando por si mismo se mueve
hacia su fin, y no por medio de la amenaza legal. Esto supone, si,
que la ley humana, dado que no debe ser contradictoria con la ley
natural, exige no atentar contra derechos de otros, y esa exigencia,
como diria Hayek, es parte de un marco cultural de tradiciones que
“suple” lo que un conocimiento disperso no puede razonar “total-
mente”. Pero la decision de hacer algo moralmente bueno no pasa
por el temor servil ante la ley humana. El que decide no realizar tal
delito sélo por el temor al castigo de la ley humana, es casi como si
ya lo hubiera realizado en su interior.

Accion “privada” no significa, por ende, reiterar una dialéctica
individuo/comunidad que hemos evitado en todo el planteo. Privada
significa que emerge de la propia conciencia, errénea o no, sin coac-
cionar la conciencia de terceros por medio de coaccion fisica. Priva-
do es todo aquello que no es ilegal. Lo privado se abre entonces a la
“vida privada” no como vida no comunitaria, sino como una vida
abierta a un sin fin de relaciones intersubjetivas comunicantes,
abiertas a la preocupacion y al cuidado del otro, y fuera, coheren-
temente, de todo margen de coaccion estatal. Las acciones “priva-
das” incluyen por ende, aunque no necesariamente en todos los ca-
sos, todas aquellas acciones realizadas bajo el derecho a la libre
asociacion. Lo privado no es “individualista” sino aquello protegido
contra la interferencia indebida de otro ser humano que radicalmen-
te no es el dueio de nadie. Por eso el articulo 19 de la Constitucion
Argentina de 1853 se adecua notablemente a todo lo que estamos
diciendo: “Las acciones privadas de los hombres que de ningln modo
ofendan al orden y a la moral publica, ni perjudiquen a un tercero,
estan solo reservadas a Dios, y exentas de la autoridad de los magis-
trados".

Este es el sentido iusnaturalista y “comunitario” del famoso
harm principle de J.S5.Mill. En el contexto en el que lo estamos plan-
teando, es un principio juridico, esencial para el limite preciso, o lo

67411, Q. 96, a. 2¢
168 En EL humanismo del futuro, op.cit., cap. 1.

73



Gabriel J. Zanotti

mas preciso posible, a la coaccion indebida del estado. No significa
un individualismo que no tenga en cuenta el aspecto co-personal del
ser humano, y menos adn un principio de neutralidad estatal sobre
valores morales. Qué significaba en J. S. Mill no es objeto de nuestro
ensayo. Simplemente estamos seguros de no estar haciendo una
“decodificacion aberrante” de las implicaciones juridicas del princi-
pio. Porque es claro que, dado precisamente el caracter co-personal
de la persona humana, toda accién moralmente mala dafa a todas
las interacciones humanas en su conjunto. Pero otra accion mala, y
muy mala, seria, como vimos, violar el derecho a la intimidad perso-
nal. Y el harm principle es el limite juridico preciso (o al menos, el
mas preciso hasta el momento) para no dar el paso al totalitarismo
con la excusa de impedir el mal. Las acciones privadas malas moral-
mente que no violen derechos de terceros no deben ser impedidas
(tolerancia) porque el derecho a la intimidad no se basa en el conte-
nido de la accién, sino en que la verdad no puede ser impuesta por
la fuerza al yo. Hacerlo implicaria un mal social mucho peor que el
que se quiere impedir: el mal social de que todos se estén persi-
guiendo los unos a los otros, sin limite, sin debido proceso, llevando
a la sociedad humana a la involucion de un caos de concepciones de
vida bélicamente interpuestas.

Todo lo que estamos diciendo es obvio por un lado, pero conflic-
tivo por el otro, dependiendo del paradigma desde donde se mire.
Aquellos liberales clasicos que piensen que su liberalismo clasico
esta solidamente pertrechado en la desconfianza hacia un sistema
metafisico que postule una moral personal “objetiva” miraran con
asombro nuestra interpretacion comunitaria, co-personal y iusnatu-
ralista del harm principle de Mill. Aquellos que critiquen al libera-
lismo clasico como un individualismo que no tiene en cuenta ni la
moral clasica ni el aspecto tipicamente comunitario y co-personal
del ser humano, tendran el mismo asombro frente a nuestra defensa
juridica del liberalismo clasico.

Es que el liberalismo clasico fue y sigue siendo, en autores como
Mises y Hayek, (y en clasicos anteriores como Locke, Montesquieu,
Madison, Adams, Jay, Jefferson, Tocqueville, etc.) una técnica juri-
dica de limitacion al poder, mas que una doctrina filosofica especifi-
ca. Pero la preocupacion por limitar al poder viene dada por el firme
convencimiento, moral, de la importancia de los derechos individua-
les “frente” al poder. De esos derechos, estamos privilegiando el
derecho a la intimidad, tentados tal vez de montar un sistema racio-
nalista, como lo hace un libertario como Rothbard, donde la propie-

74



Igualdad, libertad, intimidad

dad de si mismo y el principio de no agresion son los axiomas de un
sistema de derechos que finalmente no son mas que teoremas del
mismo axioma. Y, en cierto sentido, ello podria hacerse “in abstrac-
to”. Del derecho a la ausencia de coaccion sobre la propia concien-
cia derivan derechos negativos clasicos tan importantes como liber-
tad religiosa, de expresion, de ensefanza, de emigracion, de asocia-
cion, etc. A su vez, hemos dicho que esa conciencia es el ambito
donde se mueven la inteligencia y voluntad de la persona, esto es,
del yo, y por ende esta antropologia filosofica da pie a una “propie-
dad” del yo en el sentido de que el otro no es dueno de ningln yo, y
por ende esto da origen a una propiedad con todas sus consecuencias
para el tema del libre mercado. Pero in concreto, pretender que una
deduccion tal pueda tener en cuenta todas las circunstancias de la
historia, es constructivismo como Hayek lo denunci6'®. No sabemos
lo que no sabemos, y por ende hay posibilidades concretas de apli-
cacion histdrica de estos mismos principios sencillamente impredeci-
bles. Un esquema evolutivo como el de Hayek'?, donde los derechos
individuales se van viendo in concreto, en la evolucion de un orden
espontaneo, es una consecuencia del reconocimiento de nuestra
ignorancia en ciencias sociales. Lo que hoy es liberal puede ser auto-
ritario en el futuro, y lo que ayer fue, a nuestros 0jos presentes,
autoritario, pudo haber sido un paso hacia el liberalismo de hoy.
Pero la preocupacion teorética por la intimidad personal implicara
un “estar alertas” a expandir permanentemente el paradoéjico “cui-
dado” de la libertad personal. Denuncias como las de Feyerabend'",
sobre la union entre ciencia y estado, que evidentemente se adelan-
tan a su época, son un ejemplo de lo que estamos diciendo. Pero, a
la vez, ello quita a este principio libertario todo dejo de revolucion
violenta, sino que al contrario, es un llamado a la evolucién progre-
siva y, a la vez, un llamado de calma en debates que “in abstracto”
no podemos solucionar de una vez y para siempre, al margen de la
historia. “El” liberalismo no es “la” respuesta automatica a todos los
social issues que preocupan actualmente. Es una tendencia, una
vision prospectiva y retrospectiva de la historia, es un programa de

6% Sobre todo en The Counter-Revolution of Science, Liberty Press, 1979.

170 Sobre todo en Los fundamentos de la libertad, op.cit., cap. XI.

7! Sobre todo en Tratado contra el método; Tecnos, Madrid, 1981, cap. 18, y Adids a
la razon; [version inglesa]; Tecnos, Madrid, 1992

75



Gabriel J. Zanotti

investigacion'?: no es “la” solucion que “los malos o tontos” no
quieren/no pueden, “ver”.

8. Un tema cultural: la racionalizacion del mundo de vida y
la pérdida de la intimidad

El “olvido de la intimidad” como clave de un liberalismo clasico
ha retroalimentado, tal vez, que en la Ultima etapa de la escuela de
Frankfurt (Habermas) se criticara muy intensamente la racionaliza-
cion del mundo de vida'”, esto es, la invasion de esferas intimas de
la vida humana como resultado del avance de la “racionalidad ins-
trumental” sobre la relacion con el otro. Por un lado, es verdad que
una racionalidad instrumental (esto es, la sola consideracién de algo
como mero medio respecto de un fin) es incompatible con la ética
que estamos planteando; por el otro, no es verdad que un liberalis-
mo clasico, como lo entienden Mises y Hayek, conduzca a la invasion
del mundo de la vida; pero sin embargo los debates del liberalismo
clasico parecen despreocupados por las criticas de la escuela de
Frankfurt a la racionalidad instrumental. En este ensayo estamos
tratando de dar vuelta esa tendencia, y en un ensayo reciente'’
hemos intentado demostrar que las criticas de Hayek al racionalismo
constructivista y las de Feyerabend al cientificismo son muy simila-
res a las criticas de la escuela de Frankfurt a la racionalizacion del
mundo de vida y a la dialéctica del iluminismo, con la ventaja de
que dichos autores no caen en la “dialéctica de la critica a la dialéc-
tica del lluminismo”: tomar a Marx como base para dicha critica, por
cuanto el resultado sélo puede ser incurrir en un nuevo tipo de coac-
cion y violencia.

Todo lo cual es introductorio para decir que una comunidad de
seres humanos libres, sobre la base de un gobierno limitado y la
maxima expansion posible del mercado libre, es una comunidad “no-
politizada” donde la esfera de lo privado se expande lo maximo po-
sible, y lo publico se reduce a un minimo indispensable. Muchas cri-
ticas al liberalismo clasico parten de cierta nostalgia de ciertas polis
griegas, donde la maxima virtud del ciudadano consistia en la parti-

72 En el clasico sentido de I. Lakatos en La metodologia de los programas cientificos
de investigacion, Alianza, Madrid, 1983.

73 Sobre este tema, ver Elizalde, L.: Comunicacidén de masas y espacio publico en
Habermas; Austral, Buenos Aires, 2003.

74 “Feyerabend y la dialéctica del lluminismo”, para Studium, en prensa.

76



Igualdad, libertad, intimidad

cipacion en una esfera “publica” donde se decidian conjuntamente
los problemas de la comunidad. La libertad “de los modernos”, en
cambio, estaria infectada del individualismo indiferente “al otro”
donde cada uno se sumerge en su propio proyecto de vida y se olvida
de “la politica y el bien comin”. Desde la perspectiva que estamos
proponiendo, ello no es verdad'”.

Ya hemos dicho que una vida vivida en un mundo donde la inti-
midad se respete, es una vida abierta al nosotros comunicante, des-
de el nosotros ontoldgico de la intersubjetividad. Ello incluye, claro
esta, la tolerancia (como resultado del respeto a la intimidad) de
actitudes moralmente indiferentes hacia el otro, pero no es eso la
base de la vida de la intimidad. La vida privada, que emerge de la
intimidad, es, como vimos, una vida donde se despliegan los dere-
chos personales, y en ese sentido una vida humana abierta a la infni-
ta posibilidad de asociaciones intermedias y de proyectos personales
que incluyen relaciones con el otro, ya sea comerciales y-o de amis-
tad donde, como dice Huerta de Soto'’®, se produce un “big-bang”
social de despliegue de proyectos que en caso de autoritarismo estan
cortados, como una semilla encarcelada que no puede germinar'”’.
Las relaciones entre los seres humanos son entonces como deben
ser: de respeto y-o de amistad, nunca de coaccion. Esta Ultima se
reserva, precisamente, a la esfera de proteccion juridica de la inti-
midad, donde, si el esquema es liberal clasico, la coaccion estaria
solo justificada en un esquema constitucional donde la famosa
“fuerza publica” se aplica solo a la proteccion juridica de los dere-
chos personales que sean violados. Lo politico, en ese sentido, no
llena la vida social, sino que se reduce a un minimo. Loable sea la
vocacion de aquél que quiera dedicarse a esa esfera de lo publico,

7> Ver al respecto el clasico ensayo de Contant sobre la libertad de los antiguos com-
parada con la libertad de los modernos (ver:
www.uark.edu/depts/comminfo/cambridge/ancients.htm), asi también como Fustel
de Coulanges, La ciudad antigua, Porria, México, 1994, cap. XVIIl. Agradecemos a
Constanza Mazzina el habernos destacado la importancia de estas dos clasicas refe-
rencias. Esto no implica que adherimos a la tesis de la dicotomia y dialéctica total
entre ambos tipos de ciudades y libertades; al contrario, nuestra vision de la historia
politica es mas bien evolutiva, como en Hayek. Simplemente recordamos esta cues-
tion por lo que consideramos una nostalgia de las polis griegas que peca de cierta
ingenuidad.

76 En su libro Estudios de Economia Politica, Unién Editorial, Madrid, 1994, cap. 1.

77 Muy reducidos en caso de autoritarismo, y directamente cortados en caso de auto-
ritarismo.

77



Gabriel J. Zanotti

pero que no vea a los demas como aquellos que no se dedican a la
vida en comunidad: al contrario, sus vidas son vidas en comunidad
sin coaccion, vidas abiertas al nosotros-comunicante, donde el noso-
tros-alienante es tolerado si se produce en una relacion intersubjeti-
va sin coaccion fisica, y prohibido si llegare a significar la coaccion
del tirano sobre la masa alienada.

En este sentido, las nociones de “pulblico, privado e intimo”
pueden ser redefinidas. Hay una nocion de “publico” que se identifi-
ca con lo “gubernamental”, que como vimos significa el ambito de
los tres poderes de una democracia constitucional clasica. Hay un
ambito de lo privado que a veces se identifica con las manifestacio-
nes “visibles” de las decisiones privadas, como por ejemplo estar
caminando por la calle con un amigo. Esa esfera depende de la ex-
tension de los bienes pUblicos. Pero a su vez hay otra nocion de lo
“publico” que tiene que ver precisamente con esa vida intima ex-
tendida en las asociaciones intermedias y en la vitalidad de su ex-
presion. Es en ese sentido que, por ejemplo, la religion fue en los
EEUU un ambito “publico-no estatal” cosa que cuesta entender si la
disyuntiva es sélo “gubernamental vs. intimo”.

La vida intima, por ende, es privada y comunitaria al mismo
tiempo, en el sentido de que no es gubernamental. La diferencia
habitual entre lo intimo y lo privado pasa en ese caso por aquello
que sale de las puertas del hogar, cosa que genera la zona gris de la
moral publica en la medida que haya bienes publicos estatales. Pe-
ro, como vemos, en nuestro esquema la diferencia basica entre la
vida intima, por un lado, que es “comunitaria por naturaleza” y la
vida gubernamental, por el otro. Esta Gltima “debe” ser reducida lo
maximo posible, en la medida que la coaccién es la Gltima alternati-
va de relacion entre seres humanos racionales. Ese es todo el senti-
do del intento de Hayek de “bajar a la politica de su pedestal”'’®,
creemos que casi no comprendido. Se ve con desprecio, a veces, al
que “no se quiere dedicar a la politica” (mezclado con el inconsis-
tente desprecio a lo politico como lo corrupto) como si “la comuni-
dad” no le importara, sin advertir que la politica, como la hemos
definido, es el ambito gubernamental, y en ese sentido el circulo
“protector juridico” de los derechos individuales que se despliegan
en la vida comunitaria. La importancia de “lo politico” va creciendo

78 Sobre este tema, ver Martinez-Amador, David: “F. A. Hayek, su visién de la ciencia
politica: derribar a la politica de su pedestal”, en Laissez-Faire (2002), Nro. 16/17.

78



Igualdad, libertad, intimidad

en modo proporcional a los habitos culturalmente autoritarios de
una sociedad, donde entonces “el gobernante” tiene cada vez mayor
importancia sobre decisiones privativas de la conciencia del otro
(precisamente como no debe ser), y decide sobre ella. Feliz, en
cambio, sea el humilde granjero norteamericano que no se acuerda
el nombre el gobernador de su estado. Eso es algo que las culturas
latinoamericanas, lamentablemente drogadas con el autoritarismo,
no pueden entender.

Una vida intima es una vida en paz, llena de sencillas cotidiani-
dades indiferentes a oidos autoritarios, que han dibujado una histo-
ria de héroes, de caudillos, de militares, de gobernantes, de dinasti-
as. Una vida intima es la historia de amigos, de inventores, de co-
merciantes, de empresarios, de cientificos, fildsofos, artistas, de
novios, de esposos, de amores imposibles, de ilusiones y desilusio-
nes: de aquellos que al no querer, precisamente, salvar al mundo, lo
hicieron sin intentarlo'”®.

9. “Aqui no”

Hemos dicho que la intimidad es la casa existencial. Permitase-
me entonces citar un ensayo en el cual esta imagen tiene un giro
adicional.

Se trata del articulo “No, dijo William gravemente, aqui no”, de
Luis Jorge Zanotti'®. El articulo resume un aspecto de una novela de
Evelyn Waugh, donde su protagonista, William Boot, es un viejo,
noble y tradicional aristocrata, que logra, casi sin proponérselo, un
contrato importante con una empresa periodistica, sin salir, sin em-
bargo, de sus costumbres ni del viejo castillo que habita -su casa-
junto con su humilde familia y unos pocos empleados. Sucede enton-
ces lo previsibe: William se ve en la dificil circunstancia de tener
que invitar a comer al duefo de la firma con quien ha firmado tan
importante contrato. William afirma con toda sencillez que a la cena
asistiran, ademas, “Nannie Blogs y Nannie Prince”, a lo cual un em-
pleado del dueno de la firma objeta que la presencia de esas damas
no es tan importante como la de su encumbrado jefe. Y entonces

' Ver, al respecto, el didlogo entre el médico y el alcalde en la pelicula Cristo se
detuvo en Eboli, de Francesco Rosi.

180 En Zanotti, Luis J.: La hora de encontrarse a si mismo, Editorial de Belgrano, Bue-
nos Aires, 1994. Sobre la obra completa de Luis J. Zanotti ver

www. luiszanotti.com.ar.

79



Gabriel J. Zanotti

William contesta “No. Aqui no”. Transcribo entonces literalmente lo
que sigue:

“*Aqui, no", dijo William gravemente. Aqui es la casa, el
hogar, la familia; es la vida propia, Unica, irrepetible; es
el templo amurallado por la argamasa de la civilizacion
occidental en el que encuentra su asiento principal la li-
bertad del hombre, del hombre concreto, de cada ser
humano con su rostro, su cuerpo, su sangre... y su cuarto.
Ante ese templo se detienen los jerarcas del mundo y los
poderes de cualquier clase. La autoridad de los soberanos
concluye ante su puerta. De paredes adentro, la concien-
cia de cada hombre rinde cuentas sélo a Dios. ;Quiénes
son Nannie Bloggs, Nannie Price? No interesa demasiado
explicarlo en detalle. Son la familia de William Boot, son
su casa, su hogar heredado, su vida interior. Podrian ser su
mujer, o sus hijas, o un par de tias viejas, o un cuarto con
libros, o una sala con muebles queridos, o un jardin culti-
vado con sus manos. Son, en fin, el reducto del individuo
transformado en persona, en un hombre libre que puede
decir que no ante todos los poderes de este mundo.

Por eso la respuesta es inapelable y Mr. Salter debe reti-
rarse. Nadie puede negar la importancia, el poder o la glo-
ria de los grandes del mundo. Pero "aqui" dos viejecitas
son mas importantes. Porque una vez que traspongo la
puerta de mi hogar, nada, absolutamente nada del mundo
exterior puede ser suficientemente poderoso como para
entrar en él y violentarlo.

Poco mas o menos, he ahi la base de la cultura judeo-
heleno-cristiana a la cual pertenecemos. El hombre es un
ser en relacion directa y personal con Dios; es un ser libre;
es un ser cuya dignidad es suprema.

Algo de todo esto late en la formula del articulo 19 de la
Constitucion nacional, también un modelo de economia de
lenguaje en el campo filosofico y politico: "Las acciones
privadas de los hombres que de ningln modo ofendan al
orden y a la moral publica, ni perjudiquen a un tercero,
estan soélo reservadas a Dios, y exentas de la autoridad de
los magistrados”.

Sepamos custodiar este legado de Occidente que es la li-
bertad del individuo frente a los esfuerzos que los totalita-

80



Igualdad, libertad, intimidad

rismos y los pretendidos socialismos benefactores, con ex-
cusas variadas, pretenden sepultar y ya han sepultado en
muchos lugares de la tierra.

Porque, en Ultima instancia, nada puede ser mas impor-
tante. Y si de mi salvacion eterna se trata, es un asunto
que compete so6lo a mi, de puertas adentro. Frente a cual-
quier solicitud que del mundo pueda llegarme, frente a
cualquier reclamo que en nombre de los poderes de este
mundo pueda hacérseme, no sera malo acordarse de la
respuesta de William Boot cuando se le alegd que un gran
personaje era, sin duda, mas importante que dos ancianas
familiares de su propia casa: "No, dijo William gravemen-
te. Aqui, no"'®".

Vamos a adelantarnos popperianamente a la objecion que reci-
biremos de algunos. Me diran que Luis J. Zanotti esta pensando en
hombres honorables, donde la puerta de su hogar representa la bon-
dad de su vida, puerta que obviamente no debe ser derribada por
diversas prepotencias. Pero no todos son William; al contrario, de lo
que se trata es de degeneraciones morales aberrantes que deberian
ser legitimamente prohibidas, y que todo este ensayo esta “defen-
diendo” en nombre de la intimidad personal....

He alli el punto de quiebre entre dos actitudes limite ante la im-
perfeccion de la vida social. No habitamos la ciudad de Dios, habita-
mos la ciudad del hombre, tan inexorablemente atravesada por la
imperfeccion del hombre como el hombre mismo. Quien no termine
de admitir la perfeccion de la tolerancia de la imperfeccion, termina-
ra en la imperfeccion aberrante de quienes invaden las casas de los
otros, queriendo, vanamente, convertirlas en perfectas por la fuerza.

Ya mucho mas, no se puede decir. La ciudad del hombre ha si-
do, es y sera esencialmente imperfecta. En medio de los avatares de
la historia, algunos han senalado un deber: respeta al otro, no lo
invadas. Eso, solo eso, en medio de las guerras que siguen, ;no es ya
sonar demasiado? Quienes, tan molestos por la imperfeccion del
otro, suefan con algo mas alla de eso, han pasado de los nobles sue-

fios a las utopias mas ingenuas y, por lo tanto, mas violentas'®.

81 Op. cit, p. 103.
82 Al respecto ver Popper, K.: “Utopia y violencia”, en Conjeturas y refutaciones,
Paidos, 1983.

81






iNDICE

INEFOAUCCION. ....cveveeeeeeererererereeeesesese e e e esesesesesesasesesesesessnsassesssssenens 5
I. Igualdad y desigualdad segun desiguales paradigmas......... 9
Il. Feyerabend y la dialéctica del iluminismo.........ccccevrerennee. 35

Ill. Hacia un liberalismo clasico como la defensa de la
iNtimidad PersoNal......cccceereereceneerenreseseeseesesseseesessessesesessen 59

El Instituto Acton Argentina agradece la autorizacion de las 3 revistas ya
dada para la edicion electronica de estos articulos.

83




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 15%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile ()
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.6
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 10
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo true
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Preserve
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /Warning
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Average
  /ColorImageResolution 400
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50250
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /Warning
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Average
  /GrayImageResolution 400
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50250
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 600
  /MonoImageMinResolutionPolicy /Warning
  /DownsampleMonoImages false
  /MonoImageDownsampleType /Average
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000500044004600206587686353ef901a8fc7684c976262535370673a548c002000700072006f006f00660065007200208fdb884c9ad88d2891cf62535370300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef653ef5728684c9762537088686a5f548c002000700072006f006f00660065007200204e0a73725f979ad854c18cea7684521753706548679c300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002000740069006c0020006b00760061006c00690074006500740073007500640073006b007200690076006e0069006e006700200065006c006c006500720020006b006f007200720065006b007400750072006c00e60073006e0069006e0067002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f00630068007700650072007400690067006500200044007200750063006b006500200061007500660020004400650073006b0074006f0070002d0044007200750063006b00650072006e00200075006e0064002000500072006f006f0066002d00470065007200e400740065006e002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f007500720020006400650073002000e90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006d007000720065007300730069006f006e00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006c0069007400e90020007300750072002000640065007300200069006d007000720069006d0061006e0074006500730020006400650020006200750072006500610075002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f006200650020005000440046002000700065007200200075006e00610020007300740061006d007000610020006400690020007100750061006c0069007400e00020007300750020007300740061006d00700061006e0074006900200065002000700072006f006f0066006500720020006400650073006b0074006f0070002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea51fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e30593002537052376642306e753b8cea3092670059279650306b4fdd306430533068304c3067304d307e3059300230c730b930af30c830c330d730d730ea30f330bf3067306e53705237307e305f306f30d730eb30fc30d57528306b9069305730663044307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e30593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020b370c2a4d06cd0d10020d504b9b0d1300020bc0f0020ad50c815ae30c5d0c11c0020ace0d488c9c8b85c0020c778c1c4d560002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken voor kwaliteitsafdrukken op desktopprinters en proofers. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200066006f00720020007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c00690074006500740020007000e500200062006f007200640073006b0072006900760065007200200065006c006c00650072002000700072006f006f006600650072002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200069006d0070007200650073007300f5006500730020006400650020007100750061006c0069006400610064006500200065006d00200069006d00700072006500730073006f0072006100730020006400650073006b0074006f00700020006500200064006900730070006f00730069007400690076006f0073002000640065002000700072006f00760061002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f0074002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a00610020006c0061006100640075006b006100730074006100200074007900f6007000f60079007400e400740075006c006f0073007400750073007400610020006a00610020007600650064006f007300740075007300740061002000760061007200740065006e002e00200020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006600f600720020006b00760061006c00690074006500740073007500740073006b0072006900660074006500720020007000e5002000760061006e006c00690067006100200073006b0072006900760061007200650020006f006300680020006600f600720020006b006f007200720065006b007400750072002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents for quality printing on desktop printers and proofers.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000640065002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200063006f006e00730065006700750069007200200069006d0070007200650073006900f3006e002000640065002000630061006c006900640061006400200065006e00200069006d0070007200650073006f0072006100730020006400650020006500730063007200690074006f00720069006f00200079002000680065007200720061006d00690065006e00740061007300200064006500200063006f00720072006500630063006900f3006e002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles true
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [864.567 1295.433]
>> setpagedevice




