JUDEO-CRISTIANISMO, CIVILIZACION OCCIDENTAL Y LIBERTAD
Ensayo sobre el origen esencialmente judeo-cristiano de la libertad en Occidente
Por Gabriel J. Zanotti

Prologo de Jorge Eduardo Velarde Rosso




GABRIEL J. ZANOTTI

JUDEO-CRISTIANISMO, CIVILIZACION
OCCIDENTAL Y LIBERTAD

Ensayo sobre el origen esencialmente judeo-cristiano de la

libertad en Occidente

PROLOGO DE JORGE EDUARDO VELARDE R0OSSO

Instituto Acton

Buenos Aires

2018



INDICE

PROLOGO
PREFACIO
CAPITULO 1:
LO MITICO, ISRAEL Y EL JUDEO-CRISTIANISMO
1. Lo mitico

A wnp e

1.1. Lo mitico como sentido

1.2. Laesencia de lo mitico

1.3. La des-mitificacion en Israel

1.4. La consiguiente distincion entre lo religioso, lo politico y lo cientifico
El Judeo-cristianismo

2.1. El Judeo-cristianismo, exotérico

2.2. Lasuposicion de la razon en el acto de predicacion

2.3. Larazon que ya estaba presente en el Dios dialdgico
2.4. Larazon ya presente en la des-mitificacion

2.5. La sintesis del Judeo-cristianismo con la filosofia griega
2.6. La trans-formacion de la filosofia griega

La universalidad del Judeo-cristianismo

CAPITULO 2:
LA RAZON Y LA FE, LA AUTONOMIA DE LO TEMPORAL Y LA LEY
NATURAL
El poder limitado, la ley natural, la ciencia
La ley natural
La ciencia
La sintesis de Santo Tomas de Aquino
4.1. Laesfera de autonomia del principe secular
4.2. Laley natural
4.3. Laciencia

4.3.1. Sapientibus non est curare de terminibus



4.3.2. El “espiritu” de la ciencia que deja abierto Santo Tomds

4.3.3. Santo Tomas y su adelanto del método hipotético-deductivo

CAPITULO 3:
LA EVOLUCION DE LA MODERNIDAD CATOLICA
Recordatorios terminoldgicos y conceptuales
Neo-aristotelismos pre-iluministas
Los agustinismos, neoplatonismos y neopitagorismos catélicos
3.1. Duns Scoto
3.2. El humanismo y renacimiento catolicos
3.2.1. Nicolés de Cusa
3.2.2. Giordano Bruno
3.2.3. Nicolas Copérnico
3.2.4. Galileo Galilei
3.2.5. René Descartes
Lutero
La escolastica espafiola
5.1. Ejes centrales de sus aportes
5.1.1. Limitacion del poder
5.1.2. Economia
5.1.3. Ciencia
5.2. Andlisis retrospectivo
5.2.1. Por qué no prevalecieron
5.2.2. ¢Influencias posteriores?
5.2.3. El problema filoséfico
5.3. Criticas injustas

Conclusién



CAPITULO 4:

EL DRAMA DEL DIVORCIO ENTRE LA RAZON Y LA FE, LA EMERGENCIA
DEL ILUMINISMO Y EL ENCAPSULAMIENTO DE LA IDEA DE LEY
NATURAL

1. Lacaida de la metafisica racional

1.1. Introduccion
1.2. El debate Descartes-Hume-Kant
1.2.1. El conocimiento de las “esencias”
1.2.2. Lademostracion de la “existencia” de Dios
1.2.3. La “inmortalidad del alma”
2. El Huminismo del s. XVIII
2.1. Las tres ideas pasadas por el lluminismo
2.2. Consecuencias culturales adicionales
2.2.1. Modernidad y post-modernidad
2.2.2. Uniodn de verdad y objetividad
2.2.3. Laciencia se une al estado
2.2.4. Larazon humana es acusada de tener una dialéctica
3. Estados Unidos y su diferencia con el Constructivismo (Illuminismo)

4. Conclusion: el encapsulamiento de la idea de ley natural

CAPITULO 5:
HACIA LA RECUPERACION DE UNA METAFISICA RACIONAL Y LA IDEA DE
LEY NATURAL
1. Un problemético intento de recuperacion
2. Lavuelta ala unidad entre razony Fe
2.1. Larazon publica “cristiana” de Benedicto XVI
2.2. Un Santo Tomas re-ubicado en su contexto, en dialogo con el mundo actual
2.3. Larecuperacion de la metafisica y la idea de ley natural
2.3.1. Lafamosa esenciay la esencia humana: la fenomenologia y la estructura
dialogica del ser humano
2.3.2. La “existencia” de Dios

2.3.3. La forma substancial subsistente



Eal A

w o N o

2.3.4. Libre albedrio y conciencia critica

Conclusion: la nocidn de persona en dialogo con el no creyente

CAPITULO 6:
HACIA UNA MODERNIDAD CATOLICA EN LOS SIGLOS XIX, XX Y XXI

Gregorio XV1y Pio IX
Mons. Dupanloup
El caso Rosmini
Leon X1
4.1. Distincién tesis/hipotesis
4.2. Tolerancia por motivos de bien comun
4.3. La carta “Longincua oceani”
4.4. La libertad de las formas de gobierno
4.5. La esfera propia del gobierno civil
4.6. Laenciclica “Libertas”
4.7. Evaluacion retrospectiva
El caso del liberalismo catdlico francés de fines del s. XIX: Dupanloup,
Lamennais, Lacordaire, Montalembert y Ozanam
El interregno de S. Pio X y Benedicto XV
Pio XI
El caso Luigi Sturzo
Pio XII
9.1. Introduccion
9.2. La santisima trinidad de sus documentos de 1939 a 1944
9.2.1. Sumi pontificatus (1939)
9.2.2. Con sempre (1942)
9.2.3. Benignitas et humanitas (1944)
9.3. Lalaicidad del estado
9.4. La libertad de prensa en la democracia constitucional

9.5. Un adelanto de la libertad religiosa



10.
11.
12.

13.

9.6. Lateoria escoléastica del origen del poder
9.7. EIl “acompanamiento” de Pio XII a las democracias europeas de la post-guerra
El caso Jacques Maritain
Juan XXIII
El Concilio Vaticano 11
12.1. La distincién entre Iglesia y estado
12.2. Los derechos personales
12.3. La libertad religiosa
12.4. La recta autonomia de lo temporal
12.5. La ciencia
12.6. El laicado
12.7. Un balance del Vaticano Il
Benedicto XVI
13.1. El discurso del 22-5-2005
13.1.1. El discurso en si mismo
13.1.2. La ensefianza de todo esto en relacion a lo opinable
13.2. El discurso del 2006
13.3. El discurso en La Sapienza
13.4. Los discursos ante Mary Ann Glendon
13.5. Los discursos ante el parlamento britanico y ante el parlamento aleméan
13.6. La palabra “liberalismo”
13.7. Balance

CAPITULO 7:
MIS ESPERANZAS
Las libertades individuales en el contexto actual
La recuperacion del laicado
2.1. Lades-clericalizacion del laicado
2.2. Lavida cultural en general
2.3. Lafalta de formacion

2.4. El bonum prolis



4.

2.5.

La vida econdmica y empresarial

La recuperacion de lo opinable

3.1
3.2.
3.3.
3.4.
3.5.

El tema en si mismo

¢Sefalo el Magisterio este ambito de opinabilidad?
Pero por el otro lado...

¢Por qué? Diagnostico

¢Cuales son las consecuencias de todo esto?

La eliminacion del Estado del VVaticano



PROLOGO

Joseph Ratzinger utiliza el término sujeto cultural para definir con suficiente
generalidad conceptual comunidades humanas que pueden ser pequefias tribus nomadas o
grandes civilizaciones. Sin importar ahora el grado de complejidad interna todo sujeto
cultural responde —o intenta responder— a las mas basicas preguntas existenciales de las
personas que lo conforman ;Quién soy? ;de donde vengo? ;qué debo hacer? ;qué es la
vida? ¢qué es el mundo? ¢qué es la muerte? ;qué pasa —si pasa algo— después? Estas
preguntas humanas —tan propiamente humanas— siempre reciben una respuesta comunitaria,
es decir cultural. No es lugar para profundizar los riquisimos pormenores de estas
afirmaciones. Bastara hacer notar la relacion de necesidad mutua entre el sujeto
comunitario y el sujeto personal. Ninguno puede existir sin el otro.

Por eso Ratzinger insiste en que toda cultura es el intento comunitario de entender el
mundo y al ser humano en él. En este sentido casi todas las culturas en la historia de la
humanidad han estado asociadas a una religion. De hecho, el término cultura es
practicamente sinénimo del de religion. Ambos conceptos sirven para designar los
conocimientos y valores que marcan la vida social de las comunidades humanas.
Conocimientos y valores que son siempre historicos, es decir, que estan necesariamente
sujetos a transformaciones por el mismo transcurrir del tiempo. Estas mutaciones suelen
estar muy —si no intimamente— relacionadas con los encuentros culturales que se van
produciendo a lo largo del tiempo. Sin duda muchos de estos encuentros culturales han sido
violentos, pero en ultima instancia, incluso estos han servido para transformar
reciprocamente a las culturas.

Los sujetos culturales tienen un principio organico que los inclina a buscar su
subsistencia, dicho de otro modo, las culturas tienen un principio de auto preservacion. Este
pareceria consistir en la transmision mas o menos fiel de los conocimientos y valores que
caracterizan a esa cultura. Lo interesante es que estos conocimientos y valores nunca
pueden estar contenidos en un Unico individuo y dependen siempre de la comunidad y de
algin tipo de cuerpo colegiado dentro de ella; incluso las culturas mas primitivas —en el
mejor sentido del término- tienen su consejo de ancianos que custodia la fidelidad a esos
conocimientos y valores. Un sujeto cultural sano —si vale el término— no necesita recurrir a

esa Ultima instancia de manera regular. En un sujeto cultural sano son los propios miembros



los que de manera natural —naturalizada— reproducen sus conocimientos y valores. Para que
quede claro, es la madre que ensefia de manera natural a sus hijos los valores y
conocimientos propios de su cultura. En la medida que esta transmision generacional sea
organica el sujeto comunitario seguira siendo fiel a su identidad. De ahi que haya culturas
gue puedan subsistir por miles de afos con relativamente pocas transformaciones porque
existe una natural inclinacion humana al conservadurismo.

Un lector atento habra notado que en la descripcion de lo que podriamos llamar
«mecanismo organico de reproduccion cultural» el predominio estd en el sujeto
comunitario por sobre el sujeto personal. Es decir que en caso de tener que decidir entre la
subsistencia de uno u otro el mecanismo organico hara prevalecer al sujeto comunitario.
Esta inclinacion humana al conservadurismo es perfectamente l6gica y razonable si se tiene
cuenta que hasta el advenimiento del capitalismo en el siglo XIX todos los sujetos
comunitarios debian asegurarse —en primerisimo lugar— las més béasicas condiciones de
supervivencia material. En contextos tan precarios para la subsistencia colectiva demasiado
personalismo puede ser verdaderamente riesgoso. Lo méas prudente es —y realmente lo es—
atenerse a las formulas ya conocidas. Se ha dicho demasiado personalismo para enfatizar la
tension entre ambos sujetos (el comunitario y el personal) pero también se habria podido
escribir demasiada libertad puede ser verdaderamente riesgosa.

De ahi que una persona que demuestre demasiada individualidad, iniciativa,
inventiva, etc., sea sospechoso Yy llegue a ser reprendido comunitariamente. Este rebelde —
Ratzinger utiliza literalmente este término— es una potencial amenaza al sujeto comunitario.
Se decia que un sujeto cultural sano no debe apelar a sus méximas instancias para poner en
orden a tal rebelde, porque una infinidad de mecanismos de castigo social se activan
automaticamente. En mis clases me gusta referirme a este mecanismo como un asesinato —
aunque suene exagerado— porque considero importante resaltar que se trata realmente de
matar esa iniciativa. Y aungue en la mayoria de los casos se trate de un asesinato simbdlico,
ha habido casos donde el rebelde ha sido realmente asesinado de manera valida y legitima
para la comunidad. No han sido infrecuentes en la historia las madres, que obedientes al
sujeto comunitario, han ofrecido a sus propios hijos rebeldes al castigo publico. O a la
inversa en regimenes comunistas modernos, son los hijos adoctrinados por la escuela oficial

que denuncian a sus padres rebeldes. En la historia de las culturas han prevalecido siempre

10



los sujetos comunitarios por sobre los personales y eso ha parecido bueno, justo y
necesario.

En este contexto las probabilidades de que surja una cultura que ponga en el centro de
su ordenamiento juridico y politico al sujeto personal son méas bien bajas. Sin embargo,
aunque en distintos grados, esa es la caracteristica general de las sociedades
contemporaneas. (Como? ¢(Qué pas6? Como trata de mostrar Gabriel en este libro la
respuesta tiene todo que ver con la visidn judeocristiana de la persona humana. Esto no
quiere decir que hayan desaparecido los mecanismos organicos de reproduccion cultural;
estos siguen siendo necesarios. Pero si se quiere afirmar que en las sociedades
contemporaneas existe la nocién de que tales mecanismos —incluso los de castigo social-
no deberian atentar contra los derechos fundamentales de las personas jEste es un valor
propiamente Occidental! jOccidental y moderno! jOccidental, moderno y cristiano!

Para entender adecuadamente esta anomalia historica debemos desprendernos del
prejuicio iluminista —por usar la expresion que Gabriel utiliza en el libro citando a
Francisco Leocata— de que el mundo moderno surge espontaneamente en el siglo XV
después de superar magicamente el oscurantismo medieval. Como bien lo muestra Gabriel
a lo largo del libro esta anomalia surge por la influencia judeocristiana tal como se
desarrolld histéricamente en la Europa occidental, medieval y catdlica. Cada adjetivo es
importante ya que el cristianismo oriental —que se nutre de las mismas fuentes griegas,
romanas Y judias— tuvo un desarrollo histérico radicalmente diverso ¢Por qué? Uno de los
factores decisivos de esta diferenciacion entre el cristianismo occidental y oriental tiene que
ver con la decision personal tomada por el emperador Constantino de trasladar la capital del
imperio a Bizancio.

La ciudad de Constantino, Constantinopla, dejé de facto un espacio de libertad al
obispo de Roma que el obispo de Constantinopla nunca tuvo. Gabriel tiene razon al afirmar
gue con Constantino comenzo el problema del clericalismo que no ha terminado aun, pero
no es menos cierto que esa libertad de facto del obispo de Roma le dio una independencia
politico-administrativa que ayuda entender mejor porque el cristianismo latino, occidental,
catélico, tuvo una evolucion politicamente diferente al que con el tiempo seria conocido
como cristianismo griego, oriental, ortodoxo. La traslatio imperii permitié que en Europa

occidental se desarrollase de manera méas efectiva el principio cristiano de la division de

11



poderes. Que los obispos romanos —y en general los obispos— hayan ejercido una influencia
politica efectiva y no solo moral ha sido también —me parece— un requisito fundamental
para el desarrollo de las libertades modernas. Quizd aqui podria hallarse un interesante
punto de encuentro entre Gabriel y algunos de sus interlocutores mas conservadores y
tradicionalistas —hermanos en la misma fe—. Cuando estos afioran una especie de retorno a
un cristianismo medieval, implicitamente esperan un retorno a formas limitadas de
gobierno que es también un anhelo de Gabriel, aunque de distinto modo. Para ambos la
Iglesia debe ser un freno al poder estatal, la diferencia estd en que para unos ese freno
proviene de la Iglesia jerarquica y para Gabriel de la Iglesia donde los laicos tengan un rol
protagdnico. Esta diferencia tiene todo que ver con lo que paso en la modernidad.

Como todo fendmeno histérico la modernidad es compleja y esta abierta a maltiples
interpretaciones. En este sentido Gabriel presenta una muy cuidada interpretacion de la
modernidad filoséfica. Solo me gustaria destacar —por lo genial y novedosa— la
interpretacion que presenta de Descartes como un representante de la modernidad catélica.
Si como afirma Gabriel, ‘el paso por el sujeto (personal) es una ganancia de la
modernidad’, este avance se produjo nutriéndose de las reflexiones filosoficas tardo
medievales. Pero la modernidad politica es un avance del centralismo estatal. Los reyes
absolutos no existian en la Edad Media, entre otras cosas porque existia el freno efectivo de
la Iglesia y en Gltima instancia del obispo de Roma. Por eso la Reforma protestante tiene
todo que ver con la modernidad. Cuando Gabriel afirma ‘que si las cosas hubieran sido
manejadas mejor, de ambos lados, Lutero hubiera sido un miembro méas del humanismo
catélico, como Erasmo’ quiza olvida un poco al Lutero politico. Lo que los principes
electores alemanes supieron reconocer en el movimiento iniciado por el entonces monje
agustino era una oportunidad politica. Finalmente existia una posibilidad de frenar el poder
politico del Papa y con ello ganar independencia, una independencia impensadas hasta
entonces. Es lo mismo que vio Enrique VIII en Inglaterra y también Isabel en Espafia.

Con razon afirma Salvador de Madariaga que el triunfo de Lutero implicaba el triunfo
del nacionalismo sobre la idea universalista de la cristiandad medieval.! Asi, los primeros
dos siglos de la modernidad se convirtieron en una lucha politica al interior del cristianismo

occidental. Cada bando sentia que luchaba por la esencia del cristianismo frente al

! Cf. Salvador de Madariaga, Carlos V.

12



adversario diabolico que queria traicionaba el mensaje de Jesucristo. Y hablando del diablo,
como dice un refran, este se encuentra en los detalles. La doctrina luterana-protestante de la
Sola scriptura tiene implicito un principio de fragmentacion casi irrefrenable. De modo
que, cuando la fuerza centripeta de los reyes y principes modernos ganaba importancia
estaba surgiendo al mismo tiempo una fuerza centrifuga en las sociedades que gobernaban.
Pero el fortalecimiento del poder central no habia sido en vano, de modo que los
gobernantes persiguieron juridica y politicamente la disidencia religiosa. Esto solo genero
un bafio de sangre motivado por causas politico-religiosas. Con el tiempo, ya que ningun
bando podia imponerse absolutamente sobre los otros, y para evitar mas guerras, la Europa
moderna lleg6 a un acuerdo precario por el cual el principe (gobernante) elegia una religion
y eésta se convertia en la religion oficial del estado y la religién de la mayoria de la
poblacion. De ahi que, hasta hace una generacion atrés, la pertenencia étnico-nacional
estaba fuertemente correlacionada con las iglesias institucionales.

El llamado patronato regio implicaba la proteccion juridica, politica y econémica de
la iglesia oficial y estd a su vez garantizaba la legitimidad —por la via religiosa— de la
autoridad absoluta del estado. Pero, nuevamente el diablo esta en los detalles, el patronato
implicaba ademas un control efectivo sobre la iglesia institucional. Importa ahora el caso
catdlico, por ejemplo los reyes espafioles y franceses tenian derecho de veto sobre las bulas
pontificias y/o los nombramientos de obispos, abades y abadesas dentro de su territorio. El
caso de la supresion de los jesuitas es quiza el ejemplo mas extremo del poder que llegaron
a tener los reyes absolutos sobre la iglesia. Si algin Papa medieval llegé a tener el
suficiente poder para castigar a algun principe, un rey absoluto moderno tenia poder de veto
dentro del cénclave que elegia a los Papas, y esto fue asi hasta el siglo XIX.

En este contexto de uniformidad religiosa —o intentos de— las colonias inglesas fueron
un refugio para las minorias religiosas disidentes de la iglesia estatal de Inglaterra; también
para los catdlicos. Para estos colonos ingleses, que sufrieron la persecucion de la iglesia
oficial y que encontraron en el nuevo mundo la libertad que les faltaba en Inglaterra, el
tema de la libertad religiosa se convertiria en un valor y un conocimiento propio de la
cultura que con el tiempo denominariamos norteamericana. Los padres fundadores de los
Estados Unidos simplemente expresaron esa tradicion cultural, ese conocimiento practico

de que la libertad religiosa era una mejor férmula para la convivencia social que la versién

13



europea de las iglesias oficiales. De modo que paraddjicamente el conflicto religioso
europeo fue un elemento importante en la maduracion de la idea cristiana de que los
estados son incompetentes en materia religiosa. Declarar la incompetencia estatal en
materia religiosa es declararlo esencialmente limitado.

En Europa la situacion seria mas complicada porque se tenia que buscar argumentos
filoséficos y juridicos para ir mermando el poder absoluto del estado. La lucha por la
libertad religiosa seria asi una lucha en contra de la arbitrariedad de los gobernantes
absolutos. Ya que las iglesias institucionales ofrecia la base simbolica de legitimacion
absolutista, parte de los argumentos europeos contra el estado ilimitado fue antirreligiosa y
anticristiana. Pero, incluso a pesar de eso, la base filosofico-juridica se encontr6 en la idea
cristiana de que cada persona tiene derechos inalienables por el solo hecho de ser persona.
Creer y practicar esas creencias de manera libre fueron presentados como derechos propios
de la persona humana frente a la pretension absolutista de gobernar sociedad homogéneas.
El simple hecho de pensar diferente no podia ser considerado un delito penal porque tal
vision del hombre es contraria a su naturaleza. Y esta idea se alimentaba del principio
cristiano de la libertad del acto de fe. Por eso, me parece que es licito afirmar que esa
nocion teoldgica —la esencial libertad del acto de fe— es el requisito necesario del derecho a
la libertad religiosa.

Por eso también es posible afirmar que el pluralismo religioso cristiano —un
fendmeno eminentemente moderno— tiene todo que ver con aquella figura del rebelde de la
que se hablé anteriormente. En las sociedades cristianizadas de la primera modernidad
estos rebeldes habrian de destacar una nueva potencialidad —también politica— del
cristianismo. Y como rebeldes cristianos muchos fueron martires, es decir, testigos de lo
mas auténtico del cristianismo y de la reivindicacion originaria de la fe cristiana de que el
Estado es incompetente en asuntos de conciencia. Estos nuevos martires, productos de
sociedades cristianizadas, ayudaron a llamar la atencion sobre el problema del estado
ilimitado; fueron estas victimas las que ayudaron a buscar y encontrar justificaciones
filoséfico-juridicas a la libertad del acto de fe. Y es que un verdadero cristiano nunca es el
producto automatico de una sociedad cristianizada. Incluso en una sociedad asi un

verdadero cristiano siempre es un converso. Un verdadero cristiano es siempre un poco

14



rebelde. “Tal vez este rasgo revolucionario del cristianismo haya permanecido demasiado

tiempo oculto bajo ideales conservadores™?

, dice Joseph Ratzinger.

La teologia catdlica ensefia que la naturaleza humana es buena aunque haya sido
herida por el pecado y necesita purificacion constante. Esto es valido para el alma personal
y lo es para las comunidades cristianas. Asi como no hay santos vivos —hay personas que se
santifican— tampoco hay culturas perfectamente cristianas. La purificacion, la conversion
constante es una caracteristica esencial del verdadero cristianismo. El profetismo
judeocristiano es siempre una llamada a la conversién. Gabriel Zanotti es, en esta y en toda
su obra, un profeta cristiano. Sus lineas son una llamada a la conversion. En algunos
momentos es radical como el Elias, en otros sutil y erudito como su maestro Tomas. Por
momentos universal como Pablo y un par de lineas més adelante casi tan candidamente
catolico como Catalina de Siena.

Solo me resta afiadir que, con estas lineas, espero haber cumplido con la gracia y la
responsabilidad de invitar al lector a aventurarse en las profundas reflexiones de Gabriel

sobre el origen esencialmente judeo-cristiano de la libertad en Occidente.

Jorge Velarde Rosso
La Paz, 14 de julio de 2017

2 Ratzinger, Fe, verdad y tolerancia, 5 ed., Salamanca, Sigueme, 2005, p. 20.

15



PREFACIO

El presente libro no es un libro de Historia en el sentido habitual del término®. Es un
libro que trata de ir hacia la historicidad* de la idea de libertad, esencial a Occidente,

mostrandola como un esencial resultado del Judeo-cristianismo.

La cultura actual en Occidente —ese Occidente cuyo sentido trataremos de
desentrafiar— se encuentra casi a la deriva. Las diversas posiciones post-modernas, como a
su vez la Escuela de Frankfurt (que no es lo mismo) acusan a la “modernidad” de todos los
males del mundo, confundiéndola con el Iluminismo, esto es, el proyecto de un Occidente
secularizado en tanto separado de sus raices religiosas. Las reacciones anti-modernas
oscilan asi entre un escepticismo post-moderno junto con nostalgias pre-modernas. Pero lo
mas terrible es que los cristianos, enfrentados también con ese mundo en verdad iluminista,
oscilan entre versiones hoy moderadas de las teologias de la liberacion, y nostalgias de
antiguos regimenes cristianos que estarian eximidos de los supuestos males del capitalismo
y las democracias actuales. Ambos grupos siguen siendo incapaces de ver una modernidad
catélica, que aungue no se haya dado histéricamente, fue el ideal regulativo de los liberales
catolicos del s. XIX —Acton, Rosmini, Montalembert, Ozanam, Lacordaire, Dupanloup—
donde la libertad de la persona frente a las monarquias ilimitadas, absolutas, siguio siendo
el ideal que impulsa a diversos catolicos actuales a luchar contra las democracias absolutas,
el fascismo, el comunismo y todo tipo de sistemas totalitarios y autoritarios que hoy siguen
cruelmente azotando y pisoteando a los seres humanos y a su consiguiente dignidad. Es la
lucha intelectual permanente por un Occidente cristiano, un ideal tan radicalmente olvidado

por catolicos autoritarios como por fanaticos anticristianos secularistas.

El libro no afirma que los aspectos mas contingentes de la libertad en Occidente —
ciertas instituciones liberales tipicas, como la division de poderes o el Constitucionalismo—
o ciertas concreciones juridicas de las libertades individuales —como el Common Law- sean
un resultado necesario del Judeo-cristianismo, aunque si afirma que no son incompatibles

con él y que incluso pueden encontrar en cierto momento un “acompafamiento” prudente

3 Permitasenos no entrar ahora en densas aclaraciones sobre epistemologia y filosofia de la historia.
4 Gadamer, H. G., El problema de la conciencia histérica, Tecnos, Madrid, 2000.
5 Ya aclararemos este término.

16



del Magisterio Pontificio. Pero si afirma que el ideal de las libertades de la persona, in
abstracto, y la idea de limitacion al poder (limited goverment), si es un ideal regulativo que

ha emanado del Judeo-cristianismo y hubiera sido inconcebible sin él.

Por mas lejano que esto suene, en las actuales circunstancias histéricas, este ideal,
que presupone la armonia entre la razén y la fe, es la Gnica salida que Occidente tiene para
re-encontrar su camino y evitar su destruccion. La Iglesia como tal —a pesar de fuertes
apariencias en contra, en la actualidad— no puede desaparecer porque las puertas del
infierno no prevaleceran sobre ella. Pero las civilizaciones si pueden hacerlo. Si en la eterna
providencia de Dios estd dispuesto un periodo de re-construccion, sélo en estas ideas

podremos tener nuevamente una Civilizacion Occidental y por ende... Cristiana.

Gabriel J. Zanotti

Buenos Aires, Junio de 2017

17



CAPITULO 1:
LO MITICO, ISRAEL Y EL JUDEO-CRISTIANISMO

1. Lo mitico

1.1. Lo mitico como sentido

En nuestra época, por el impacto de la Ilustracion, la palabra “mito” tiene
connotaciones despectivas. Es habitual decir “el mito de...” para referirse a un absurdo o a
una falsedad, analoga, precisamente, a creencias sin sentido, a explicaciones de la
naturaleza o de lo humano que ya fueron superadas desde el inicio de la filosofia griega,
aunque los iluministas colocaran a la Edad Media como un terrible retroceso.

Sin embargo, varios autores contemporaneos han rescatado la racionalidad del mito.
No necesariamente su verdad, pero si su racionalidad, en un sentido que supera,
precisamente, el estrecho sentido que le damos hoy a esa palabra.

Gadamer sefiala®, precisamente, que el mito fue una de las primeras (sino la primera)
formas en las cuales la inteligencia da sentido al mundo y lo constituye. La inteligencia no
es un receptaculo donde, informativamente, y pasivamente, se acumulan datos. La
inteligencia humana es precisamente dar sentido. Conocer es entender, y entender es
interpretar, esto es, comprender al mundo social, intersubjetivo, a partir del horizonte de
creencias que lo constituye, creencias que pueden llegar a ser falsas pero que sin embargo
son necesarias para no caminar en las sombras. EI conocimiento humano es muy limitado,
tan limitado que, precisamente, la creatividad de la inteligencia es lo que da luz al valle de
sombras de nuestra ignorancia. Esa luz, esa creatividad, es precisamente lo que cargd de
sentido a las culturas babilonicas, sumerias, egipcias, romanas, griegas, asiaticas y
precolombinas. Esas mitologias, riquisimas en contenido simbdlico, superaban con esos
simbolos la dicotomia positivista posterior entre lo factico y lo ficticio.

Feyerabend también fue, obviamente, al rescate de lo mitico, luego de que el
positivismo intentara su asesinato’. Feyerabend atribuye a Jenofanes el inicio de un
racionalismo griego que, derivando en Parménides, da valor a un tipo de pensamiento

abstracto que desprecia lo concreto y lo simbolico que se encontraba en los relatos

® En Mito y razdn, Paidos, Barcelona, 1997.
" En La conquista de la abundancia, Paidds, Barcelona, 2001, y Filosofia Natural, Barcelona, Debate, 2009.

18



mitoldgicos griegos. Mas alla de la precisidn historica de esta secuencia, lo importante es
que Feyerabend tiene razon en criticar la contraposicion entre lo abstracto y lo concreto,
tan tipica de las metafisicas griegas mas avanzadas, que luego fomentaron de algin modo el
desprecio por lo simbolico, por el detalle de lo concreto, que luego nos impide captar el
modo de pensar de las civilizaciones miticas. El subtitulo de su gran libro postumo?®, “la
abstraccion frente al ser” recoge esa preocupacion, no extrafia a alguien que habia sabido
denunciar la exageracion de una fisica modélica abstracta-matematica que era capaz de
negar la realidad vital del tiempo y el movimiento®. Una falsa contraposicion entre lo uno y
lo multiple, entre lo abstracto y lo concreto, entre lo intelectual y lo sensible, entre la via de
los dioses y la via de los mortales, comienza a filtrarse en la filosofia griega como una
contraposicion con el pensamiento simbdlico que subsiste hasta nuestros dias en el
enfrentamiento entre positivismo y hermenéutica.

Sorprendera que a Gadamer y Feyerabend afiadamos a Popper. Es que Popper,
aunque no haya conocido al primero y se haya peleado con el segundo, no coincidio con la
imagen habitual de la historia de la filosofia griega, esto es, el paso de lo mitico-
antropomorfico del Orfismo a las “razones naturales” de los primeros filésofos griegos.

Para Popper, no era el contenido del pensamiento mitico el problema, sino la actitud®®. El

8 La conquista de la abundancia, op. cit.

9 «_..Para nosotros, fisicos convencidos, la distincion entre el pasado, presente y futuro no tiene otro sentido
que el de una ilusion, si bien tenaz”. Einstein, A., Correspondence avec Michele Besso, P. Speziali (comp.),
Paris, Hermann, 1979, p. 312 y p. 292, citado por Feyerabend en op. cit., p. 202.

10 En nuestro libro Hacia una hermenéutica realista (Austral, Buenos Aires, 2005) ofreciamos una larga serie
de citas de Karl Popper (The Myth of the Framework; Routledge, London & New York, 1994; In Search of a
Better World, Routledge, 1994; All Life is Problem Solving, Routledge, 1999; The World of Parmenides;
Routledge, 1998) al respecto: “....The critical tradition was founded by the adoption of the method of
criticizing a received story or explanation and then proceeding to a new, improved, imaginative story which in
turn is submitted to criticism. This method, I suggest, is the method of science” (The Myth Of the Framework,
op. cit, p. 42). ““...In this way we arrive at a fundamental new possibility: our trials, our tentative hypotheses,
may be critically eliminated by rational discussion, without eliminating ourselves” (op. cit., p. 69, italicas en
el original). “...science is essentially the method of critical discussion” (0p. Cit., p. 92). “As to the rationality
of science, this is simply the rationality of critical discussion” (op. cit., p. 160, itdlicas en el original).
“...Science is a critical activity. We examine our hypotheses critically. We criticize them so that we can find
our errors, in the hope of eliminating the errors and thus getting closer to the truth” (In Search of a Better
World, op. cit., p. 39). “The proper answer to my question "How can we hope to detect and eliminate error?”
seems to me be "By criticizing the theories and conjectures of others and —if we train ourselves to do so- by
criticizing our own theories and speculative attempts to solve problems” (Incidentally, such criticism of our
own theories is highly desiderable, but not indispensable; for if we don’t criticize them ourselves, there will
be others who will do it for us)” (op. Cit., p. 47). “Perhaps the rational attitude can best be expressed by
saying: You may be right, and | may be wrong; and even if our critical discussion does not enable us to decide
definitely who is right, we may still hope to see matters more clearly after the discussion” (op. cit, p. 205).
“There are still some scientists and of course many amateurs who believe that the natural sciences just collect

19



eje central de lo que dio origen a la filosofia fue el paso a la actitud racional, esto es, a la
libre critica de los contenidos, no tanto el cambio de un contenido mitico a uno racional. Lo
racional tiene que ver con la libre critica, de modo que es el libre debate sobre los
contenidos miticos lo que sedimento en las explicaciones de los primeros fildsofos griegos,
y asi en adelante. Desde luego, esa libre critica no fue decidida por un grupo de iluminados
ni fue causada por un encuadre institucional liberal, sino que fue casual, una casualidad,
consiguientemente, tan importante como la que haya producido las primeras mutaciones

que dieron origen al Homo Sapiens.

1.2. Laesencia de lo mitico

¢Qué es lo que caracteriza, por ende, a lo mitico?

Actualmente los occidentales distinguimos, y hasta disociamos —que no es lo mismo—
tres elementos culturales que en el pensamiento mitico estan esencial e indiscerniblemente
unidos, sin posibilidad de distincién. Y esa fusion entre esos tres elementos es la esencia
del pensamiento mitico.

Esos tres elementos son: lo religioso, lo politico y lo cientifico.

Las grandes mitologias difieren en sus respectivas deidades, pero si buscamos un
elemento comin a las mitologias precolombinas, o la egipcia, la griega, o la sintoista
originarial! encontraremos este elemento en comdn: el gobierno humano se identificaba
con lo divino, era una deidad mas. El tipico rey-dios. Y lo que hoy, habitualmente,

llamamos elementos “cientificos” de esas culturas —Su astronomia y su matematica—

facts —perhaps in order to make use of them in industry. | see science differently. Its beginnings are to be
found in poetical and religious myths, in human fantasy that tries to give an explanation of ourselves and of
our world. Science develops from myth, under the challenge of rational criticism” (op.cir., p. 226). “Of these
new values that we have invented, two seem to me the most important for the evolution of knowledge: a self-
critical attitude” (All Life is Problem Solving, op. cit., p. 73). “The step that the amoeba cannot take, and
Einstein can, is to achieve a critical, a self-critical attitude, a critical approach” (idem). ‘“Philosophical
speculation is assumed to have started with the lonians: with Thales of Miletus, and his disciple and kinsman
Anaximander. And indeed, something very new was added by these two. They added the critical approach of
the critical tradition: the tradition of looking at an explanatory myth, such as the model of the universe due to
Homer and Hesiod, with critical eyes. What early Greek philosophy or early Greek science adds to myth
making is, | suggest, a new attitude: the critical attitude, the attitude of changing an explanatory myth in the
light of criticism. It is this critical examination of explanatory stories, or explanatory theories, undertaken in
the hope of getting nearer to the truth that | regard as characteristic of what may be somewhat loosely
described as rationality” (The World of Parmenides, op. cit., p. 109; italicas en el original).”

11 Ver al respecto el Kojiki, cronica de los hechos antiguos de Japén; traduccidn, introduccion y notas
técnicas de Carlos Rubio y Rumi Tani Moratalla, Trotta, Madrid, 2015.

20



estaban al servicio del rey-dios, por parte no de lo que hoy es un cientifico, sino de
sacerdotes que a la vez oficiaban de oraculo. El oraculo era el anuncio de un destino*?,
inevitable, ante el cual el libre albedrio tampoco aparecia, consiguientemente.

Esto se podria simbolizar de este modo (figura 1):

cientifico

A pesar de que nosotros hoy, retrospectivamente, los distinguimos (como las tres
puntas del triangulo) el circulo representa que en el pensamiento mitico son sélo una cosa.
Si un aspecto se ponia en duda, se caia todo. Por eso el pensamiento mitico pudo consolidar
civilizaciones muy duraderas en el tiempo, pero a la vez monoliticas e inmodificables, cuya
historia era sélo la linea de sucesidn de sus reyes, sus conguistas y sus guerras. Nada mas.
No habia cambio cultural posible. Cuando caian, caian de golpe. Por eso la critica, el
conflicto, de un aspecto a otro, no sélo era inadmisible, prohibido, sino que en general no se
les ocurria. Existia la “traicion”, si, pero la traicion al todo. Una de las tres partes no podia

criticar a la otra sin que el sistema entero fuera puesto en duda y perdiera su cohesion.

1.3. Lades-mitificacion en Israel
Por eso la cultura israelita, la Revelacién de Dios al Pueblo Elegido, constituye, para
Ratzinger **, un acontecimiento cultural Gnico. Los sistemas religiosos miticos eran

panteistas (todo es dios), politeistas (hay varios dioses) y animistas (los seres vivos son

12 \/¢ase al respecto Marias, J.: Biografia de la filosofia, Emecé, Buenos Aires, 1954, I, punto, n° 1.
13 Ratzinger, J.: Introduccion al Cristianismo, Sigueme, Salamanca, 2001.

21



todos partes, “en red” de la misma deidad). El pueblo judio, en cambio, de la mano de la
revelacion veterotestamentaria, constituye en su tiempo una novedad unica en medio de las
demés culturas. Se introduce en su revelacion la idea de un Dios creador Unico, causa
permanente del mundo pero distinto al mundo. Esto era absolutamente “revolucionario”.
Constituyd, en comparacion con las demas culturas, una especie de iluminismo racionalista
en el seno del pensamiento mitico. Se corta de cuajo con el politeismo (hay un solo Dios),
con el panteismo (el Dios Unico es un Dios creador) y con el animismo (las cosas vivas no
son Dios). Es plausible pensar que la idea de creacién supera lo que cualquier ser humano
puede por si mismo pensar. ;Coémo algo va a emerger “de la nada”? Si no es una extension
de lo divino, ¢qué otra cosa puede ser el mundo, de donde puede haber salido**? Porque eso
es creacion en el Judaismo: Dios no se saca una parte de si y la pone en el mundo, no se
extiende, no se contrae, no pasa de una etapa a otra: Dios causa “de la nada”, no de si
mismo, al mundo. Y por eso, a su vez, el mundo es esencialmente distinto de Dios pero, a
su vez, sin el acto de causar de Dios, volveria a caer en la nada. Es una manera de ver las

cosas muy densa y muy inconcebible para la inteligencia humana.

1.4. La consiguiente distincion entre lo religioso, lo politico y lo cientifico

Pero entonces, si hay creacion, el ser humano no es Dios, y por ende el orden politico
no se identifica con Dios. Jueces, reyes, son solo seres humanos, que pueden equivocarse,
pecar, ser infieles a Dios. Su poder no es absoluto, no son los autores de la ley, y seran
juzgados por Dios. Inadmisible para lo que en ese momento era un rey.

Y, a su vez, esto deja abierto “en potencia” el plano cientifico: el mundo no es Dios, y
su estructura, su naturaleza, no es revelada por Dios. Lo que es revelado es lo necesario
para la salvacion, para la redencién del pecado, pero no la estructura fisica del universo. Y
por lo tanto, como sostiene Jaki®®, eso deja plantada la semilla de la libre exploracion del
mundo sin que ello fuera una impiedad para su creador. Habia quedado plantado el origen
de la distincion entre la simbologia religiosa de los relatos de la creacién y una cosmologia
humana, falible, y por ende cientifica. Si, tardo mucho tiempo en madurar, pero la semilla

fue plantada por el creacionismo. Lo veremos con detalle mas adelante.

14 La idea de un mundo fisico eterno, con un dios inmanente al mundo como primer motor, seria luego una
idea aristotélica muy alejada de las cosmogonias de entonces.

15 Jaki, S.: The Road of Science and the Ways to God, Chicago — IL, University of Chicago Press, 1978.

22



Por lo tanto el circulo desaparece, los tres elementos pueden distinguirse, porque lo
politico (en acto) y lo cientifico (en potencia) ya no se identifican con Dios, aunque se

relacionen entre si al estar causados por Dios (figura 2):

lo
eligioso

lo
politico lo
cientifico

2. El Judeo-cristianismo

2.1. EIl Judeo-cristianismo, exotérico

Pero estas ideas, ¢por qué no se expandieron? ¢Por qué no fueron explicadas a otros
pueblos? ;Por qué quedan “dentro” del horizonte del judaismo?

Porque el judaismo, sin el cristianismo, era sanamente eso-térico. O sea, eran (son
aun) el pueblo elegido, estaban esperando al Mesias (aunque entre ellos habia diversas
interpretaciones sobre qué significaba el Mesias), y no habian recibido de Dios ninguna
directiva de predicacién ad-extra. Tenian que guardar la Ley y la Fe en el Dios de los
profetas. Nada mas... Ni nada menos.

Pero Cristo, el ultimo profeta y a la vez Dios, consuma la Ley, la Revelacion vy el
Sacrificio, luego de todo lo cual da un muy especial mandato: id y predicad a todos los
pueblos en el nombre.... Alli, el ahora Judeo-cristianismo se hace exo-térico, sale afuera,

va hacia los demas, es esencialmente misionero, itinerante, predicador.

2.2. Lasuposicion de la razén en el acto de predicacion

Ello implica algo muy especial. Si tengo que hablar con el otro, debo suponer, en el
otro, algo en comun, una minima condicién en comun para, precisamente, la comun-
icacion. Y eso presupuesto, que ahora seria en duda por algin post-moderno, es su
condicion humana y por ende su capacidad de entender, comprender, interpretar, lodo lo
cual es la inteligencia humana que es “logos”: palabra. Yo no hablo con una pared porque,

precisamente, no me va a entender. Pero en el caracter esencialmente exotérico del Judeo-

23



cristianismo se presupone la razon en el otro. La razon como aquello que permite hablar

con una esperanza de entendimiento.

2.3. Larazon que ya estaba presente en el Dios dialdgico

Esa razdn ya estaba presente en los pobres de Yahavé. Cuando el angel Gabriel le
dice a la Virgen que va a tener un hijo, la Virgen pregunta cémo puede ser eso. No, no le
estaba tomando examen a Gabriel. Tampoco era kantiana y por ende preocupada por las
condiciones de posibilidad del mensaje. Sencillamente era humana, portadora de una
inteligencia que busca el sentido. Fe, ya tenia, formaba parte de los pobres de Yahavé que
esperaban al Mesias. A la vez era humana y por ende preocupada de qué le va a decir a
José. Eso es razdn. La respuesta del angel no fue que se callara, que no preguntara, tampoco
fue una respuesta cientifica, filos6fica 0 matematica, ni tampoco fue un absurdo tal como
“porque los pajaritos son azules”. Fue una respuesta religiosa plena de sentido: “... El
Espiritu Santo vendra sobre ti, y el poder del Altisimo te cubrird con su sombra”. No era
una respuesta que anulara el misterio de la creacion, de la encarnacion o de la libertad y la
Gracia, pero si una respuesta racional en el sentido de que tenia sentido. La razén esta
presente en todo el didlogo del Dios de Israel con su pueblo precisamente porque era
dialogo, que presupone el logos del otro.

Por ende, los cristianos salen a predicar confiando en la razon humana, porque salen a

dialogar, no a conquistar.

2.4. Larazon ya presente en la des-mitificacion

Pero, ademaés, eran portadores de ese iluminismo judio tan bien explicado por
Ratzinger. No so6lo advierten que dialogo, predicacion y razon van de la mano, sino que
creian en algo profundamente racional, superador de lo racional que ya habia en los mitos.
Ellos creian en un solo Dios, creador del mundo, distinto al mundo. El sentido no estaba
dado por un oraculo, sino por una causa. Traian también la nocién de persona, no porque
hubieran leido a Boecio, sino porque la revelacion habia implicado una relacion personal de
Dios con sus profetas y con los fieles a la palabra: su pueblo. Tenian ya la nocion de libre
albedrio, porque ese pueblo podia ser fiel o in-fiel a su Dios. Traian ya la nocién de una

persona corpdrea, porque creian en la resurreccion en la vida eterna, porque Cristo mismo

24



se encarna. Tenian ya la nocion de un alma inmortal, porque el espiritu esta pronto pero la
carne es débil. Traian ya toda una concepcion metafisica de Dios, del hombre, del mundo,

embebida en la primera venida de Cristo.

2.5. Lasintesis del Judeo-cristianismo con la filosofia griega

¢Qué iba a suceder con todo ello? ¢;lba a chocar con todas las demas culturas?

Sin necesidad de mayores polémicas, el choque con las mitologias panteistas era tan
obvio que ni siquiera hubo una polémica explicita, excepto, leve detalle, el culto al
Emperador, tema que retomaremos después. Pero con la cultura griega sucedié algo
singular. Sabiamente, la Providencia divina dispone que la plenitud de la filosofia griega
fuera un poco tiempo antes de la primera venida de Cristo. Una vision del mundo no
cristiana, si, pero més apta para un dialogo con el Judeo-cristianismo que todas las demas.
Por eso el episodio de San Pablo en el Aredpago tiene un significado, un simbolo, muy
especial.

“... Atenienses —dice San Pablo—: resulta a todas luces evidente que ustedes son muy
religiosos. Lo prueba el hecho de que, mientras deambulaba por la ciudad contemplando los
monumentos sagrados, he encontrado un altar con esta inscripcion: “Al dios desconocido”.
Pues al que ustedes adoran sin conocerlo, a ese les vengo a anunciar. Es el Dios que ha
creado el universo y todo lo que en él existe; siendo como es el Sefior de cielos y tierra, no
habita en templos construidos por hombres”.

O sea, San Pablo advierte que la razén humana ha podido barruntar la nocién de un
dios Unico, no creador pero lo suficientemente cercano al que él viene a anunciar. Eso ya
era un gran encuentro. Inmediatamente les habla de Dios “creado”. Los griegos estaban tal
vez pensandolo cuando San Pablo agrega que ese Dios se “encarn6”. Ah no, eso ya no. Lo
dejaron hablando solo. Pero ese encuentro y a la vez desencuentro es el nacimiento de la
Patristica y de la escolastica: el didlogo entre la razén y la fe. Tomar lo mejor de la razén
griega NO para “demostrar” los misterios de la Fe, pero si para mostrar su NO absurdo, Su
sentido, de igual modo que el anuncio de la encarnacion.

Ello fue una verdadera sintesis cultural, tal vez el mejor ejemplo de “fusion de
horizontes” (Gadamer) en toda la historia de la humanidad. Una fusién que no fue

sincretismo, sino la coherente sintesis de algo nuevo, un verdadero nacimiento a partir de

25



dos ADNSs culturales. No signific6 una helenizacion del Judeo-cristianismo, sino al
contrario, la cristianizacion de la razon helénica, elevandola y transformandola a un nivel
de trascendencia que ella misma nunca hubiera podido alcanzar®®.

Efectivamente, todo lo mejor de la filosofia griega es elevado y transformado en
Cristianismo, pero no por magia, no forzadamente, sino como la Gracia que supone la
naturaleza y la eleva, como un espejo, como dice Santo Tomas, que de por si es oscuro pero

sin embargo refleja la luz cuando la recibe?’.

2.6. Latrans-formacion de la filosofia griega

Veamos cada una de esas transformaciones:

a) Lacausalidad
La participacion de Platon, la causa primera de Aristoteles, fueron elevadas a
nivel de creacion, donde Dios es causa no-finita de lo finito (mundo creado), sin
confundirse con él pero, a la vez, sosteniéndolo en el ser (conservacion en el
ser) y en sus potencialidades operativas (concurso). A la vez, el mundo creado
participa de Dios (participar es causar) pero sin confundirse con él,
analdgicamente: de igual manera que lo iluminado participa de la luz sin ser la
luz. Dios, a su vez, “da el ser de la nada” por su libérrima voluntad.

b) La sustancia

Para Aristoteles los “seres en si” eran fundamentalmente los seres vivos, que a
su vez eran portadores de caracteristicas (accidentes), como la cantidad, la
accion, la pasion, la cualidad, etc., que no podian existir por si mismas sino en el
sujeto que las porta. Pues bien, en el Judeo-cristianismo, sustancia es el ser
creado, que es en si pero no in-causado, como Dios. La sustancia se dice
esencialmente del ser creado y participadamente del accidente creado. Dios no
es sustancia pero si subsistente.

c) Lamateria

16 Véase al respecto el discurso de Benedicto XVI en Ratisbona, del 12-9-2006,
(https://w?2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf ben-
Xvi_spe 20060912 university-regensburg.html) que sera analizado luego detenidamente en el capitulo sexto

de esta obra.
17 Santo Tomas de Aquino: Suma Contra Gentiles, libro 11, cap. 53.

26


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html

d)

f)

Mientras que para Platon y el neoplatonismo (Plotino) la materia es mala, para
el Judeo-cristianismo todo lo material es bueno al estar creado por Dios y
participar de su bondad. El cuerpo no es el encierro del alma sino que resucitard
en la parusia final. EI des-orden entre los apetitos sensibles y la voluntad no
viene dado por lo material y-o0 lo corpoéreo sino por el pecado original que es,
ademas, de origen espiritual: la soberbia.

El libre albedrio

Esbozado en Aristoteles, y negado en el estoicismo, el libre albedrio es elevado
al didlogo misterioso entre la voluntad y la Gracia de Dios, y supuesto en toda la
historia de la salvacion como acompariante permanente de la dimension dialogal
de la relacion entre Dios y el ser humano. Convive en el misterio del libre
albedrio y la Providencia.

Las ideas

Las famosas ideas platdnicas son elevadas a la mente de Dios, como la causa
ejemplar desde la cual Dios crea, identificandose con la misma Inteligencia
Divina y por ende con el mismo Dios, y siendo el grado de ser de las sustancias
creadas, finitas. Ello se relaciona luego con la idea de ley natural como la
participacion de la creatura racional en la ley eterna de Dios.

El mal

El mal, concebido por la mitologia griega como una caida en lo corpéreo, es
concebido en el Judeo-cristianismo como el pecado original, como la soberbia
ante Dios, que implica un des-orden del orden que el ser humano tiene ante
Dios. EI mal no es por ende algo que es sino un no-ser, la falta de algo que
deberia estar por naturaleza y no esta, que indice por ello, como de-fecto, en el
comportamiento de la sustancia. EI mal, junto con el libre albedrio, lo
contingente y lo casual, convive con la Providencia Divina como una permision,
via tolerancia, del mal, cuyo méximo caso es la muerte de Cristo en la Cruz, que
a su vez es lo que da sentido a todo sufrimiento, como una participacion en la

Cruz de Cristo.

27



Todo esto es largamente elaborado por la patristica y luego por los diversos
periodos de la escolastica llegando a su madurez en el pensamiento de Santo

Tomas de Aquino, modelo de dialogo entre razon y fe'é.

3.  Launiversalidad del Judeo-cristianismo

Pero esta sintesis cultural es capaz de expandirse a todas las culturas. No es una
racionalidad que impida la predicacion, sino al contrario, abre el didlogo con todas las
culturas y es capaz de penetrarlas sin quitar su particularidad. ¢Por qué?

Porque entre el Judeo-cristianismo tiene con la raz6n humana —de la cual, como se ha
visto, hemos dado una caracterizacion no in abstracto, sino in concreto, en la dindmica de la
Revelacion- la misma relacion que la Gracia con la naturaleza. La famosa frase de Santo
Tomas sobre que la Gracia supone la naturaleza y la eleva, ha sido malinterpretada, a veces,
de modo semipelagiano, como si la naturaleza tuviera que ponerse por si misma bien para
recibir a la Gracia. No es asi: al recibir la Gracia, la naturaleza es curada de raiz, hasta lo
mas profundo, como cauterizada, y luego elevada a su maxima potencialidad precisamente

por estar elevada por la Gracia. Podriamos representar la posicion semipelagiana de este

Al

naturaleza

modo (figura 3):

O sea, en esta imagen vemos que la Gracia desciende sobre una naturaleza que por si

misma se hizo apta para recibirla. Nunca puede ser asi, porque lo finito nunca es por si

18 éase al respecto la enciclica de San Juan Pablo 11, Fides et ratio, 1998 (http://w2.vatican.va/content/john-
paul-ii/es/encyclicals/documents/hf jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html).

28


http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html

mismo apto para recibir lo in-finito. Lo que sucede (ver figura 4) es que la Gracia (la
flecha) penetra hasta el fondo, hasta lo mas intimo, y entonces es cuando la naturaleza se

eleva hasta lo més alto (figura 4):

razon humana
elevada

Pero entonces, esa razon elevada por la Gracia, que es la sintesis Judeo-cristiana entre
razon y fe, no es algo que las demas culturas no puedan recibir, porque las demas culturas
son humanas también, y por ende receptoras potenciales (potencias como potencia
obediencial) de esa misma sintesis, que se enriquecera con todo lo singularmente bueno que
puedan tener, y con todas las semillas del Verbo que singularmente hayan florecido en
ellas. Eso lo simbolizamos con la expansion del circulo (figura 5) que como vemos puede
abarcar todas las culturas unificandolas en el centro (la razén), un centro que nunca se
encuentra des-culturalizado, pero si unificado desde el centro originario al cual la sintesis
Judeo-cristiana puede siempre, dialégicamente (nunca por la fuerza) llegar. O sea que si en
la Providencia de Dios la humanidad tiene mas tiempo, nos queda un largo camino. Europa
se ha casi des-cristianizado pero puede aun volver a las fuentes. Pero queda aun el didlogo
con las culturas islamicas, con el hinduismo, con la budismo, con el shintoismo, y con lo
que quede de las culturas precolombinas, que sélo hicieron una union sincrética, no una

sintesis, con el Cristianismo (figura 5):

29



30



CAPITULO 2:
LA RAZON Y LA FE, LA AUTONOMIA DE LO TEMPORAL Y LA LEY
NATURAL

1.  El poder limitado, la ley natural, la ciencia

Como vimos, el Judeo-cristianismo da origen a la distincion y armonia entre lo
religioso, lo politico y lo cientifico. Pero esto necesita mayores aclaraciones. De la
distincion entre lo religioso y lo politico se desprenden dos distinciones que van avanzando
evolutivamente: a) la distincion entre la autoridad eclesial y la auctoritas civil, b) la
evolucion de la idea y praxis de la ley natural. De la distincién entre lo religioso y lo
cientifico va evolucionando la distincion entre la teologia, la metafisica y las ciencias hoy
Ilamadas naturales, positivas o experimentales. Iremos viendo como se dan estas
distinciones y su evolucién.

En los famosos tres primeros siglos de la Iglesia, esta no tuvo necesidad de un poder
politico autonomo del Imperio Romano. Adoptaron ante la autoridad humana un criterio “a

3

priori” de legitimidad, siguiendo a las Escrituras: “...No tendrias poder alguno si no te
hubiera venido desde lo alto”. Por lo tanto ellos querian ser buenos subditos del Imperio, no
aspiraban a ninguna revolucién temporal con el emperador. Sélo reclamaban lo que
actualmente llamariamos su libertad religiosa: su derecho a profesar libremente su fe y, por
lo tanto —aqui esta “el detalle” — su derecho a no dar culto al emperador, dado que este
altimo no era Dios. Ah, pero ese fue el punto de inflexion, eso fue lo que derrot6 al imperio
romano en tanto pagano. Teniendo conciencia de ello o no, los primeros cristianos
contradijeron con ello al ndcleo central politico del Imperio, que mantenia el panteismo
politico de toda civilizacion mitica: la unién esencial entre la deidad y el emperador. Eso
era parte esencial de su vida civil. Y de su “pietas”, su religiosidad publica, que consistia en
el culto familiar a los dioses, por eso los cristianos —igual que Sécrates— fueron acusados de
impiedad.

Por lo tanto el Cristianismo, aunque no lo haya querido, verdaderamente fue
“subversivo” en el Imperio, verdaderamente lo apufialé en el corazén, lo asesind. Ya
sabemos qué pasé luego con Constantino. En principio fue bueno para los cristianos, pero

con ello comienza un problema que ain no ha terminado, al menos en pensamiento e

31



intencion: el clericalismo, que no es lo mismo que el integrismo. El integrismo es la
pretension de que de las Escrituras se desprenda directamente un sistema politico concreto.
Los cristianos —no hablo de los primeros— no estuvieron nunca exentos de ese error. El
clericalismo no implico, en cambio, que los cristianos pretendieran que las instituciones
romanas se desprendieran de las Sagradas Escrituras, pero si que las adoptaran de tal forma
que sus autoridades religiosas fueran criterio Gltimo de legitimidad del poder del
Emperador. Esta ya no era Dios, pero su poder venia legitimado por el Pontifice que en ese
sentido —aunque no ocupaba su lugar, su esfera y sus funciones— estaba “politicamente” por
encima de él. Se podria decir que los cristianos adoptan en ese momento instituciones
romanas que habria que ver hasta qué punto eran parte o compatibles de su auténtica
tradicion®®. Este problema —el clericalismo— se extiende a lo largo de todo el renacimiento
carolingio, el Sacro Imperio, las monarquias ya catdlicas, ya protestantes, pero absolutas, a
partir de los siglos XV y XVI en adelante pero sobre todo en los Estados Pontificios, donde
directamente el Papa es a la vez rey temporal de una sociedad civil. Todo esto, aunque no
anula la distincion entre el poder politico y lo religioso, la dificulta y lo oscurece.

Sin embargo, a pesar de esta dificultad, la sola distincion entre Dios y el emperador
(aunque cristiano), el rey o lo que fuere, produce una interesante novedad: el poder politico
temporal, civil, es limitado. ;Por qué? Por algo muy sencillo: el “principe” temporal debe
respetar la ley de Dios. No puede pasar por encima de los 10 mandamientos. Les debia
obediencia. Y, aunque de hecho no lo hiciera, aunque de hecho degenerara en tirania, sin
embargo debia dar cuenta de sus actos a Dios.

En el Sacro Imperio, de hecho, hubo una interesante division de poderes. El
Emperador estaba por encima del poder de los sefiores feudales, y el Romano Pontifice, si
bien no se ocupaba de las cosas del Emperador, lo legitimaba politicamente, lo coronaba.
Los sefiores estaban limitados por el poder del emperador y este Gltimo, por el poder del

pontifice.

19 Vvéase Velarde Rosso, J.: Limites de la democracia pluralista. Aproximacion al pensamiento politico de
Joseph Ratzinger/Benedicto XVI, Instituto Acton, Buenos Aires, 2013, p. 35.

32



2. Laley natural

Pero, de vuelta se me podria decir: la limitacion del poder humano era sélo religiosa,
en el sentido que el rey, aunque no lo hiciera de facto, se veia obligado a cumplir con los 10
mandamientos. En ese sentido si habria un integrismo juridico: de las Sagradas Escrituras
derivaba directamente la ley.

No, tampoco, porque la sintesis judeo-cristiana con el pensamiento griego produce la
idea de una ley natural al mundo y los seres humanos, que derivo del “eidos” platonico-
aristotélico transformado por la idea de creacion: la creaciéon implica el ser limitado, y esa
limitacion es un grado de ser inmanente a la creatura cuyo desarrollo constituye su ley
natural. Dios no crea titeres, que maneja directamente sin potencialidades propias, sino
seres con una naturaleza y potencias operativas propias, que son causas proximas, mediatas,
de su accién, mientras Dios, como creador, es quien sostiene en el ser y en su accidn a esas
operaciones propias.

Para el ser humano, esto implica un orden natural, que, al depender, para su
cumplimiento, del libre albedrio, pasa a ser su orden moral. Es un orden moral inmanente a
su naturaleza, aunque su causa trascendente sea Dios como el autor de la naturaleza
humana.

Los 10 mandamientos, especialmente del 4to en adelante, tuvieron una funcion
subsidiaria a la razon humana. Ellos son la ley positiva divina, porque positivo es todo acto
expreso de promulgacién. Fue esencial que contuvieran a su vez parte de la ley natural —
como como tal no es promulgada por alguien sino que esté en la propia naturaleza— porque
de lo contrario —como en Dios, la persona, su dignidad, etc.— muy pocos hombres habrian
llegado a ella, tardiamente y con mezcla de error?. Por eso los 10 mandamientos
civilizaron a unos seres humanos que, heridos por el pecado, concebian al derecho como la
voluntad absoluta de un rey-dios. Aln asi, hubo logros juridico-positivos en la Antigua
Roma y en la Antigua Atenas que los primeros Padres de la Iglesia y luego la escolastica
vieron con agrado, porque eran de algin modo compatibles con esa ley natural en armonia

con la Fe.

20 Santo Tomas de Aquino, SCG, libro 1, cap. 8.

33



Benedicto XVI lo explica de este modo?: «... ;Como se reconoce lo que es justo? En
la historia, los ordenamientos juridicos han estado casi siempre motivados de modo
religioso: sobre la base de una referencia a la voluntad divina, se decide aquello que es
justo entre los hombres™. O sea, esta diciendo que casi siempre los ordenamientos juridicos
fueron directamente integristas. Asombrard el parrafo que sigue, donde afirma que,
precisamente, NO en el Cristianismo: “....Contrariamente a otras grandes religiones, el
cristianismo nunca ha impuesto al Estado y a la sociedad un derecho revelado, un
ordenamiento juridico derivado de una revelacion. En cambio, se ha remitido a la
naturaleza y a la razon como verdaderas fuentes del derecho, se ha referido a la armonia
entre razon objetiva y subjetiva, una armonia que, sin embargo, presupone que ambas
esferas estén fundadas en la Razén creadora de Dios”. Si, el Cristianismo se ha remitido a
la naturaleza y la razén precisamente por su confianza en que, a pesar del pecado, este
ultimo no anuld el orden natural que es fruto de la creacion de Dios, y por eso dice: ““...una
armonia que, sin embargo, presupone que ambas esferas estén fundadas en la Razon
creadora de Dios”.

“...Asi, —continda— los teélogos cristianos se sumaron a un movimiento filosofico y
juridico que se habia formado desde el siglo Il a. C. En la primera mitad del siglo segundo
precristiano, se produjo un encuentro entre el derecho natural social, desarrollado por los
filosofos estoicos y notorios maestros del derecho romano. De este contacto, nacid la
cultura juridica occidental, que ha sido y sigue siendo de una importancia determinante para
la cultura juridica de la humanidad.”

Por lo demas, Hayek, que tiene una nocion evolutiva de la idea de estado de derecho
en Occidente, recoge dos ideas fundamentales de Grecia y Roma: la de isonomia, como una
cierta igualdad ante la ley y la resistencia ante la arbitrariedad de los tiranos?2. Desde la
Roma clésica, cierta idea de “leges legum”, como antecedente del Estado de Derecho, fue
elaborada por Tito Livio, Tacito y Cicerdn. Ambas ideas eran plenamente compatibles con

un poder humano que no era Dios y que no podia ir mas alla de los limites de la ley natural.

21 véase su discurso al Parlamento Aleman del 22 -7- 2011 (https://w2.vatican.va/content/benedict-
xviles/speeches/2011/september/documents/hf_ben-xvi_spe 20110922 reichstag-berlin.html), que  sera
analizado detalladamente en el capitulo sexto de esta obra.

22 \/éase Hayek, F. A.: Los fundamentos de la Libertad, Union Editorial, Madrid, 1975, cap. XI. Hayek cita a
su vez a Lord Acton y su famosa History of Freedom (1877), editado en espafiol como Historia de la libertad
en la Cristiandad, en Estudios Publicos (1984), n° 14, Centro de Estudios Publicos.

34



3. Laciencia

Como dijimos, la distincion entre teologia, filosofia y ciencia fue evolutiva, y tuvo
que ver esencialmente con la distincion entre razon y fe. Por supuesto, no hablamos de la
separacion entre teologia, filosofia y ciencia, que, como veremos después, es un fruto del
divorcio de larazén y la fe.

Ante todo, la Patristica y la Escolastica, hasta Santo Tomas de Aquino inclusive,
cuando se referian a “la filosofia” como saber distinto de la sabiduria Judeo-cristiana, se
referian a la filosofia de los fildsofos antiguos que ellos mismos habian asumido vy
transformado. Asi sucede con el Platon y el neoplatonismo hasta San Agustin en un primer
momento, y hasta el siglo XII en un segundo momento, con Juan Escoto Erigena, San
Anselmo, Pedro Abelardo, etc. Ello convive con el estudio de la Logica y la Fisica de
Aristoteles, a las cuales luego se agregaran su Antropologia y su Filosofia Primera con San
Alberto y Santo Tomas de Aquino.

Lo que quiero decir con esto es: hasta el s. XII1 no se concebia a la filosofia como una
especie de disciplina autdnoma de la sabiduria cristiana, ya teoldgica, ya vivencial, sino que
los Padres de la Iglesia y los tedlogos se refieren a la filosofia como a la filosofia de los
antiguos que estaba absorbida en su propia sintesis. Pero hay que recordar, también, que
para los griegos, la filosofia y la ciencia eran la misma cosa. La doxa, el saber meramente
opinativo, no metddico, se distinguia de la episteme, el saber metddico y riguroso (la
ciencia). Y la organizacién mas sistematica de lo que hoy Illamamos, retrospectivamente,
filosofia, fue la organizacion de la ciencia: nos referimos a Aristoteles. El divide a la
ciencia, esto es a la episteme, en tedrica y practica, y a las ciencias teoricas en fisica,
matematica y filosofia primera (lo que luego se Ilamaria metafisica mas o menos desde el s.
IV hasta el XIII). Por lo tanto, cuando un Santo Tomas habla de filosofia, se refiere a la
filosofia de Aristoteles, que era el saber “cientifico” mejor conservado hasta el momento.

¢Y qué sucedia con lo que hoy llamamos astronomia? Desde luego, era una parte de
la Fisica, “pero” la parte de la Fisica que usaba matematica. La unioén entre matematica y
fisica fue también fruto del Judeo-cristianismo, pero ello comienza mas o menos a partir del
s. XV y lo veremos después.

Los antiguos habian desarrollado un sistema astronémico bastante parecido al de

Newton, pero ellos fueron los atomistas (Leucipo, Demdcrito, Filolao, Heréclides y sobre

35



todo Aristarco)®. Pero perdieron importancia sobre todo por el triunfo intelectual, en su
momento, de la idea aristotélica de cuerpo conformado por materia prima y forma
sustancial, que se oponia a la nocién de atomo de los atomistas. Esa Fisica de Aristoteles es
la que toma vuelo en astronomos como Euxodo, Apolonio, Hiparco y sobre todo Ptolomeo,
ya en el s. Il después de Cristo. Los cristianos no tienen ningin problema en adoptar el
paradigma aristotélico-ptolemaico como parte de la Fisica de la época, cosa que, como
sabemos, entra en crisis a partir de los siglos XVI y XVII, de manos del neopitagorismo y
neoplatonismo cristianos, como veremos luego. Hay que sumar a esto la importancia de la
Escuela de Oxford, en el s. XIII, con figuras como Grosseteste y Roger Bacon, franciscanos
ambos, que adelantan parte de lo que hoy es el método hipotético-deductivo y adelantan
parte de la escuela franciscana de Fisica, como veremos después.

¢Y qué ocurre con la tesis de Jaki, que nombramos, segun la cual el Judeo-
cristianismo deja abierta la posibilidad de investigacion de un mundo fisico cuya estructura
no es revelada? Pues queda en potencia hasta el caso Galileo, como veremos después. Hasta
entonces, se mantenia no como dogma, pero si como piadosa costumbre, considerar
literales a los casos biblicos de descripcién del mundo fisico mientras no se demostrarla lo
contrario®. Por eso los mas eruditos en historia de la astronomia consideraban a la teoria
de Aristarco como una hipotesis, que como tal podia ser estudiada. En lenguaje tomista, la
tesis de Jaki se mantiene en una especie de “potencia proxima al acto”, que se hace acto en
la famosa Carta de la Duquesa Cristina, de Galileo, considerada hoy un modelo de correcta
interpretacion de las Sagradas Escrituras en los temas fisicos®.

4.  Lasintesis de Santo Tomas de Aquino
Para estos tres temas que estamos viendo —el poder civil distinguido de la Iglesia y
limitado, la ley natural y la ciencia- la sintesis de Santo Tomas de Aquino, en la Edad de

Oro de la Escoléastica, en pleno Sacro Imperio Cristiano Medieval, tiene una importancia

2 Véase al respecto Kuhn, T.: La revoluciéon copernicana, Orbis, Madrid, 1985, y Koestler, A.: Los
sonambulos, Eudeba, Buenos Aires, 1963.

24 \/éase Koestler, op. cit.

% Véase Artigas, M., & Shea, W.: Galileo Observed. Science and the Politics of Belief, Watson Publishing
International, Sagamore Beach, 2006.

36



esencial: es antecedente directo y necesario de esas tres mismas caracteristicas como luego
pueden concebir en una Modernidad distinguida del lluminismo —distincion clave que
luego vamos a profundizar—2°.

Ante todo, hay que interpretar a Santo Tomas de Aquino como lo que es: un
te6logo?’, que no separaba entre filosofia y teologia (ya vimos que para él, la filosofia era la
filosofia de Aristoteles), sino que todo lo concebia bajo la sacra doctrina, tema que, aunque
esta en la cuestion | de la Suma Teoldgica, para haberse olvidado?.

Tampoco hay que separarlo de algo mas accidental a su metafisica pero esencial a su
circunstancia personal: él no es un revolucionario social, no sale en estos temas de la
circunstancia historica medieval de su tiempo, pero deja plantadas firmes semillas para la

evolucion de estos tres puntos en el mundo post-medieval.

4.1. Laesfera de autonomia del principe secular

No puede hablarse en Santo Tomas de “estado”, porque no habia estado-nacion en el
Sacro Imperio. Lo que si habia era un principe secular distinguido del poder del Pontifice.

No creo que pueda encontrarse en Santo Tomas un limite institucional, al estilo del
Estado de Derecho Anglosajon, al poder politico. Con respecto al régimen politico, es muy
conocido que primero parece inclinarse por una monarquia, y luego por un régimen mixto,
compatible con algunas afirmaciones no del todo precisas sobre el papel de la
representacion popular®®. Famosa es también su afirmacion, tan ensalzada por Lord Acton,
de que el tirano es el que subvierte el orden, y no la rebelion®. Todo ello seguramente fue
inspirador de una evolucidn posterior pero es claro que no encontraremos en Santo Tomas
algo que se adelante a la circunstancia histérica de su tiempo. Lo que si puede encontrarse

es un fundamento metafisico de la naturaleza del poder politico que si es totalmente

% Ver al respecto Leocata, F.: Del lluminismo a nuestros dias (1979), Biblioteca Testimonial del
Bicentenario, Buenos Aires, 2012.

27 \Ver Gilson, E.: El fildsofo y la teologia, Guadarrama, Madrid, 1962. Agradecemos esta referencia a Jaime
Nubiola.

28 Sicouly, P.: “Sacra doctrina” en Santo Tomas de Aquino, una opcioén con implicancias para la comprension
de la Teologia”, en Studium (2005), Tomo VIII, Fasc. XVI.

2% Suma Teoldgica, I-11, Q. 105, a. 1.
%0 Op. cit., 11-11 g. 42, a. 2.

37



compatible con la evolucién histérica posterior del Estado de Derecho, y que inspird
seguramente a varios autores de la Segunda Escolastica.

¢Por qué?

En primer lugar, el poder del principe estd limitado por la ley natural (que
analizaremos luego). Esto no es poco. La ley natural que Santo Tomas defiende sera el
origen gnoseologico de los derechos naturales de la persona, que en el Estado de Derecho
Anglosajon fueron la base, nada mas ni nada menos, del control de constitucionalidad en la
democracia constitucional norteamericana.

Pero, ademas, de igual modo que con todo lo creado, el poder politico —la
“auctoritas” medieval— nunca es una mera “causa instrumental”. Dijimos “como todo lo
creado”: en Santo Tomas, lo creado no es un titere de la voluntad de Dios, sino algo con
una naturaleza especifica (aunque no siempre la podamos conocer) porque la esencia es
precisamente el co-principio limitante del ente finito, del cual emergen sus potencialidades
en acto primero, que son sus potencias operativas especificas. La creacion implica un
orden, no un voluntarismo divino: la accion de Dios no va directamente a las operaciones,
de manera arbitraria, como si el volar del ave dependiera s6lo de la voluntad de Dios, sino
que el volar del ave deriva de la naturaleza del ave, y por ende lo querido por Dios es el
volar del ave pero mediando su naturaleza propia, creada y sostenida en el ser por Dios®..
La aplicacion de estas categorias metafisicas a lo social no es siempre facil en Santo Tomas
pero al menos algo queda claro: el poder politico tiene una esfera propia de actividades que
depende de una naturaleza especifica (la potestas del principe) que nunca puede ser
confundida con la potestad de la Iglesia. Por ende, asi como el ave es causa eficiente
principal de su accion de volar, y no meramente instrumental, el poder politico es causa
eficiente principal de su esfera propia de actividades. La importancia de esto, en el Sacro
Imperio, es que el principe secular NO es en Santo Tomas de Aquino un mero instrumento
del poder eclesial, sino que es causa eficiente principal de su esfera de accion. Por
supuesto, esa esfera de accion estaba legitimada en su época por el Pontifice, y Santo
Tomas no lo niega en absoluto, pero la legitimidad del régimen politico se da en Santo
Tomas por el cumplimiento del bien comun temporal (siguiendo en esto a Aristoteles y su
famosa distincion entre formas puras e impuras de gobierno). Esto sera fundamental para la

3L Op. cit, 1, Q. 104y 105.

38



Segunda Escolastica, cuando un Francisco de Vitoria pueda decir, con toda tranquilidad,
que los reinos pre-colombinos eran legitimos en si mismos si cumplian con el bien comun,
aunque NO estuvieran legitimados por el Pontifice®2. Esa revolucionaria afirmacion de

Vitoria hubiera sido imposible sin las bases metafisicas de Toméas de Aquino.

4.2. Laley natural

El tratamiento que hace Tomas de Aquino de la ley natural es uno de sus legados
politicos, no sélo juridicos, mas esenciales. Contrariamente a otras interpretaciones, yo
sostendré que se encuentra aqui el fundamento de los derechos individuales, del derecho a
la intimidad y de la libertad religiosa, aunque como tales fueran histéricamente
inconcebibles en el régimen del Sacro Imperio.

a) Ante todo, el tratamiento de la ley natural es teoldgico. Cuando se pregunta si se da
en nosotros alguna ley natural (I-11, Q. 91, a. 2) responde que es la participacion de la
creatura racional en la ley eterna. La ley eterna es el mismo Dios en tanto ordenador del
universo. Pero lejos de ser arbitrario, ese orden implica que, una vez creado el mundo, hay
en el mundo, como dijimos, naturalezas de las cuales emergen sus caracteristicas propias. Y
una vez creado el ser humano, hay en él una naturaleza tal de la cual se desprenden sus
tendencias propias (ya veremos qué significa en Santo Tomas “tendencia”). Para entender
esto, hay que recurrir al famoso ejemplo de Santo Tomas en la Contra Gentiles, libro 11,
cap. 98. ;Por qué un lefio se quema? Si alguien contesta que s6lo por la voluntad de Dios,
contesta incorrectamente. Si alguien contesta que lo hace s6lo por la naturaleza de la
madera excluyendo a Dios, contesta incorrectamente. Si la respuesta es que se quema
porque Dios ha creado la madera cuya naturaleza implica que con el fuego se quema,
contesta correctamente. O sea, esta la referencia a Dios creador y al mismo tiempo a la
naturaleza de la creatura de la cual derivan NO arbitrariamente sus propiedades especificas.
Aplicando esto al ser humano, también hay en nosotros una naturaleza especifica
(inteligencia, voluntad, corporeidad) creada por Dios, de la cual se desprenden NO
arbitrariamente nuestras caracteristicas propias, y eso es la ley natural, que es a la vez ley

moral porque pasa por la decision libre de ser fieles o0 no a nuestra naturaleza.

%2 Fazio, M. F.: Francisco de Vitoria, Cristianismo y modernidad, Ediciones Ciudad Argentina, Buenos Aires,
1998.

39



b) Cuando Santo Tomas se pregunta si la ley natural incluye un solo precepto o varios
(Q. 94 a. 2) sostiene que por un lado hay un solo precepto, que es hacer el bien y evitar el
mal, o sea hacer lo que corresponde a nuestra naturaleza y evitar lo contrario. Pero, por el
otro lado, ese precepto se despliega analdégicamente segun nuestras tendencias. “Tendencia”
alude al despliegue de nuestras potencias vitales, sensitivas y racionales, todas asentadas en
la misma naturaleza. Por ende no estd pensando el Aquinate en “tendencias al mal”, un
tema que pasa por el pecado original pero NO por lo que es propio de nuestra naturaleza.

Por lo tanto, la ley natural implica el despliegue de todo aquello que corresponde a las
tendencias vegetativas, sensitivas y racionales. Para todas ellas hay virtudes, esto es,
habitos operativos buenos que facilitan ese despliegue, en concurso con la Gracia de Dios.
Por ende, Santo Tomas no habla en su tiempo de “derechos” naturales, sino de deberes que
corresponden a nuestra naturaleza.

Esto es clave, porque es la semilla del despliegue posterior de la nocion de derechos
subjetivos que desarrollara la segunda escolastica. Los que estan en contra de esta
interpretacion sostienen una contraposicion tajante entre la nocion de derechos subjetivos
(del sujeto, o sea de la persona) y la nocion de ley natural que hay en Santo Tomas. No
advierten que la semilla ontoldgica y conceptual estaba plantada. Uno de nuestros deberes
principales es la justicia, que es dar a cada uno lo suyo. Y el “lo suyo” implica
necesariamente tratar al ser humano conforme a su naturaleza. Eso, visto desde el otro al
cual le debemos “lo suyo”, es su derecho. O sea, dado que tenemos el deber de tratar al
otro conforme a su naturaleza (conforme a su dignidad de persona, que es ser creado a
imagen y semejanza de Dios), el otro tiene el derecho a reclamar ese deber por parte de
nosotros. Y esa es la nocion clave de derechos naturales que se desarrollara posteriormente
a partir del s. XVI.

c) Esta ley natural es, ademas, evolutiva. Cuando Santo Tomas se pregunta si la ley
natural es una para todos los seres humanos (a. 4) responde que es una desde el punto de
vista de los principios mas universales, pero se va diversificando cuando la razén préctica
tiene que discernir, por medio de la prudencia, su aplicacion a casos mas particulares® (lo

cual puede implicar el error, como dice después, pero si la conciencia es recta en la

3 Esto no incluye a los preceptos morales negativos universales (como no asesinar al inocente, por ejemplo).
Véase al respecto Veritatis splendor, de San Juan Pablo II.

40



aplicacion, no hay error). Pero, ademas, cuando se pregunta si la ley natural puede
cambiarse, hace su famosa distincion entre los preceptos primarios (los mas universales) y
secundarios (o sea, los menos cercanos a la evidencia de la naturaleza humana, los que
requieren una premisa para su conocimiento que tiene menor grado de universalidad). Esas
premisas adicionales pueden implicar la adicion de cuestiones que son Utiles a la naturaleza
humana (observemos qué interesante es alli la nocion de utilidad) o la sustraccion de esas
premisas segun casos mas particulares impidan aplicarlas. Todo lo cual implica, cuando
pasa al caso de la ley humana, la siguiente conclusion: ““...no todos los principios comunes
de la ley natural pueden aplicarse de igual manera a todos los seres humanos, por la gran
variedad de circunstancias. Y de alli provienen las diversas leyes positivas segin los
diversos pueblos” (Q. 95, a. 2 ad 3). Esto nos permite conjeturar que la nocion de ley
natural de Santo Tomas es en si misma mas compatible con el common law britanico que
con el sistema de codificacion francés.

d) Pero, volviendo a la ley humana, el Aquinate afirma claramente (Q. 96 a. 2) que la
ley humana no prohibe todo lo que la ley natural si. Esto es fundamental, porque establece
un margen de tolerancia de la ley humana con respecto a una multitud de seres humanos
“que no son perfectos en la virtud”. Santo Tomas no establece una norma que sea aplicable
a todo lugar y tiempo (obviamente) pero si da criterios generales tales como que a la ley
humana le corresponde aquello de lo cual es posible abstenerse a la mayor parte de los seres
humanos, tales como los homicidios, robos “y otras cosas semejantes”.

Claro que “otras cosas semejantes” es historicamente variable, pero lo interesante es
que lo mas universal sienta las bases para lo que luego serd la distincion entre las acciones
privadas de los seres humanos, no punibles por la ley humana, sean las que fueren, y las
que si, que como vemos giran sobre todo alrededor del robo y el homicidio. Esta es la base
conceptual del limite de la ley humana (y por ende de la autoridad humana) sobre la
conducta social y por ende es la base conceptual de lo que hoy llamariamos derecho a la
intimidad.

e) Los que se oponen a esta interpretacion siempre sostienen que olvidamos la Q. 92
a. 1, donde Santo Tomas establece que es propio de la ley, y por ende de la ley humana
también, inducir a los seres humanos a la virtud. Por supuesto que si. Esta contraposicion

no tiene sentido. Claro que la ley humana es “educativa” dado que los seres humanos

41



tienden a ver como moralmente bueno aquello que la ley humana prescribe. Pero esto no
implica que la ley humana deba entonces prescribir todo lo moralmente bueno: ante aquello
a lo cual la ley humana no llega, la ley humana hace silencio. No dice “...esto a lo cual no
llego esta bien”. Simplemente no dice nada. Asi de simple.

f) Santo Tomas no llega en su momento a la libertad religiosa como hoy la
concebimos, inconcebible en el Sacro Imperio. Si afirma claramente que los reinos
“infieles” (no catodlicos) NO deben ser invadidos®, y afirma claramente que la conciencia
erronea obliga, per accidens pero obliga®. Por ende aqui estan nuevamente las semillas
conceptuales de que en circunstancias historicas donde catolicos y no catolicos convivan
juntos deben “no invadirse mutuamente”, y las bases para el respeto a la conciencia, aunque
no sea recta, como establece el Vaticano Il.

g) Finalmente, con respecto a la propiedad privada (concebida en su tiempo como la
propiedad del sefior feudal) Santo Tomas la establece como un tipico ejemplo de precepto
secundario de la ley natural, dando como fundamento la utilidad de la misma (Q. 94, a. 5,
ad 3). Esta referencia a la utilidad es muy importante para los actuales debates de filosofia
del derecho y los temas de economia actuales. Primero porque como vemos la propiedad no
remite en Tomas de Aquino a una legitimidad originaria, ni a un derecho al primer
ocupante ni nada por el estilo, solucionado con ello de cuajo debates interminables sobre la
“legitimidad de origen” de la propiedad, igual que en Hume (esta similitud entre Hume y
Santo Tomas fue sabiamente advertida por Hayek®®). Segundo porque con ello la utilidad
econdmica de la propiedad, explicada tanto por Mises como por Hayek (calculo econémico
y coordinacion del conocimiento disperso®) pasa a ser parte de su fundamento moral, con
lo cual estos tratamientos contemporaneos de la propiedad, mas todo el tema de Law and

Economics®®, donde se relaciona a la propiedad con la escasez, pasan a ser al mismo tiempo

34 Suma Teolégica, I-11, Q. 10 a. 11.

% De Veritate, Q. 17 a. 3 y 4, citado por Jesls Garcia Lopez en Los derechos humanos en Santo Tomas de
Aquino, Eunsa, Pamplona, 1979.

3 Véase Derecho, Legislacion y Libertad, Union Editorial, Madrid, 1979, libro 11, cap. VII nota 13.

37 Mises, L. von: El socialismo (1922), Inst. de Publicaciones Navales, Buenos Aires, 1968, y Hayek, F. A.:
Individualism and Economic Order, Cambridge University Press, Midway Reprint, 1980.

% “Law and Economics” es un programa de investigacion que relaciona el origen de los derechos de
propiedad con la escasez y las nociones elementales de economia de la Escuela de Chicago y aportes de otras
escuelas, como el Public Chice y la Escuela Austriaca de Economia. Los autores clasicos son Alchian,
Buchanan, Coase, Demsetz, Hayek, Mises, Kaldor, Olson, Ostrom, Posner, Simon, Smith (V), Stigler,

42



fundamentos morales de la propiedad, aunque no por ello, desde luego, la propiedad llega a

ser un precepto primario de la ley natural.

4.3. Laciencia

4.3.1. Sapientibus non est curare de terminibus

Algunos tratamientos demasiado simples de Santo Tomas plantean este tema como si
él hubiera reiterado solamente la clasica definicion de ciencia de Aristételes (conocimiento
cierto de las cosas por sus causas); y en ese sentido su filosofia primera, su matematicas y
su fisica serian “ciencias” cayendo por ende en la critica de Kant sin haber dejado nada, por
otro lado, para la ciencia en un sentido actual. Pero no es asi.

Por supuesto que Santo Tomas consideraba ciencia a las tres ciencias especulativas de
Aristoteles, y ello era correcto. El era un tedlogo para el cual la filosofia era la filosofia de
Aristoteles, y cualquiera que se ubique en el contexto de la filosofia antigua sabe que
ciencia y filosofia eran lo mismo en Aristételes: episteme versus doxa. Por lo demas,
veremos mas adelante si la metafisica de Santo Tomas cae en la critica de Kant, y por otro
lado, que Santo Toméas haya dejado un comentario a la Fisica de Aristételes no es un

obstaculo, sino una riqueza, para el dialogo con la ciencia actual®®.

4.3.2. El “espiritu” de la ciencia que deja abierto Santo Tomas

Por lo demés, y como siempre, lo importante en Santo Tomas son sus contenidos
ontoldgicos, que implican un estilo de pensamiento més all4 de desarrollos concretos.
Como ya hemos explicado, Santo Tomas destaca que la creacién implica un universo
ordenado, donde el orden es el despliegue de las potencialidades propias de cada cosa en
“coherencia” con su naturaleza. Ello nada obsta a la voluntad de Dios porque Dios crea

libérrimamente lo que quiere, pero la cosa, una vez creada, se despliega segun esa misma

Tullock, Vamberg, Von Neumann, Morgensten, para citar sélo los principales. Los autores secundarios son
incontables y muy buenos. La ignorancia de todo esto ha llevado a gran parte de catdlicos a ignorar las
implicaciones econémicas de la filosofia del derecho y de la propiedad en Santo Tomas, basada en la utilidad.
Para un buen manual introductorio, ver Stordeur, Eduardo R.: Analisis econémico del derecho. Una
introduccion, Abeledo Perrot, Buenos Aires, 2011.

3% Veéase al respecto Sanguineti, J. J.: Ciencia y modernidad, Carlos Lohlé Ed., Bs As., 1988; Ciencia
aristotélica y ciencia moderna, Educa, Bs. As., 1991; y El origen del universo, Educa, Bs. As., 1994,

43


http://www.libreriacivica.com.ar/libro/autor/2509/stordeur-eduardo-r

naturaleza creada por Dios, y eso es el orden. A eso lo he Ilamado varias veces el triangulo

tomista:

DIOS

[ - FEfectos

Maturaleza

Santo Tomas sabe que a un efecto corresponde una naturaleza, una esencia, que en la
cosa concreta es causa primera, pero causa segunda porque esta siendo creada y sostenida
en el ser por Dios. Los efectos también dependen de la naturaleza de la cosa (de la sustancia
1ra se desprenden sus potencias operativas propias, como la capacidad de correr se
desprende del tigre). Pero, a su vez, Dios sostiene en el ser a los efectos (concurso) sin
intervenir en el orden por él mismo creado, excepto que quiera un milagro por el cual el
efecto se produce sin la sustancia (por ejemplo la presencia de los accidentes del pan vy el
vino sin la sustancia del pan y el vino). De lo cual se desprende un “estilo de pensamiento™:
hay un orden, sabemos que hay un orden (ontol6gicamente) aunque no lo conozcamos
(gnoseoldgicamente). Lo cual implica que en Santo Tomas esta totalmente en acto la tesis
de Jaki: la creacion lleva a buscar el orden, a buscar el orden fisico, porque sabemos que
esta alli, pero no cédmo es, precisamente porque Dios no lo ha revelado. Por ende un
“espiritu tomista” siempre esta abierto a los diversos paradigmas epocales porque busca el

orden creado por Dios (luego veremos el tema de la certeza).

44



Por otra parte, en el paso de la naturaleza al efecto puede haber casualidad y falla*.
Lo que es necesario es el paso de la esencia a sus potencias en acto primero, o sea, las
potencias operativas que ya estan alli, como en la semilla esta su propio desarrollo como
capacidad propia. Pero el paso de la potencia en acto primero a la potencia en acto segundo
(como por ejemplo, de la capacidad de correr a desarrollarla y a ejercerla efectivamente)
puede ser impedida por una falla (la semilla puede no fructificar por el lado de la causa
material —el humus no es bueno— o por el lado de la causa eficiente —hay un de-fecto en la
semilla-) o por una casualidad (el sembrador tira la semilla al humus, pero un viento
determinado la lleva a caer sobre piedra). Santo Toméas afirma que las fallas y las
causalidades en el mundo fisico son reales y al mismo tiempo queridas o permitidas por
Dios en su Providencia*'. Por ende el orden fisico en Santo Tomas admite un in-
determinismo moderado, no por el lado del sujeto, sino por el lado de la cosa misma
(contingencia de re) que es asi totalmente compatible con el indeterminismo moderado
explicado por Karl Popper®.

Lo que se ha comentado se podria esquematizar del siguiente modo:

DIOS PROVIDENCIA

efectos

naturaleza + paso de las
potenias en acto 1ro al acto
naturaleza + potencias  3do: admite casualidad y falla:

BT acto primero: in-determinismo moderado
necesidad

40 Suma Contra Gentiles, libro 111, caps. 71 a 74.
41 Op. cit., libro 111, cap. 94.

42 \éase al respecto Corco Juvifia, J.: Novedades en el universo: la cosmovision emergentista de Karl R.
Popper, Eunsa, Pamplona, 1995.

45



Ahora bien, lo que hara el iluminismo posterior sera mantener el orden de la hipétesis
al efecto (prediccion) borrando todo didlogo con la existencia de Dios creador y ordenador.

O sea, corta el triangulo por la mitad, de este modo:

L —— e o e s

Maturaleza

Mientras que, al revés, ciertas tendencias voluntaristas del s. XIV, que después
explicaremos, para destacar la voluntad y omnipotencia de Dios, cortan por otro lado, esto

es, por la naturaleza:

DIOS

NO naturaleza, no efectos

causa 2da en relacion
a Dios, sdlo Dios

Como si todo el universo fisico fuera un titere de Dios, sin orden, dependiendo

totalmente de la voluntad de Dios.

46



Tanto este voluntarismo como el iluminismo posterior se retroalimentan, y NO son
“el espiritu” de la teologia y el pensamiento de Santo Tomas, abierto tanto a un Dios y crea
y por ende también a un orden intrinseco al universo que es causa primera inmediata de
todas sus potencialidades y efectos, siendo Dios la causa primera mediata.

Conclusién: Santo Tomas deja siempre abierta la puerta al didlogo con la ciencia; el
iluminismo cierra el didlogo de la ciencia con la Fe y el voluntarismo teoldgico cierra el

dialogo de la Fe con la ciencia.

4.3.3. Santo Tomas y su adelanto del método hipotético-deductivo

Pero aunque Santo Tomas no haya hecho adelantar al paradigma cientifico de su
tiempo, el sistema Ptolemaico, deja abierta la puerta “a otras posiciones” que logren
explicar “las apariencias de los cielos”. O sea, un adelanto del método hipotético-deductivo
explicado por Hempel y Popper.

Un texto habitualmente olvidado es In Boethium De Trinitate, Q. 6% a. 1, donde Santo
Tomas se pregunta si esta bien la clasificacion aristotélica de las ciencias especulativas en
Filosofia Primera, Matemaéticas y Fisica. Cuando llega a la Fisica, hace una sorprendente
distincién, entre preguntas que la Fisica (de Aristoteles, o sea, la Fisica para su tiempo,
unida al paradigma ptolemaico) puede contestar deductivamente a partir de primeros
principios, y por ende con certeza, y otras que no. Las primeras corresponden a las
conclusiones de lo que hoy los tomistas cultivan como la Filosofia de la Naturaleza de
Santo Tomas, 0 sea sus comentarios a nociones aristotélicas como materia y forma, cuerpo,
movimiento, espacio (como cantidad del cuerpo), etc.,, que por supuesto estan
comprendidas desde su perspectiva cristiana. En las segundas (y ahora citemos
directamente a Santo Tomas) “... la inquisicién de la razén no puede llegar al término
antedicho sino que permanece en ella; por ej. cuando se pregunta y queda en suspenso a
distintas respuestas, lo cual acontece cuando se procede por razones probables que

producen por si opinién o creencia, pero no ciencia*>”.

43 La traduccion es de Celina A. Lértora Mendoza en Tomas de Aquino, Teoria de la ciencia, Ediciones del
Rey, Buenos Aires, 1991.

47



Por supuesto, esto no implica que Santo Tomas se haya introducido en los debates
actuales sobre la probabilidad**, pero si que advierte que a veces la razén humana no puede
responder con certeza a ciertas preguntas, y que si responde son explicaciones no
necesarias que quedan abiertas a otras explicaciones. Me diran: pero dice que ello es
opinion, no ciencia. Si, ello es conforme al uso griego habitual de “episteme” como
conocimiento riguroso, “pero” lo mas sorprendente es el ejemplo que da de un
razonamiento asi, donde menos lo esperariamos. Estda comenzando Santo Tomas el
tratamiento de la Trinidad en la Suma Teoldgica, y se hace a si mismo —como es habitual en
el método escolastico de las sumas— una objecion: por qué otros pueblos han imaginado
cosas parecidas a la Trinidad. A ello contesta que los seres humanos pueden a veces
imaginar ciertas cosas, que no son necesarias, por supuesto, ni reveladas, por el otro lado.
¢Y cudl es el ejemplo? Un aspecto importante del paradigma astrondmico de la época, el
ptolemaico, que era un paradigma cientifico en términos de Kuhn. Veamoslo: “...Existen
dos clases de argumentacion: una, para probar suficiente y radicalmente una asercion
cualquiera, como en las ciencias naturales se prueba que el movimiento del cielo es
uniforme en su curso; y otra, para justificar, no un fundamento, sino la legitima deduccion
de las consecuencias o efectos en intima conexién con una base (positae ) ya admitida de
antemano. Asi en la astrologia se da por sentada la teoria de las excéntricas y de los
epiciclos, porque por ella se explican algunos de los fendmenos sensibles (salvari
apparentia sensiblia) que se observan en los movimientos de los cuerpos celestes: mas este

género de argumentacion no es satisfactoriamente demostrativo; porque a una hipdtesis

44 Sobre esta cuestion, dice Celina Lértora Mendoza (op.cit): ... Por su parte “probabilis” también presenta
problemas, Cf. Th. Deman “Notes de lexicographie philosiophique médiéval: Probabilis”, Rev. Science. Phil.
Et Theol, 1933, pp. 260-290. Segun las acepciones del Glossarium Du Cange (T.V., in voce), significa: 1)
rectus — bonus — approbatus; 2) praestans-insignis; 3) habilis-idoneus; 4) probus-legitimus. En el s. XIII,
reciben ese nombre los sabios y sus doctrinas (p. 261). Santo Tomas lo usa habitualmente como opuesto a
“demostrativo” aunque este uso no es general en su tiempo, salvo cuando se hace referencia a la
correspondiente modalidad aristotélica. En un sentido mas amplio, también lo usa como sin6nimo de
contingente, y como tal, es lo que escapa a la legalidad cientifica (p. 267). En cambio, Kildwardby llama
“scientia probabilis”, la que procede por pruebas racionales (cf. De Ordo Scientia, cap. 2) y en ese sentido se
acerca en parte al uso tomista de “probabilis” como hipdtesis que da razon de ciertos hechos, como la teoria
de los epiciclos (p. 275). En resumen, el uso medieval del vocablo no es contante, pero en sentido general su
significacion implica la conviccion de que todo no es igualmente cognoscible, y estd vinculado a una
concepcién del método cientifico: la verdad es necesaria, pero puede conocerse por varias vias, algunas de las
cuales pudieron comenzar como probables. No es que tal cosa sea probable, sino que se opina tal cosa con
probabilidad (p. 287-290). Nota al pie n° 50, p. 41.

48



(positione) se pudiera sustituir otra, que explicase acaso igualmente la razon de tales
hechos” (facta salvari potest).*>”

Observemos: “...otra, (0 sea, otro tipo de argumentacion) para justificar, no un
fundamento (no algo con certeza tipo primeros principios), sino la legitima deduccién de
las consecuencias o efectos (deduccion a partir de una hipotesis) en intima conexion con
una base (positae) (o sea una hipotesis) ya admitida de antemano (o sea a priori).”

Y el ejemplo es (nuestro comentario ira en negrita): “...Asi en la astrologia (la
astrologia y la astronomia no se distinguieron sino hasta Kepler inclusive) se da por
sentada la teoria de las excéntricas y de los epiciclos, (los epiciclos eran lo que hoy
llamamos una hipdtesis ad hoc para explicar la retrogradacion de los planetas en el
sistema ptolemaico) porque por ella se explican algunos de los fendmenos sensibles (o sea,
con esa hipotesis ad hoc se explica el aludido movimiento observado, que para Santo
Tomas es como aparecen los cielos, pero no la certeza de como son) (salvari apparentia
sensiblia) que se observan en los movimientos de los cuerpos celestes: mas este género de
argumentacion no es satisfactoriamente demostrativo; porque a una hipotesis (positione) se
pudiera sustituir otra, que explicase acaso igualmente la razon de tales hechos” (0 sea, una
determinada hipotesis se puede sustituir por otra mejor: de hecho ESO es lo que hizo
Copérnico cuando retomé la hipotesis de Aristarco para explicar mejor la
retrogradacion de los planetas) (facta salvari potest).

Por lo tanto, el ejemplo que da Santo Tomas del método hipotético deductivo no sélo
corresponde al principal paradigma cientifico de la época, sino que incluso corresponde a lo
que hubiera permitido dejar como perfectamente opinable la tesis de Copérnico como
también la de Ptolomeo, lo cual hubiera sido muy util en el conflicto con Galileo (Santo
Tomas, contrariamente a Andreas Ossiander, no consideraba “otras hipdtesis” —como la
posterior de Copérnico— como una mera hip6tesis matematica). Por lo demas, cuando dice
“opinién y no ciencia” ello es totalmente compatible con Popper, para el cual la ciencia no
es certeza, sino doxa.*® Eso si: una doxa cuyo método es conjeturas y refutaciones. O sea, la
cuestion no pasa en Popper por la distincion entre certeza y doxa, sino por una doxa

metodica y otra que no. Por ende si Santo Toméas ha descubierto una doxa dentro del

451 Q.32,a 1ad2.
46 Popper, K.: The World of Parmenides, op. cit.

49



paradigma cientifico de su tiempo, ello es un signo de acercamiento con la nocion actual de

ciencia en Hempel y en Popper con el método hipotético-deductivo.

50



CAPITULO 3:
LA EVOLUCION DE LA MODERNIDAD CATOLICA

1.  Recordatorios terminoldgicos y conceptuales

Como hemos dicho, hay que distinguir entre lluminismo y Modernidad, como hace
siempre Francisco Leocata. La casi “historia oficial” del Humanismo y Renacimiento de los
siglos XIV, XV y XVI los muestran como una vuelta a la sabiduria de la Antigliedad
“versus” una Cristiandad medieval “opuesta” a la ciencia, a la dignidad de la persona, a la
autonomia del poder politico. Ya hemos visto que no es asi. Las semillas plantadas por el
Judeo-cristianismo, como henos visto, ya tenian en si plenamente esos ideales, que se van
desarrollando evolutivamente en el Sacro Imperio y que reciben una sistematizacion
importante con la sintesis de Santo Tomas de Aquino. Esas ideas tienen un peculiar
desarrollo en el neoplatonismo de los siglos XV y XVI y en el tomismo de la escolastica
espafola del s. XVI. Esos movimientos filosoficos y culturales son plenamente cristianos,
catolicos, (luego veremos qué pasa con Lutero) y NO pre-iluministas como los presenta
cierta historia oficial difundida por la historia positivista de Occidente, donde el
Renacimiento habria sido el re-nacimiento de una ciencia que quedd frenada por Platon,
Aristételes y toda la Cristiandad, hasta que re-nace con una especie de empirismo que debe

enfrentarse con la Iglesia, de la mano de Copérnico y Galileo. Vamos a ver que no fue asi.

2. Neo-aristotelismos pre-iluministas

¢Hubo un pre-iluminismo no cristiano en los siglos XIV, XV y XVI, precursores de
lo que fue el Iluminismo del s. XVIII? Si, pero no de la mano de los pensadores
renacentistas catdlicos y menos ain en Galileo, sino en los pensadores aristotélicos no-
cristianos. Hubo un movimiento neo-aristotélico no catolico, pre-iluminista®’, de la mano
de dos interpretaciones importantes de Aristoteles pero opuestas a la de San Alberto y
Santo Tomas de Aquino: los aristotelismos averroistas y alejandrinistas, que seguian a

Averroes, s. Xll, y a Alejandro de Afrodisias, s. Il d.c., autores ambos de un aristotelismo

47 Sciacca, M.: Historia de la filosofia, Luis Miracle, Barcelona, 1954; y Estudios sobre filosofia moderna,
Luis Miracle, Barcelona, 1966.

51



que negaba la inmortalidad del alma, la individualidad de cada intelecto humano“®, la
creacion del mundo por parte de un Dios personal, etc.

Ya en el s. XIll hubo un importante representante de esta posicién, Siger de
Bravante®®, y en el s. XV y principios del XV estan los profesores de fisica aristotélica de
la escuela de Padua y Bolonia, que se aferran al paradigma aristotélico-ptolemaico, como
Pomponazzi*®, y son los que se niegan a ver por el telescopio de Galileo, famoso episodio
de 1610. No hay que ridiculizarlos por ello: el aferramiento a un paradigma es un
comportamiento normal de los cientificos® y la evidencia empirica de la época®? era
interpretada segun el paradigma ptolemaico, que era una excelente explicacion de los
“movimientos de los cielos”. Lo que si es criticable desde nuestro horizonte no es tanto su
posicion cientifica sino su posicion filoséfica entre indiferente y alejada de una metafisica
que los pusiera en didlogo con la Fe.

Esto es muy importante para entender qué ocurre con el humanismo cristiano en
plena época renacentista: se trata de la Escuela de Florencia, donde se dan los mejores
representantes del neoplatonismo catdlico, contra ese aristotelismo averroista y
alejandrinista. Un neoplatonismo que tanto ayudoé al surgimiento de la ciencia, a la nocion
de dignidad humana, como un humanismo que ven en el hombre la grandeza de la creacion
de Dios, sin negar el pecado original. La comprensidn de este movimiento es esencial para
ver al Humanismo y al Renacimiento como fendmenos culturales de una modernidad

catélica.

48 Santo Tomas sostiene siempre que de los textos de Aristoteles se desprende la existencia de un alma (psijé)
individual, y sobre ello mantiene una famosa polémica contra los averroistas, como queda testimoniado en
Sobre la unidad del intelecto contra los averroistas, Eunsa, Pamplona, 2005; Introduccion, traduccion y notas
de Ignacio Silva e Ignacio Pérez Constanzd. No es detalle menor, pues ello en Santo Tomas es fundamental
para su nocion de persona individual creada a imagen y semejanza de Dios, nocion tan esencial a la evolucion
de la modernidad a partir del Judeo-cristianismo.

49 °En Op. cit., ver su “Tratado del alma intelectiva”.
50 véase Sciacca, Historia de la filosofia, op. cit.

51 Véase al respecto el clasico libro de Kuhn, T.: La estructura de las revoluciones cientificas; FCE, México,
1971.

52 Sobre el caracter historico de la llamada evidencia empirica, véase Feyerabend, P.: Tratado contra el
método; Tecnos, Madrid, 1981; Adi6s a la razon; [version inglesa]; Tecnos, Madrid, 1992, y Philosophical
Papers, vol 1y 2; Cambridge University Press, 1981.

52



3. Los agustinismos, neoplatonismos y neopitagorismos catélicos

3.1. Duns Scoto

Ciertos pensadores han presentado a Duns Scoto como responsable del abandono de
la filosofia tomista y el comienzo de un individualismo anti-metafisico que, por supuesto,
seria plenamente coherente con cierta modernidad como algunos tomistas la ven, esto es,
un individualismo anticatélico —coherente con el individualismo que llevaria a los
“derechos del individuo”- y al nacimiento de una ciencia “inductivista” basada
precisamente en el conteo de individuos y no en las esencias.

Nosotros no podemos dirimir en estos momentos en los interminables debates sobre
Duns Scoto. No es el objetivo de este ensayo ni tampoco la clave de lo que estamos
diciendo consiste en su apologética. Pero las cosas no son tan sencillas como esa historia
oficial las presenta. Es muy dudoso que Duns Scoto haya reaccionado contra el Santo
Tomas cristiano, tedlogo; por lo demas este fraile escocés, franciscano, ya fue beatificado
por la Iglesia Catdlica; es sabido totalmente que en su momento defendié y adelantd la
Inmaculada Concepcidn de la Virgen y su pensamiento, como se desprende claramente de
las palabras de Juan Pablo Il en la homilia de beatificacion, de ninglin modo esta rechazado
por el Magisterio y por ende su seguimiento es un tema opinable para los catélicos: “... En
nuestra época, rica en inmensos recursos humanos, técnicos y cientificos, pero en la que
muchos han perdido el sentido de la fe y llevan una vida alejada de Cristo y su Evangelio

(cf. Redemptoris missio, 33), el beato Duns Escoto se presenta no sélo con la agudeza de

su ingenio y su capacidad extraordinaria de penetracion en el misterio de Dios, sino
también con la fuerza persuasiva de su santidad de vida, que lo hace maestro de
pensamiento y de vida para la Iglesia y para toda la humanidad. Su doctrina, de la que,
como afirmaba mi venerado predecesor Pablo VI «se podran extraer armas
resplandecientes para combatir y alejar la nube negra del ateismo que oscurece nuestra
época» (carta apostélica Alma Parens: AAS 58, 1966, p. 612), edifica sélidamente la
Iglesia, sosteniéndola en su mision urgente de nueva evangelizacion de los pueblos de la
tierra. En especial para los tedlogos, los sacerdotes, los pastores de almas, los religiosos, y
mas en particular para los franciscanos, el beato Duns Escoto constituye un ejemplo de
fidelidad a la verdad revelada, de fecunda accion sacerdotal y de serio didlogo en la

busqueda de la unidad. Como afirmaba Juan de Gerson, en su existencia siempre se gui6

53


http://www.vatican.va/edocs/ESL0040/__P6.HTM

«no por el afan singular de vencer, sino por la humildad de encontrar un acuerdo»
(Lectiones duae "Poenitemini*, lect. alt., consid. 5: citado en la carta apostolica Alma
Parens: AAS 58, 1966, p. 614).7%

No tenemos por ende en Duns Scoto un “malo de la pelicula” en diio con Occam.

Tenemos en cambio en Duns Scoto a un autor de tendencia agustinista (también con
influencias avicenianas). Es verdad que ello lo desvio a cierto voluntarismo, pero siempre
en los limites de la ortodoxia. Es verdad que rechaza las vias “a posteriori” para demostrar
la existencia de Dios, pero precisamente porque su agustinismo lo conducia hacia una via
mas interiorista, mas empatica con el argumento ontoldgico de San Anselmo —pensador que
tampoco ha sido condenado por la Iglesia, al contrario, ha sido exaltado en la Fides et
ratio®-. Esa corriente “interiorista” para acercarse en armonia con la razon a Dios, no sélo
nunca fue rechazada por la Iglesia sino que constituye una de sus tradiciones principales:
San Agustin, San Anselmo, Hugo de San Victor, Ricardo de San Victor® que es la via que
influye en Pascal y en Rosmini, injustamente condenado y ahora rehabilitado %,
descontando la tradicion carmelita de San Juan de la Cruz y Santa Teresa de la Cruz, que se
armoniza con Descartes y Husserl a través de Edith Stein en Ciencia de la Cruz®’.

Algunos lo presentan como un total nominalista, negador de las esencias,
individualista ontologico, con su supuesto “pecado mortal” de la haecceitas como principio
de individuacion, todo lo cual seria contrario a una filosofia cristiana. Alli tenemos un buen
ejemplo de lo que fue su reaccion a un aristotelismo mal entendido. Duns Scoto reacciona
contra lo que parecia ser un principio de abstraccion aristotélico que llevaba a considerar
las esencias en si mismas como privilegiadas, ontoldgicamente, sobre los individuos, cuyo
principio de individuacion seria solamente la materia signada por la cantidad.
Paraddjicamente, Santo Tomas afirmé claramente que “son mas entes los singulares que los

universales, porque éstos no subsisten de por si, sino Unicamente en aquéllos. Por lo tanto

53 San Juan Pablo 11, Homilia de reconocimiento del culto litlrgico a Duns Scoto y Beatificacion de Dina
Bélanger, del 20 de Marzo de 1993.

54Véase: http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-
ratio.html (1998).

55 Al respecto véase Gilson, E., La filosofia en la Edad Media, Gredos, Madrid, 1976.
%6 \éase al respecto el capitulo sexto.
57 Ed. Monte Carmelo, Burgos, 1994.

54



la providencia divina se extiende también a los singulares”®®, en un contexto donde
precisamente tiene que afirmar que las sustancias individuales son creadas directamente por
Dios. Es verdad que Santo Tomas interpretaba que segun Aristételes los individuos
corporeos se individdan por la materia, pero ello se presenta habitualmente desbalanceado
con una fuerte afirmacion de la sustancia individual como efecto directo de la creacion,
como hemos sefialado, especialmente cuando habla del tema de la providencia. Eso es
precisamente lo que lleva a Edith Stein, la gran seguidora de la tradicion carmelita, la gran
dialogante entre Husserl y Santo Tomas, a unir la razon y la fe en la reflexion sobre el yo,
“el centro del espacio del alma”, sobre todo en el ya citado Ciencia de la cruz —que queda
inconcluso porque los nazis la vienen a buscar para asesinarla- y a citar, en la Gltima parte
de Ser finito y eterno®, a Duns Scoto y a su haecceitas como una coherente conclusion de
la funcidn individuante de la forma sustancial, un real progreso en la letra de Santo Tomas

sin salirse de su espiritu.

3.2.  El humanismo y renacimiento catélicos

Todo esto puede ser muy opinable, si, pero lo importante —lo menos opinable- es que
tenemos a Duns Scoto a un neo-agustinista que reacciona contra un aristotelismo que no
habia terminado de madurar como cristiano segun San Alberto y Santo Tomas lo
entendian. Y en ese agustinismo, cada ser humano, individual, personal, creado
directamente por Dios, comienza a ser el giro que da la exaltacion de la capacidad creadora
de Dios. EI humanismo catdlico se concentra en el ser humano como centro de inflexion de
la razon y la fe, como un mejor modo de dar gloria a Dios creador, como una manera de
afirmar la dignidad del hombre —como lo haria Pico de la Mirandola®— no como una
negacién del poder de Dios, no como un antropocentrismo contrario al teocentrismo, no
como la negacion del pecado original, sino como un modo cat6lico de afirmar la gloria de
Dios pasando por el ser humano creado a su imagen y semejanza, que tiene que encontrar

su redencion en la Gracia de Dios. Este paso por el sujeto es una ganancia de la

%8 Contra Gentiles, libro III, cap. 75: “... Singularia autem sunt entia, et magis quam universalia: quia
universalia non subsistunt per se, sed sunt solum in singularibus. Est igitur divina providentia etiam
singularium”.

%9 Stein, E. El ser finito y eterno (1936), FCE, México, 1996.
8 En su Discurso sobre la dignidad humana, Gouncourt, Buenos Aires, 1978.

55



modernidad catélica que se traducira luego —como veremos— en una comprension cristiana
de la intersubjetividad de Husserl. ElI neoplatonismo de San Agustin se presenta
nuevamente como una mejor herramienta en comparacion con un Aristoteles sospechoso,
pero también ese neoplatonismo viene unido a un neo-pitagorismo esencialmente unido al
renacimiento de las ciencias, especialmente la revolucién copernicana.

En efecto, este neoplatonismo catdlico, tan importante en el humanismo y en el
renacimiento, es ademas un neopitagorismo catolico que tiene esencial importancia en el

desarrollo de la revolucién copernicana.

3.2.1. Nicolas de Cusa

Pero este evolucion no nace directamente con Copérnico, sino con una sobresaliente
figura: el Cardenal Nicoléds de Cusa. Su teologia ha sido también discutida ad infinitum, y
no entre en el objetivo de este libro resolver esos debates. Algunos lo consideran precursor
de Hegel, por su concepcion del universo como el despliegue del infinito de Dios. Pero no
es verdad que Nicolads de Cusa no haya tenido la clara conciencia creacionista de la
distincién esencial entre Dios y el mundo. No hay panteismo en el neoplatonismo catolico.
Las nociones de participacion y de emanacion®! formaban parte esencial de la metafisica de
Santo Tomas de Aquino, aunque este Ultimo estaba protegido por su genial y no superado
tratamiento cristiano de la analogia aristotélica. Lo que cambia es un paso que marca el
espiritu de la época: al ser el mundo la “explicatio” del infinito, de Dios, el mundo participa
de lo infinito, un modo audaz, tal vez, de decir que lo finito participa, via causalidad, de lo
infinito, férmula que en Santo Tomas evitaba toda sospecha panteista del tema de la
“participacion”. Pero esta audacia permitidé una innovacion importante: el despliegue
infinito de mundo implicaria que, de algin modo, el mundo es matematico, que la
participacion del mundo en el infinito de Dios se expresa matematicamente. Esta es una de
las ideas principales del neoplatonismo catolico, que se transforma entonces en
neopitagorismo: Dios ha creado un mundo matematico, exacto, geométrico. Si se ve con
cuidado, esto corta ya la idea ptolemaica de un mundo sublunar donde la matematica no
aplique, unida a la idea aristotélica de una fisica sin matematica. La revolucion conceptual

de esto, para el nacimiento de la nueva ciencia, pasa inadvertida para nosotros, que

61 Santo Tomas utiliza la nocién de emanacion en la Suma Teoldgica, I, Q. 45, a. 1.

56



suponemos que la fisica matematica, el gran resultado de este pensamiento, es obvia. No
era nada obvia luego que primé durante siglos la division aristotélica-ptolemaica entre
mundo sublunar no matematico y mundo supralunar matematico. No es casualidad,
entones, que los profesores de matematica que tuvo Galileo hayan sido parte del
movimiento intelectual que inspira Nicolas de Cusa, como tampoco fue causalidad que
Copérnico, aunque timidamente y tal vez sin darse cuenta —nunca se sabra— haya utilizado
las nuevas matematicas neoplatonicas para explicar las implicaciones de colocar al sol
como el centro del sistema, con el cual todo el mundo quedaba matematico de su centro
para arriba. Ese es el momento donde nace la fisica matematica como la conocemos hoy,
como producto del neoplatonismo y el neopitagorismo catdlico del humanismo y el
renacimiento.

Por supuesto, este neopitagorismo NO es una consecuencia necesaria del
creacionismo judeo-cristiano. Se puede ser judio, catélico o protestante y pensar como
Aristételes en un mundo sublunar no matematico. Por lo demas, que la matematica en el
mundo fisico se la expresion de la inteligencia infinita de Dios no es una conclusion
metafisicamente necesaria, sobre todo porque la inteligencia divina no es ratio, sino
intuicion, esto es, comprension intelectual ipso facto, sin razonamiento®. Sin embargo, lo
que si se deduce de la creacion es que el mundo es ordenado, porque la creacion implica
creaturas con un grado de ser determinado, con potencias en acto primero, y la relacion de
la naturaleza a la potencia en acto primero (no en acto segundo) es necesaria. Ese orden, en
Santo Tomas, como vimos, no es absoluto, pues puede haber una falla en el paso de la
potencia en acto primero a su acto segundo. Pero es comprensible que las mentes
neoplatonicas cristianas, mas afines a la matematica, hayan visto en la necesidad de la
matematica una relacién con el orden de la creacién, y hayan asi concebido un
determinismo cristiano. El neopitagorismo, por lo demas, es totalmente compatible con el
redescubrimiento de los atomistas (que habian sido rechazados por Aristoteles) a través del
paradigma alternativo de Aristarco, el astronomo eminente de los atomistas. Ademas, el
intelecto divino no es ratio, pero si es coherente, coherencia que se identifica con su misma
esencia. jPor qué? Porque cuando Santo Tomas afirma que Dios “no puede” hacer lo

contradictorio, pareciera que ubica al principio de no contradiccién por encima de Dios,

62 Suma Contra Gentiles, Libro I, caps. 44-45-46-47.

57



pero no es asi: la cuestion es que Dios es bueno, verdadero, uno, porque los trascendentales
bondad, verdad, unidad, se identifican con la misma esencia divina por la via de la
eminencia. De igual modo, Dios es no contradictorio, como un trascendental mas, no como
un principio de la légica humana impuesto a Dios. Ahora bien, esto no implica que el
mundo sea necesariamente matematico, pero si no contradictorio. Y la l6gica humana, al
afirmar el ppio. de no contradiccion, tiene su fundamento ultimo en la captacion de la no
contradiccién de la realidad misma que, a su vez, es una participacion de la ley eterna que
se identifica con el mismo Dios. Por ende la afirmacién neoplaténica y neopitagérica de
que Dios ha creado un mundo esencialmente matematico tiene un aspecto histérico y
accidental, esto es, el redescubrimiento de Platén y Pitdgoras y el rechazo del mundo
sublunar aristotélico, pero algo necesario que en parte no esta lejos del pensamiento de
Santo Tomas: una participacion del orden del mundo en la coherencia absoluta de la

esencia divina®.

3.2.2. Giordano Bruno

Por supuesto, el gran peligro que esto tuvo para los neoplaténicos renacentistas fue no
explicar con claridad la diferencia entre el infinito matematico y el infinito metafisico en
Dios (0 sea, el “id cuius essentia est esse®”). Giordano Bruno es el primero que introduce
la idea de que el mundo es infinito (influido seguramente por Nicolas de Cusa), pero una
cosa es que sea infinito “matematico” en el espacio y otra cosa es que sea infinito “como
Dios”. Esto muestra que una cosa era rechazar el aristotelismo averroista y otra muy
distinta era no estar atento a las importantes distinciones de Santo Tomas, por las cuales las
ideas de emanacidn y participacion estaban totalmente exentas de panteismo. Pero la cosa
no fue asi y Bruno, una de las mentes mas brillantes de la época, que sofiaba con un
universo infinito poblado incluso de extraterrestres, fue quemado en la hoguera, por la

Inquisicion, en el 1600. Un horror.

83 Op. cit., libro 11, cap. 30.
64 Op. cit., libro 1, cap. 22.

58



3.2.3. Nicolas Copérnico

Pero ello no detuvo al neoplatonismo cristiano. Como dijimos, el neopitagorismo
catdlico corta con la distincion ptolemaica entre mundo sublunar y supralunar. Pero el que
lo hace es un eminente ptolemaico, Nicolas Copérnico, quien, como explica Thomas Kuhn,
introduce las matematicas neoplatdnicas de su tiempo, esto es, las que son producto de los
sequidores de Nicolas de Cusa que también son los profesores de matematica de Galileo.
Los cambios de paradigma, segiin Kuhn, no son generados cuando el paradigma alternativo
penetra en el dominante, sino cuando un miembro del dominante introduce algo del
alternativo como medio de solucionar una anomalia. Por ende es totalmente coherente que
el timido Copeérnico —nunca sabremos si dandose cuenta o no— introduzca el cambio que
luego, como efecto domind, produce el cambio de paradigma. El cambio fue tanto de
contenido como de método. Al colocar al sol como centro del sistema, del sol para arriba ya
no hay diferencia entre mundo sublunar y supralunar. Y del sol para arriba (aqui viene el
tema del método) rigen las mismas matematicas. Esto es revolucionario. Ahora tenemos un
mundo fisico unificado (aunque el prologuista del libro, Ossiander, lo considera una sola
hipotesis matematica), y unificado con la misma matematica. Este es el crucial momento
del surgimiento de la fisica matematica, que como vemos tiene como autores a Copérnico,

Galileo y al también catélico Descartes.

3.2.4. Galileo Galilei

El caso de Galileo es mucho mas sutil que lo habitualmente relatado por la historia
oficial que contrapone la ciencia al Catolicismo. Urbano VIII, el papa bajo el cual se
produce su condena, no tenia nada contra el sistema copernicano cuando era Maffeo
Barberini, un clasico cardenal renacentista, amante de las ciencias, las letras y las artes y en
cierto modo admirador de Galileo. Barberini profesaba un escepticismo teoldgico segun el
cual s6lo Dios sabe como es el universo fisico en si mismo, y los humanos sélo pueden
contentarse con diversas hipdtesis matematicas sobre el mismo, las cuales son todas objeto
de libre adhesion casi con un criterio estético o predictivo. Por ende la hipotesis
copernicana era una més de ellas. Galileo, mientras tanto, no tiene ningin problema con el
Vaticano sino con los ya aludidos profesores aristotélicos de las escuelas de Padua y

Bolonia, que son los que se niegan a mirar por su telescopio en 1610. Pero Galileo

59



profesaba un realismo exagerado y un optimismo epistemologico. En ese afio, también,
escribe su famosa Carta a la Duquesa Cristina, en la cual afirma dos cosas principalmente:
uno, que las Sagradas Escrituras, a nivel fisico, son simbdlicas (que unos 283 afios mas
tarde sera la posicion de Leon Xl en Providentissimus Deus (1893)%), dos, que dada la
costumbre piadosa de la época (seguir literalmente las Escrituras excepto se afirme lo
contrario), él iba a demostrar lo contrario. O sea que él iba a contradecir el caracter
hipotético del sistema copernicano y a demostrarlo con plena certeza como la realidad en si
misma. Evidentemente Galileo no era popperiano. Con eso se pone la soga al cuello,
porque su “prueba” se basaba en el movimiento de las mareas, que era un error considerado
desde hoy y que, ademas, conocido ya como error por Kepler. Por ende Galileo no iba a
poder demostrar nada. O sea que la Carta a la Duquesa Cristina fue un gran mérito
teoldgico y escrituristico pero un error fisico y epistemoldgico, ya en su tiempo.

Ahora, en la época, cardenales, astronomos jesuitas y tedlogos catélicos se dividian
en dos bandos respecto a qué hacer sobre esa “piadosa costumbre”. Unos, los moderados,
una especie de “perestroika” dentro del Vaticano, querian que entrara en desuetudo
suavemente, evolutivamente, y por ello se inclinaban a considerar a Copérnico como una
hipdtesis (posicion que sostenia como dijimos Maffeo Barberini, el futuro urbano VIII).
Otros, los mas conservadores, se oponian a ello. La posicion de Urbano VIII y de otros
“liberales” era dejar que las cosas evolucionaran tranquilamente y evitar asi, ademas, otro
“caso Lutero”®®. La posicion beligerante de Galileo no les convenia para ello. Por eso,
desde el Vaticano, el Card. Bellarmino (famoso también por su filosofia politica, como
veremos después) redacta una carta que es enviada via terceros a Galileo, en 1615. En esa
carta se le pide que mantenga su posicién como hipoétesis. Galileo dice que si. Cuando
Barberini asume como Urbano VIII en 1623, es invitado a ver al Papa con todos los
honores. Cinco veces. Pero en realidad fueron cinco veces en las que Urbano VIII le pedia a
Galileo el cumplimiento de su promesa de 1615, esto es, de considerar a lo suyo como una
hipédtesis. Galileo siempre dice que si pero en 1632 publica su famoso libro Dialogo sobre
los dos sistemas del mundo, donde afirmaba su sistema con certeza, no como hipoétesis. El

libro, por lo demas, es un modelo de argumentacién y de re-configuracién teorética del

85 https://w2.vatican.va/content/leo-xiii/es/encyclicals/documents/hf_I-xiii_enc_18111893 providentissimus-
deus.html (Nro. 42).

8 \/éase Koestler, op.cit, y Dessauer, F.: Galileo y nosotros, Carlos Lohlé Ed., Buenos Aires, 1965

60



mundo fisico, con experimentos imaginarios, y por eso Feyerabend lo elogia tanto. Pero en
su momento la cuestion es que Urbano VIII se sinti6 traicionado y convoca al tribunal
inquisitorio que, sin ningun tipo de unanimidad, y con varios peritos galileanos
renunciantes, produce la famosa condena a Galileo.

A efectos de este libro, la conclusion es que no habia ninguna oposicion entre Iglesia
y nueva ciencia, sino un tragico conjunto de malentendidos y de choques temperamentales.
Afortunadamente el neopitagorismo catolico era imparable. El libro de Galileo siguio
circulando de contrabando entre los estudiosos cat6licos mientras que los neo-pitagéricos
Kepler y Newton seguian sosteniendo lo basico: que el mundo creado por Dios era un
orden matematico absoluto. La ciencia siguioé funcionando bajo el ala del neoplatonismo y
neopitagorismo cristiano hasta Newton inclusive, como un producto inexorable del
neoplatonismo catdlico del humanismo y el renacimiento del s. XV.

Por supuesto, este neopitagorismo cristiano no es un resultado necesario de los
Dogmas Catolicos de la Fe. Si lo es la nocion de orden, pero no la de orden deterministico
del mundo. Era necesario recuperar para el Cristianismo las nociones de Santo Tomas de
falla, contingencia y mal fisico como partes del mismo mundo creado por Dios y conciliar
todo ello con la Providencia Divina. Pero el aristotelismo averroista, y su reaccion
neoplatonica, lo impedia. Fue necesario esperar hasta el s. XX —como veremos después—
para conciliar a la filosofia de la Fisica de Santo Tomas con la ciencia actual y abrir asi el

campo a un in-determinismo fisico en armonia con la Fe.

3.2.5. René Descartes

Descartes es aun otra figura méas controvertida que Galileo. Ha sido y es aln atacado
desde todos los frentes. Importantes tomistas lo consideran como el inicio de un idealismo
que culmina en Hegel. La mayor parte de libros de historia de la filosofia lo presentan
como idealista. Hayek lo considera el inicio del constructivismo, con lo cual lo deja como
un iluminista méas. Desde la Escuela de Frankfurt se lo considera parte esencial de la
dialéctica del Iluminismo. Para los heideggerianos es el pecado mortal absoluto. Para los
postmodernos es el inicio de la modernidad mala y racionalista. Para los anti-fundacionistas
(Popper y los neopragmaticistas) es el iniciador de una filosofia que busca fundamentos, un

inicio, que no existiria. Para los neo-aristotélicos como Ryle es el dualista malo por

61



excelencia. Dualista, racionalista, idealista, proto-hegeliano: las tiene todas. Pero nosotros
lo vamos a presentar como otro representante del humanismo y renacimiento catolico.

El proyecto de la filosofia de Descartes fue precisamente rescatar a la metafisica de
los jirones que habian quedado de ella luego de los debates sobre la escolastica decadente,
los neoartistotelismos no catdlicos y la caida de toda certeza luego de la revolucion
copernicana®’. Coincidia con San Agustin, aunque no lo habia leido, en que las cuestiones
de Dios y del alma eran las que fundamentalmente importaban. Su famoso cogito ergo sum
no es idealismo. Fue encontrar el ser en la interioridad, lo cual se ubica en la linea
agustinista. Para pensar, es preciso ser, y no al revés. Descartes no intenta encontrar lo real
a partir de un sostén dibujado en la pared, como un importante tomista lo ridiculizé. La
inteligencia, de la cual no se puede dudar, es la inteligencia real, en la cual se encuentra el
ser. Ese ser es limitado como en toda la tradicion escoléstica. A los tomistas en general les
cayd muy mal que mezclara la contingencia con el argumento ontoldgico para demostrar la
existencia de Dios, pero casi como un motivo de excomunion, cuando nadie puede decir
que el argumento de San Anselmo estéd en contra de los Dogmas de la Fe: a lo sumo, sera
criticable filosoficamente, pero de ningin modo es algo contrario a la tradicion catdlica®.
Que finalmente Descartes concluya, por el argumento ontoldgico, que Dios ha dejado su
firma en nosotros, no es algo lejano a la tradicién agustinista donde las verdades no
contingentes en nosotros remiten a la verdad absoluta que es Dios. Cualquier catolico puede
no ser agustinista pero ningun catdlico puede decir que esa tradicién agustinista esta en
contra de la Fe. En todo caso, cambia el contexto, la situacion historica: en Santo Tomas
sus vias son un debate con San Anselmo —precisamente— mientras que Descartes parte de
San Anselmo y la nocion creacionista de finitud para demostrar apologéticamente a Dios en
un s. XVII que se disponia a tirar a la metafisica cristiana a la basura.

El método en Descartes no es introducir el método matematico en la filosofia: es
descubrir que la precision deductiva puede ser el camino para el sano lenguaje filoséfico,
cosa que se encuentra también en Aristoteles y Santo Tomas de Aquino. Ellos no hablaban
de lenguaje geometrico, claro, pero si de lenguaje preciso, de ldgica, de argumentacion

correcta: ese es el espiritu del método en Descartes. Entiendo que ello le pueda parecer un

67 Véase al respecto la introduccion de Garcia Morente al Discurso del método y las Meditaciones cartesianas
de la edicién Espasa-Calpe, Madrid, 1979.

68 \/éase Fides et ratio, op. cit.

62



horror a algun post-moderno heideggeriano, como un olvido del ser, pero no sé qué tiene
ello de contrario a toda la patristica y escolastica catolica no decadente.

La demostracion de que el mundo externo existe es a través de Dios. Si, ello puede
ser criticable desde una posicion realista como la de Gilson en la cual el mundo externo es
evidente. Pero ello olvida que la evidencia del mundo externo seria imposible sin la
evidencia del otro en tanto otro, paso fenomenoldgico que hereda el paso del sujeto que
hace Descartes y que no pudo ser asumido ni por Gilson, ni por Fabro ni por Maritain.

Por lo demaés, es verdad que en Descartes hay que demostrar que la idea del mundo
externo corresponde al mundo real. Los tomistas aristotélicos se consideran exentos de ese
problema, y puede ser, siempre que se logre aclarar perfectamente que la nocion de signum
quo de Santo Tomas corresponde inmediatamente a la de signum quod. Pero NO es ello tan
facil de aclarar. Santo Tomés, aunque un tomista aristotélico no lo quiera ver, no dejé
nunca de ser realmente agustinista. Agrega la teoria de la abstraccion de la esencia de
Aristételes, interpretada a su modo, para explicar mejor el concurso entre el conocimiento
sensible e intelectual, pero ello NO lo desprende de la teoria de la iluminacion agustinista
donde la inteligencia humana es participacion en el Intelecto Divino. Por lo tanto, en el
Santo Tomas auténtico, y no en el convertido en un mero comentarista de Aristoteles, la
certeza del conocimiento de la cosa real se basa también en la certeza de las ideas en Dios.
Descartes no hace mas que reiterarlo a su modo. Tal vez lo mas que le falto a Descartes no
fue precisamente Aristételes, sino la intersubjetividad husserliana, pero eso es como decir
que a Copérnico le faltaba Newton.

El dualismo cartesiano, por lo demas, no fue una cuenta mal hecha por un pensador
distraido. Fue la coherente conclusion del rechazo a la forma sustancial de Aristoteles. Pero
ese rechazo tampoco fue un capricho emergente de la famosa estufa. En pleno s. XVII, el
neoplatonismo y neopitagorismo cristiano habian re-incorporado al atomismo griego —que
permite crear y distinguir a la quimica de la alquimia— que tan injustamente maltratado
habia sido por Aristoteles en el capitulo uno de su Filosofia Primera. Ningun tomista
posterior al s. XIII supo encarar la unidad de la forma sustancial con la naciente quimica
que luego derivaria en la famosa tabla periddica de elementos. Santo Tomas habia dejado
una semilla con su teoria de los elementos en potencia proxima al acto, pero nadie pudo,

quiso y supo combinarla con la quimica hasta avanzado el s. XX, con tomistas como

63



Hounen, Jolivet, Selvaggi y por supuesto Mariano Artigas. Por ende lo que hizo Descartes
en su época, al rescatar la espiritualidad de la res cogitans, fue impedir que la espiritualidad
del hombre fuera absorbida por las ciencias de la res extensa, o sea las ciencias naturales,
como pasa hoy con las neurociencias, frente a las cuales hoy las posiciones
fenomenoldgicas herederas de Descartes son el Unico frente de combate serio contra el
positivismo antropologico. El tomismo también, si tiene el cuidado de no creer que
combinar la unidad de la forma con la ciencia actual es una tonteria, si tiene el cuidado,
como Mariano Artigas, de dedicarle varios libros al tema, y si tiene el cuidado de no hacer
demasiadas alianzas con el aristotelismo extremo de Ryale y Kenny, donde la nocion de yo
individual se encuentra casi en peligro, y donde no de casualidad Kenny no logra entender
la demostracion de Santo Tomas de la subsistencia de la forma sustancial racional luego de
la desaparicion de la materia prima.

Por lo tanto tenemos en Descartes uno de los principales filosofos catdlicos de todos
los tiempos. Defendio al espiritu humano del naciente positivismo pre-iluminista, defendio
a Dios como causa primera con lo mejor de la tradicion anselmiana y agustinista, distinguio
claramente entre el espiritu y la materia, siendo intocable el primero por las ciencias
naturales, y termind de brindar los elementos claves de una fisica matematica con su
geometria analitica. Aqui tenemos un ejemplo clave de una modernidad catélica no-
iluminista. Por supuesto que no podemos seguir hoy literalmente su pensamiento: hay que
seguirlo via la fenomenologia de Husserl, en combinacién con un Santo Tomas teélogo,
catolico, cosa que ya comenz0 a hacer Edith Stein en su momento y que sigue haciendo hoy

Francisco Leocata.

4.  Martin Lutero

Vamos a analizar el caso de Lutero retrospectivamente.

“...Juntos confesamos... (dice la “Declaracion conjunta sobre la doctrina de la
justificacion”, firmada por el Vaticano y tedlogos luteranos en 1999%) «Solo por gracia
mediante la fe en Cristo y su obra salvifica y no por algun mérito nuestro, somos aceptados

por Dios y recibimos el Espiritu Santo que renueva nuestros corazones, capacitandonos y

69 http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical _councils/chrstuni/documents /rc_pc
chrstuni_doc_ 31101999 cath-luth-joint-declaration_sp.html

64


http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/documents%20/rc_pc_%20chrstuni_doc_31101999_cath-luth-joint-declaration_sp.html
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/chrstuni/documents%20/rc_pc_%20chrstuni_doc_31101999_cath-luth-joint-declaration_sp.html

Illamandonos a buenas obras. Todos los seres humanos somos llamados por Dios a la
salvacion en Cristo. Solo a través de El somos justificados cuando recibimos esta salvacion
en fe. La fe es en si don de Dios mediante el Espiritu Santo que opera en palabra y
sacramento en la comunidad de creyentes y que, a la vez, les conduce a la renovacién de su
vida, que Dios habra de consumar en la vida eterna. También compartimos la conviccion de
que el mensaje de la justificacion nos orienta sobre todo hacia el corazon del testimonio del
Nuevo Testamento sobre la accién redentora de Dios en Cristo: Nos dice que en cuanto
pecadores nuestra nueva vida obedece Unicamente al perdon y la misericordia renovadora
que Dios imparte como un don y nosotros recibimos en la fe, y nunca por mérito propio
cualquiera que este sea”.

Juntos confesamos que las buenas obras —una vida cristiana de fe, esperanza y
amor— surgen después de la justificacion y son fruto de ella. Cuando el justificado vive en
Cristo y actta en la gracia que le fue concedida, en términos biblicos, produce buen fruto.
Dado que el cristiano lucha contra el pecado toda su vida, esta consecuencia de la
justificacion también es para él un deber que debe cumplir. Por consiguiente, tanto Jesus
como los escritos apostélicos amonestan al cristiano a producir las obras del amor. Segun la
interpretacion catdlica, las buenas obras, posibilitadas por obra y gracia del Espiritu Santo,
contribuyen a crecer en gracia para que la justicia de Dios sea preservada y se ahonde la
comunion en Cristo. Cuando los catolicos afirman el caracter «meritorio» de las buenas
obras, por ello entienden que, conforme al testimonio biblico, se les promete una
recompensa en el cielo. Su intencién no es cuestionar la indole de esas obras en cuanto
don, ni mucho menos negar que la justificacion siempre es un don inmerecido de la gracia,
sino poner el énfasis en la responsabilidad del ser humano por sus actos. Los luteranos
también sustentan el concepto de preservar la gracia y de crecer en gracia y fe, haciendo
hincapié en que la justicia en cuanto ser aceptado por Dios y compartir la justicia de Cristo
es siempre completa. Asimismo, declaran que puede haber crecimiento por su incidencia en
la vida cristiana. Cuando consideran que las buenas obras del cristiano son frutos y sefiales
de la justificacion y no de los propios ‘méritos’, también entienden por ello que, conforme
al Nuevo Testamento, la vida eterna es una ‘recompensa’ inmerecida en el sentido del

cumplimiento de la promesa de Dios al creyente. (Véanse fuentes de la seccién 4.7).

65



Cuando los catdlicos afirman que el ser humano ‘coopera’, aceptando la accion
justificadora de Dios, consideran que esa aceptacion personal es en si un fruto de la gracia
y no una accién que dimana de la innata capacidad humana. Segun la ensefianza luterana,
el ser humano es incapaz de contribuir a su salvacion, porque en cuanto pecador se opone
activamente a Dios y a su accion redentora. Los luteranos no niegan que una persona
pueda rechazar la obra de la gracia, pero aseveran que solo puede recibir la justificacion
pasivamente, lo que excluye toda posibilidad de contribuir a la propia justificacion sin
negar que el creyente participa plena y personalmente en su fe, que se realiza por la palabra
de Dios”.

Observe el lector la permanente aclaracion: “juntos confesamos”. Por lo tanto la
pregunta es: si podemos hoy protestantes y catolicos confesar juntos y NO tener problemas
en lo que fue el eje central del problema en 1517, ;entonces por qué el problema en
15177

¢Se levanto un dia de golpe Lutero de mal humor y puso sus 95 tesis porque le dio un
brote psicético?

Obviamente no. En cierto sentido la reforma catdlica ya habia comenzado en la
Iglesia, no contra los Dogmas de la Fe, sino contra ciertos usos, costumbres y cierta
escolastica decadente que despertd la sensibilidad de los agustinistas, siempre tan atentos al
tema de la Gracia.

Santo Domingo y San Francisco, ya en el s. XIIl, pueden considerarse el inicio de la
reforma catolica en usos y costumbres. Meister Eckhart es una corriente de mistica y
teologia negativa que siempre va a estar en tension con un extremo escolasticismo, y que
solo una recta interpretacion teoldgica de Santo Toméas puede equilibrar. Erasmo de
Rotterdam es un modelo de un catolicismo fiel a la Iglesia con una libertad espiritual
necesaria para poner los puntos sobre las ies. Pero, en medio de todo ello, habia una
tentacion permanente: el semi-pelagianismo, esto es, una praxis ascética de lo natural como
condicion de recepcion de la Gracia. La Gracia es la causa de las buenas obras meritorias, y
no al reves, pero siempre existié y existira la tentacion de pensarlo al revés. A su vez, las
buenas obras no meritorias que un ser humano pueda realizar —porque la naturaleza ha
quedado herida pero no destruida por el pecado original- quedan en el misterio de la justicia

y misericordia de Dios. Pero Lutero, monje agustino, no de casualidad reacciona contra un

66



ambiente donde las cosas no estaban tan claras. No era cuestion de si la Fe o las obras o
ambas, sino de que la Gracia es causa de las buenas obras meritorias, sea gracia actual,
habitual o extra-ordinaria.

Todo lo que pasd después es historia conocida, pero creo que es mundo 2, como diria
Popper, esto es, cdmo reacciona la psicologia de Lutero y como Ledn X manejé la
situacion. Pero a nivel de mundo 3, NO habia motivo para la separacion. Si las cosas se
hubieran manejado mejor, de ambos lados, Lutero hubiera sido un miembro mas del
humanismo catélico, como lo fue Erasmo. Por lo demas, tanto la lectura de las Sagradas
Escrituras por parte del laicado, la importancia dada a la vida de los laicos y la
laboriosidad tipica de los pueblos protestantes son en si mismos ideales catélicos, como lo
afirman el Vaticano Il y Juan Pablo I17°, Enfatizar esto no es “robarles las ideas” a nuestros
hermanos separados sino reconocerles el mérito de habernos hecho acordar a los catolicos
de un patrimonio nuestro y por ende de ellos. La clave hoy es volver a 1516, un afio antes
de la tragedia. La historia no se puede cambiar y siempre hay en ella una ensefianza de
Dios. No puedo yo decodificar esas ensefianzas con certeza, pero conjeturo que manejado
correctamente el tema de la Gracia, la division actual entre catolicos y protestantes no tiene
sentido. A su vez, el semipelagianismo sigue siendo un peligro permanente en la praxis de
ciertas espiritualidades que se dan dentro de la Iglesia. El ser humano, finito, no puede
hacer ni un milésimo por alcanzar lo infinito si no estd movido por la Gracia de Dios. Por
supuesto, el libre albedrio (que NO es la capacidad de elegir entre bien y mal, sino entre
diversos bienes) aparece dramaticamente en el misterio de la iniquidad: en la paraddjica
capacidad, ahora si solamente humana, de decir que no. El misterio de la relacion entre la
libertad y la Gracia no se puede resolver nunca totalmente PERO el semipelagianismo no es
la solucion, ni la negacion del libre albedrio tampoco. Volver a 1516 es volver al auténtico
San Agustin en didlogo con el auténtico Santo Tomas.

0 Sobre el famoso libro de Weber, La ética protestante y el espiritu del capitalismo, México DF, FCE, 2003,
véanse los capitulos quinto y séptimo.

67



5.  Laescoléastica espafiola

5.1. Ejes centrales de sus aportes

5.1.1. Limitacion del poder

Entramos ahora a uno de los momentos culminantes de la modernidad catdlica, pero
con un regreso, esta vez, del aristotelismo cristiano medieval de manos de Santo Tomas de
Aquino, donde las tres ideas que este ultimo habia desarrollado tan exactamente —la
distincion entre el poder eclesial y civil, la ley natural, la ciencia— son ahora puestas en el
contexto historico de los problemas politicos, juridicos y econémicos del s. XVI.

Los escolasticos espafioles —Suarez, Vitoria, Mariana— se enfrentaron con dos nuevas
circunstancias histéricas. Por un lado las monarquias absolutas, que rompian con el
delicado equilibrio de poderes del Sacro Imperio y tomaban lo peor del clericalismo al
pretender justificar su poder en un supuesto mandato divino. Por el otro lado, la
colonizacion espafiola de las llamadas indias.

Frente a lo primero, afirmaron una teoria esencialmente democratica de la traslacion
del poder, de Dios al pueblo y del pueblo al gobernante, con la implicacion de que éste se
quedaba sin legitimidad cuando por la tirania quebraba con el bien comdn. El ya citado
Cardenal Bellarmino afirmaria lo mismo un tiempo después.

Frente a lo segundo, la revolucion para la época fue ain mayor. Siguiendo a Santo
Tomas, en tanto al poder secular como causa eficiente principal de su actividad, “se
atrevieron” a decir claramente que un reino no cristiano puede ser legitimo en tanto respete
el bien comun. Vitoria, especialmente, fue claro en esto con respecto a los reinos
precolombinos, afirmando con ello algo esencial: la des-clericalizacion’ en tanto a la
legitimidad del poder. O sea, quebraba con una larga tradicién de la legitimidad pontificia
como condicion necesaria para la legitimidad del poder secular, con lo cual saca a relucir
una de las ya resefiadas semillas mas importantes del Judeo-Cristianismo: la sana laicidad
del poder temporal, que con ese término fuera afirmada por primera vez por Pio X172, y
que es esencial para una distincién Iglesia —poder civil que NO pase por el Huminismo,

como veremos después.

"L \Véase Fazio, M.: Francisco de Vitoria, Cristianismo y modernidad, op. cit.
72 \/éase el capitulo sexto.

68



En ambos casos —frente a las monarquias absolutas y frente a la colonizacion
espafnola— afirman los derechos del subdito frente al poder, conforme a la ley natural, cosa
que sera luego esencial para la emergencia historica de los derechos individuales frente al
poder de los posteriores estados. En el caso de la libertad religiosa, es clasico ya el caso de
Fr. Bartolomé de las Casas, dominico, defendiendo el derecho a la libertad de conciencia de
los precolombinos.

Esto con respecto a la limitacion del poder y los derechos personales.

5.1.2. Economia

Con respecto al tema econdémico, hace tiempo ya que se han descubierto los
fundamentos escolasticos de la economia de mercado’®, y especialmente de la Escuela
Austriaca de Economia. Los partidarios de esta ultima se debaten a veces en relacién a
cuénto, verdaderamente, fue asi. Obviamente nadie dice que algin escolastico del s. XVI
fue lo mismo que Mises en el s. XX, como Mises quedard muy atrasado ante algun futuro
economista del s. XXV. La cuestion es verlos no solo evolutivamente, sino también en
tanto al eje central de un programa de investigacion.

En cuando a lo primero, lo que fundamentalmente los caracteriza es que son te6logos
morales que tienen la sagacidad de aplicar criterios morales universales a las circunstancias
propias de su época, donde ya comenzaban a darse los fendmenos de evolucion de la
cooperacién social (mercado) bajo cierta acumulacion de capital. Ante esa circunstancia,
ellos podrian haber tenido las clasicas sospechas condenatorias que la mayor parte de los
Santos Padres tuvieron frente a fendmenos de mercado, tales como propiedad, ganancia,
interés, precio, bajo condiciones de economia estatica SIN un estructura temporal de la
produccion (ahorro y formacién de capital). Pero no: los autores citados muestran cémo
comenzaron a darse cuenta de la naturaleza de ciertos fenémenos de mercado,

especialmente porque eran tedlogos morales que sabian, conforme a Santo Tomas, que el

3 Los autores clasicos al respecto son San Bernardino de Siena, San Antonino de Florencia, Cayetano,
Vitoria, De Soto, Bafiez, Tomas de Mercado, De Azpilcueta, De Medina, Sarabia de la Calle, De Molina, De
Mariana, Suérez, Lessio, Lugo, etc. Sus investigadores contemporaneos clasicos son Schumpeter, Grice-
Hutchison, Hayek, De Roover, Kauder, Rothbard, Novak, Liggio, Chafuen, Termes. La supina ignorancia de
todo esto, por parte de pontifices, te6logos, sacerdotes, para el tema de la economia de mercado v la tradicién
catolica, es vergonzosa. Véase al respecto el clasico libro de Alejandro Chafuen, Raices cristianas de la
economia de mercado (1986); El Buey Mudo, Madrid, 2009 (primera edicién en Ignatius Press 1986, segunda
edicion en Rialp, 1991).

69



deber es un analogado del ser y, por ende, para saber del deber ser del mercado hay que
conocer su ser. Otra vez, un clasico ejemplo de una semilla dejada por la “forma mentis” de
Santo Tomas, que luego produce resultados fuera de su propia época.

En cuanto a lo segundo, advertir la naturaleza de los fendbmenos de mercado fue
comenzar un programa de investigacién que, como dice muy bien Hayek, estuvo casi
inexistente en la filosofia antigua: los 6rdenes espontaneos, las consecuencias no intentadas
de las inter-acciones econdmicas. Esto es un gran mérito, porque habitualmente un filésofo
moral va al objeto, fin y circunstancia de la accion, siendo el fin la intencién Gltima, como
por ejemplo, ¢para qué compraste ese chocolate? Pero el asunto es que esa accion tiene una
consecuencia NO intentada, que es dar valor a los factores de produccion que producen el
chocolate, y, si el intercambio fue en si mismo justo —objeto y circunstancias— la
consecuencia no intentada también lo sera. Este programa de investigacion fue seguido
luego por los iluministas escoceses —Smith, Hume, Ferguson—, los fisidcratas, los clasicos y
especialmente por los austriacos a partir de Menger, y, ademas, por otros autores, no
precisamente menores, que son ya directamente proto-austriacos (como Turgot, Galiani,
Cantillon, Say, Bastiat, De Molinari, etc.”).

Pero los escolasticos tienen el mérito de haber sido los primeros. Esta idea, ademas —
las consecuencias no intentadas— serd lo que dara la autonomia relativa, especifica, de las
ciencias sociales respecto a la ética: relativa porque toda accion humana puede ser juzgada
moralmente; especifica porque el corpus central de investigacion de la economia como
ciencia tiene que ver con esas consecuencias no intentadas y no con el fin Gltimo de la

accion.

5.1.3. Ciencia

Con respecto al desarrollo de la ciencia, la Segunda Escoléstica es menos fructifera
que el neoplatonismo cristiano de los s. XVI y XVII, pero hay que advertir que también se
ha desarrollado un programa de investigacion sobre los fundamentos escolésticos de la

ciencia, basado més bien en una version mas empirica de la ciencia. El autor principal de

" Ver al respecto lorio, J. U.: Dos Protoaustriacos a Menger: Uma Breve Histdria das origens da Escola
Austriaca de Economia, 2a Edigdo, Mises Brasil, Sdo Paulo, 2017

70



este programa de investigacion es P. Duhem, seguido de cerca en esto por S. Jaki™, que
obviamente despierta mas simpatias entre los tomistas més aristotélicos. La ciencia actual
se habria originado principalmente en J. Filopon, s. IV d.c., con su teoria del “impulso”;
seguido por Roger Bacon y A. Grosseteste en Oxford, ambos franciscanos del s. XIlII, y
seguidos por Nicolas de Oresme, s. XIV, quien habria desarrollado las primeras nociones
de inercia que llegaron a Galileo. Obviamente no seria prudente contraponer esta linea con
los neoplatonicos. A principios del s. XVII, s6lo quedaban ya “jirones”, al decir de Kuhn,
del sistema Ptolemaico, aln defendido por los ya aludidos fisicos aristotélicos enemigos de
Galileo. Y, entre las criticas que habian dejado al sistema ptolemaico cortado en trozos, esta
aludida corriente escolastica habia tenido mucho que ver: “Los siglos durante los cuales
impero la escolastica son aquellos en que la tradicion de la ciencia y la filosofia antiguas
fue simultdneamente reconstruida, asimilada y puesta a prueba. A medida que iban siendo
descubiertos sus puntos débiles, éstos se convertian de inmediato en focos de primeras
investigaciones operativas en el mundo moderno. Todas las nuevas teorias cientificas de
los siglos XVI y XVII tienen su origen en los jirones del pensamiento de Aristoteles
desgarrados por la critica escoléstica. La mayor parte de estas teorias contiene asimismo
conceptos clave creados por la ciencia escolastica. Mas importante aun que tales conceptos
es la posicion de espiritu que los cientificos modernos han heredado de sus predecesores
medievales: una fe ilimitada en el poder de la razén humana para resolver los problemas de
la naturaleza. Tal como ha remarcado Whitehead, ‘la fe en las posibilidades de la ciencia,
engendrada con anterioridad al desarrollo de la teoria cientifica moderna, es un derivado

inconsciente de la teologia medieval’”®.

5.2. Anadlisis retrospectivo

5.2.1. Por qué no prevalecieron

A nivel politico, la pregunta clasica es: ;como es que la escolastica espafiola fue
plenamente una modernidad catolica y, sin embargo, no parece haber tenido influencia
tanto en la praxis como en la teoria del Catolicismo posterior ni de las regiones

influenciadas por la Corona espariola?

S Véase op.cit. y Uneasy Genius: The Life and Work of Pierre Duhem, Martinus Nijhoff Publishers, 1987.
76 En su La revolucion copernicana, Orbis, Madrid, 1985.

71



No tengo una respuesta taxativa. La historia de las ideas y de las instituciones esta
llena de casualidades, de accidentes, de males, de olvidos, etc. Podriamos conformarnos
con ello y punto. Pero no. Hagamos algunas hipétesis, por lo demas nada originales.

Las monarquias absolutas europeas, ya catolicas, ya protestantes, eran un producto
histérico ya consumado por la separacién de catdlicos y protestantes y por la crisis del
Sacro Imperio. Los escolasticos escriben ya en caracter de opositores a esas monarquias
absolutas ya imperantes. Es como si hubieran querido llevar la historia para atrds —hacia
una evolucion liberal clasica del Sacro Imperio- 0 como si estuvieran haciendo control de
dafios —como por ejemplo Vitoria con la colonizacion espafiola—. O sea, cuando escriben, la
historia ya les habia pasado por encima.

Pero luego, ademas, todo se mezcla. La historia de Europa a partir del s. XVI no es la
historia de la modernidad cat6lica. En realidad esta ultima sigue siendo una idea, un ideal
regulativo, mas que una evolucion histdrica lineal. Adelantandonos un poco, citemos una
vez mas a Leocata: “... Puede decirse asi que el humanismo moderno es un ideal que
nuestra cultura no ha todavia alcanzado debido a la pseudoasimilacion iluminista”’’.

O sea, todo se mezclo. Las instituciones evolutivas de Inglaterra y los EE.UU. —el
common law, la division de poderes como Hayek la explica, el constitucionalismo— eran
plenamente compatibles con la modernidad catdlica pero los estados pontificios y los
monarcas catolicos vieron en ello sélo el resultado del anglicanismo y el protestantismo —
por lo demas, la laboriosidad era un elemento intrinseco al mercado que habian sabido ver
los escolasticos—. Pero Europa sigui6é su derrotero por un Antiguo Régimen, o sea, un
clericalismo rancio y autoritario que tiene en el lluminismo de la Revolucién Francesa su
propia reaccion. EI lluminismo, como veremos, fue, al decir de Hayek, un abuso de la
razon, que sigue a un abuso de la religion convertida en sumo clericalismo, intolerancia,
fanatismo y supersticion. A ello siguen los imperios napole6nicos que ponen en jaque a los
Estados Pontificios y en las muy enojadas enciclicas Mirari vos, de Gregorio XVI, y
Quanta cura, de Pio IX, los escolasticos brillan obviamente por su ausencia. En Ledn XI1I

la teoria de la traslacion del poder aparece casi condenada’® —sin nombrar a nadie— excepto

" Leocata, F.: Del lluminismo a nuestros dias; op. cit., cap. 11.
78 VVéase el capitulo sexto.

72



que hagamos esfuerzos hermenéuticos para entenderlo de otro modo’. El primer y Gnico
Pontifice que nombra a los escolasticos a favor —y precisamente por dicha teoria del poder—
fue el hoy olvidado Pio XII en un mas olvidado discurso®. Y hasta hoy los escolasticos,

sobre todo en economia, siguen sin aparecer en el horizonte de la formacion sacerdotal.

5.2.2. ¢Influencias posteriores?

Por lo demas, esta el problema de los autores liberales de los siglos XVII, XVIIl y
XIX. Nuevamente, esta todo muy mezclado. Se podria decir que en varios de ellos hay
claras reminicensias de la ley natural de la segunda escolastica. No nos referimos a Grocio
y Pufendorf, sino a la extendida hipétesis, por lo demas dificil, de que Juan de Mariana
influye directamente en Hooker y este en J. Locke (nada mas ni nada menos). Autores
ingleses como Burke y Lord Acton tienen obviamente esa influencia, y también los
“doctrinarios” franceses, como Constant, Royer Collard, Guizot, asi también como los
fisiocratas, Bastiat y Montesquieu. Pero la negacidn de la metafisica por parte de Hume y
Kant (aunque luego veremos como cada uno modera esto por el lado de la ética) es esencial
a un iluminismo donde la idea de ley natural queda como una curiosidad histérica hasta
hoy, y donde las justificaciones de los derechos individuales se mezclan inexorablemente
con posturas inmanentistas donde el Cristianismo aparece casi como el enemigo. El Gnico
momento de claro renacer escolastico es con los liberales catolicos del s. XIX —Rosmini,
Ozanam, Lacordaire, Montalembert y los mas profundos Rosmini y Lord Acton— cuyo
importante papel en todo esto veremos posteriormente.

5.2.3. El problema filosofico

A nivel filosofico, hay que ver hasta qué punto la escolastica del s. XVI mantuvo lo
mejor del pensamiento de Santo Tomas. Nadie niega los méritos del monumental
comentario a la Suma del Cardenal de Vio, pero hay que ver si en un punto esencial, como
es el tema del ser en Santo Tomas, no abrié un flanco débil a las criticas posteriores a Santo
Tomas por parte de los heideggerianos mas agudos, que vieron un olvido del ser en la

nociéon de ‘“‘concepto” de ser, tan aludido en el famoso tercer grado de abstraccion,

8 Hoffner, J., Manual de Doctrina Social Cristiana, Madrid, Rialp, 1974.
80 v/éase el capitulo sexto.

73



olvidando que el ser en Santo Tomas no es un concepto sino la afirmacion del acto de ser®,
que depende a su vez del contexto creacionista de Santo Tomas (porque en Santo Tomas,
ser es ser creado). Esto favorecio interpretaciones méas avicenianas de Santo Tomas, donde
el ser es un accidente de la esencia, juntandose esto con la famosa distincion de razén entre
esencia y existencia que interpreta Suarez como distincion entre un ser posible, contingente,
y un ser real, contingente, a diferencia del ser necesario. Todo esto arrastraba una de las
primeras interpretaciones de Santo Tomas, la de Egidio Romano, que tan poco favor hizo al
Aquinate, donde esencia y existencia eran tratadas casi como dos entidades diferentes (ante
lo cual reaccionan todos los que critican la distincion real entre esencia y esse).

Por lo demas, abstrusas distinciones de las “especies” inteligibles, como especie
sensible expresa, impresa, etc., son obra de Juan de Santo Toméas —que Maritain ayuda a
difundir®?— y no de Santo Tomas, pero complicaron mas la ya dificil relacion entre la idea y
la realidad. Todo esto es muy delicado porque puede poner en peligro a toda la metafisica
de Santo Tomas estando en juego, nada mas ni nada menos, que su sintesis razén-fe. Las
interpretaciones de Santo Tomas, por lo demas, comienzan a ser mas manualisticas,
quitandole el juego de lenguaje de las sumas y amenazando su interpretacion como un
racionalismo potencial que alimento las criticas de Kant, del positivismo, de Heidegger y
de todo el pensamiento post-moderno. Lo que quiero decir con esto es que tal vez los

escolasticos del s. XVI fueron mejores politicos y economistas que teélogos y filosofos.

5.3. Criticas injustas

Pero injustas han sido, sin embargo, las criticas a los escolasticos por parte de
catélicos del s. XX simpatizantes del franquismo y el movimiento La Accién Francesa, que
tanto influye en el caso Lefebvre. En primer lugar consideran condenada la teoria de la
traslacion del poder. A ello respondemos no sélo que los parrafos de Ledn XIII al respecto
no son totalmente claros, y que, ademas, no sélo Pio XII dijo exactamente lo contrario, sino
que es un tema opinable que no puede tener resolucion en el Magisterio Ordinario
Definitivo. Pero ademas, la idea de limitacion del poder estd méas bien asociada al limite

institucional anglosajon —el common law, la division inglesa y norteamericana de poderes,

81 Al respecto, Fabro, C.: Participation et causalité, Louvain, 1961, y Ferro, L.S.: La sabiduria filosofica
siguiendo las huellas de Santo Tomas, Primera Parte, UNSTA, Tucuman, 2004.

82 En su famoso El orden de los conceptos, Club de Lectores, Buenos Aires, 1976.

74



el control de constitucionalidad— méas que a la teoria del origen del poder, que en su
momento quiso poner un limite a los monarcas absolutos pero sin un parametro
institucional. O sea que si hay algo que criticar a los escolasticos es mas bien que no vieron
el tema institucional —critica que seria injusta, porque seria como decir que Copérnico no
vio a Kepler— mas que una totalmente opinable (aunque importante histéricamente) teoria
del origen del poder.

Otra critica injusta es el tema de los “derechos subjetivos”. Para ellos los escolasticos
son el origen del liberalismo —en eso tienen razén—y por ende de la perdicion: el sujeto de
derechos frente al poder. No advierten que, como hemos visto, es un error conceptual
contraponer la ley natural objetiva de Santo Tomas a los derechos subjetivos de los
escolasticos, porgue la idea de derechos de los subditos esta totalmente implicada en los
deberes que los gobernantes tienen ante ellos, que son ante todo una obligacién de justicia.
Pero ademas hacen esta critica desde una vision histrica extemporanea: no vaya a ser que
a algun catolico se le ocurriera criticar a sus queridos Franco y Mussolini —y algunos
llegaron mas alla— en nombre de Santo Tomas de Aquino: por eso su odio total a Jacques

Maritain.

6.  Conclusion

La modernidad catolica, como idea, alli quedd, como coherente hija del Judeo-
Cristianismo; como ideal historico concreto, no prosper6. Como idea, ha sobrevivido y
sigue insistiendo: el Concilio Vaticano Il ha afirmado la sana laicidad, la limitacion del
poder, los derechos personales, la importancia del laicado y la lectura de las Escrituras por
parte de todos los fieles. Pero en la historia concreta todo se mezcl6 con la separacion entre
protestantes y catdlicos y con la emergencia histérica del Iluminismo como ideal cultural.
Por eso la modernidad cat6lica sigue siendo un ideal casi incumplido. Mientras sea asi, el

mismo Occidente esta en peligro.

75



CAPITULO 4:
EL DRAMA DEL DIVORCIO ENTRE LA RAZON Y LA FE, LA EMERGENCIA
DEL ILUMINISMO Y EL ENCAPSULAMIENTO DE LA IDEA DE LEY
NATURAL

1. Lacaida de la metafisica racional

1.1. Introduccion

Ya no solo después de Kant y el positivismo, sino en los tiempos actuales donde
“metafisica” ha sido otra palabra robada por la new age, hablar de una “metafisica racional”
puede ser algo muy extrafio. Por ende aclaremos el contexto.

Aristételes hablo de filosofia primera para referirse a la primera de las tres ciencias
especulativas (luego seguian la matematica y la fisica en sus términos, obviamente). Fue
luego cuando Andrénico de Rodas, s. | a.C., ordeno sus obras en fisicas y “meta” fisicas,
esto es, las “mas alla o después de” la fisica.

“El” tema tratado por Aristoteles en su filosofia primera es el ente en tanto ente, esto
es, aquello que corresponde a cada ente sélo por ser ente. Las conocidas nociones
aristotélicas de sustancia, accidente, acto, potencia, las cuatro causas, etc., aplicables a todo
ente, ya material o no, constituyen su famosa metafisica.

Los tedlogos cristianos posteriores, como algo ya vimos, no utilizaron la metafisica
de Aristételes, sino la neoplatonica, en temas ontologicos y de antropologia filosofica. Eran
los arabes quienes manejaban mejor a Aristdteles en esos temas, como los ya nombrados
Avicena y Averroes. Los cristianos conocian bien la Logica y la Fisica de Aristdteles pero
no su metafisica. Fue recién con el aristotelismo cristiano medieval, con San Alberto y
Santo Tomas de Aquino, donde NO sin severas resistencias, en el s. XIII, Aristételes fue re-
interpretado en temas metafisicos para el didlogo entre la razon y la Fe. La interpretacion de
Sto. Tomas no solo interpretaba toda la metafisica de Aristételes desde la nocién de
Creacion, cosa que Aristoteles no imaginaba en absoluto, sino que ademas la sintetizaba
con los Padres de la Iglesia, San Agustin, los demas tedlogos neoplatdnicos y también con
la escolastica judia, Avicebron y Maimonides, y con la arabe, Avicena y Averroes.

Por lo tanto, la metafisica en Santo Tomas era para €l la metafisica de Aristoteles

pasada por su voluminosa interpretacion (comentd su metafisica punto por punto), cosa que

76



necesitaba para la sistematizacion de su Teologia. Asi, temas tales como los atributos de
Dios y su posibilidad de demostracion a partir de sus efectos, y una antropologia que hoy
Ilamariamos filoséfica, donde la inteligencia y el libre albedrio eran irreductibles a lo
solamente corpdreo, eran necesarios para su Teologia, o, como ¢l la llamaba, la “sacra
doctrina” en su integridad.

Por lo tanto, las famosas “ideas de la razon pura”, Dios, alma, libertad, aparecian
en Santo Tomas pero en otro contexto: en un contexto teoldgico donde la presencia de las
metafisicas neoplatonicas y aristotélicas eran necesarias como apologéticas de la Fe
contra las acusaciones de irracionalidad. No aparecian como “filosofia”.

Ya en el s. XVII, con todas las transformaciones culturales que hemos visto, fue
necesario elaborar una filosofia que pudiera defender nuevamente a la Fe Catdlica de un
fideismo que la alejaba de la razon. Esa fue como vimos la filosofia de Descartes. Pero alli,
por primera vez, aparece una filosofia como la entendemos hoy, como auténoma de la
Teologia, aunque esa vision sea hermenéuticamente imposible y aunque NO fue esa la
intencion de Descartes.

En ese sentido, en Descartes también aparecen sus “meditaciones metafisicas” donde
“metafisica” ya no es el comentario a la metafisica de Aristételes, sino una apologética
racional de la posibilidad de demostrar racionalmente la existencia de Dios, el alma
inmortal y la libertad, y eso contra varios frentes: los remanentes aristotelismos no tomistas,
no catoélicos, renuentes a esas demostraciones; la necesidad de la escoléstica catdlica del s.
XVI de elaborar nuevamente esos temas en relacion a un protestantismo que también
“protestaba” contra los abusos de la razon, y la necesidad de re-elaborar esos temas frente a
la caida del paradigma aristotélico-ptolemaico que arrastra consigo a los intentos cristianos
de rescate de Aristoteles.

Por lo tanto, a partir del s. XVII, la metafisica es fundamentalmente el intento
apologético de demostrar la existencia de Dios, el alma y la libertad, que se inicia en
Descartes y tiene su mejor sistema en Leibniz, cuyo discipulo Wolff es el profesor de Kant,
quien elabora sus famosas criticas a las tres ideas de la razén pura como imposibles de
demostrar. Kant, sin embargo, es atn demasiado escolastico®, porque su ética reincorpora

la metafisica como postulados de la razén practica, pero con el positivismo ello acaba

83 Al respecto véase la obra de F. Leocata: La vertiente bifurcada, Educa, Buenos Aires, 2013.

77



también, y el neopositivismo del s. XX hara su proclama de “destruccion de la metafisica”
por no pasar la prueba de la l6gica matematica. Con todo ello, a partir del s. XVIII en
adelante, la “metafisica racional” parece haber sido totalmente eliminada y en el mejor de
los casos pasada a la sola Fe, SIN dialogo con la razon. A eso agreguemos que Heidegger,
por un lado el extremo opuesto del positivismo, considera que esa logica que los
positivistas alaban es el total olvido del ser. Con lo cual el ultimo Heidegger quiere rescatar
el ser pero SIN légica y por ende para él la metafisica es también sélo una onto-teo-logia,
un olvido del ser colocado casi impiadosamente en el nucleo de Dios. De ello han surgido
dos interpretaciones de Heidegger, una religiosa, mistica, unida a la teologia negativa,
renana, donde se quiere rescatar a lo sagrado que habia sido tapado por la logica, y otra
post-moderna, totalmente escéptica, donde la metafisica es eliminada como uno de los
“pequenos relatos”. Entre el neopositivismo por un lado y la segunda interpretacion
heideggeriana por el otro (la post-moderna) no hay quedado nada actualmente de la
metafisica como puente entre la razén y la fe. Ahora bien, esa sintesis entre razon y fe es
precisamente lo que sostenia la imagen del ser humano como creado a imagen y semejanza
de Dios de donde deriva la ley natural y los derechos individuales fundamentales, lo cual es
el ndcleo de la modernidad catolica. Por ende, sin metafisica racional, la modernidad
catélica no tiene posibilidad de defensa. Por ende debemos intentar lo casi imposible: el
rescate de la metafisica racional. Desde luego no inventaremos nada nuevo, los neo-
agustinistas y los neo-tomistas (con sus diversas corrientes) ya lo han hecho de algin modo

“pero”, como veremos, con una postura cultural que los ha dejado en una profunda soledad.

1.2. El debate Descartes-Hume-Kant

Una de nuestras principales tesis es que la negacion que hace Kant de la metafisica
racional depende esencialmente del debate que como consecuencia no intentada se inicia
con la filosofia de Descartes. Por ende Kant tiene razon en los términos que ese debate fue
planteado. Pero si re-planteamos el problema, podemos pasar “por arriba” de la critica

kantiana. Eso lo veremos luego.

78



1.2.1. El conocimiento de las “esencias”

Descartes, luego de su duda metddica sobre la existencia del “mundo externo”, quiere
probar su existencia, para los escépticos. Para ello, una vez que demuestra la existencia de
Dios, afirma que ese Dios, infinitamente bondadoso, no puede permitir que nos engafiemos
respecto a la existencia de las ideas “claras y distintas”. Pero estas ultimas son las
geométricas. Luego en el mundo externo, las esencias de las “cosas en si mismas” sSON
matematicas y por ello pueden ser enteramente conocidas por la nueva Fisica-matematica.

Pero luego Hume tira abajo la demostracion cartesiana de la existencia de Dios y, por
ende, el mundo externo queda sin demostracion.

Kant le reconoce a Hume haberlo despertado del “sueiio dogmatico” en el cual estaria
encerrada la escolastica racionalista Descartes-Leibniz-Wolff, pero no se conforma con el
escepticismo tedrico (no préctico) de Hume. Admite que existe un mundo externo pero no
podemos conocer sus esencias como Descartes lo pretendia. La Fisica-matematica es el
fruto de categorias a priori del entendimiento aplicadas a la intuicion de lo sensible. Por ello
la “cosa en si” no se conoce, y desde entonces el mundo de las “esencias” es incognoscible.

Todos los anti-kantianos en este punto (Brentano, Hussserl, neotomistas) tendrian
que reconocer que el planteo de Kant es una perfecta conclusion a partir del problema
cartesiano sujeto-objeto. Es ESE planteo el que hay que cambiar si quisiéramos resolver el

problema.

1.2.2. Lademostracion de la “existencia” de Dios

Como hemos recordado, el argumento ontoldgico, re-elaborado, es esencial en
Descartes (y también en Leibniz) para demostrar la “existencia” de Dios.

No es este el momento para analizar la validez del argumento ontoldgico en San
Anselmo. Creemos que se lo puede ubicar perfectamente en una linea agustinista, en la via
de la participacion. Por lo demas, como esta escrito por San Anselmo en el s. XI, esta en la
linea de una inobjetable teologia apologética, dentro del juego de lenguaje de su época.

Como Descartes lo interpreta, se trata de la “idea de Dios en mi”, que como idea es
finita, que conduce —via contingencia- a la idea de que s6lo Dios infinito pudo haber puesto
en mi la idea de un Dios infinito, o sea, un Dios cuya esencia implique necesariamente la

existencia. Luego Dios existe.

79



Como Kant lo lee, ello implica que a la idea de Dios se le agrega la existencia, cosa
que para Kant es imposible porque la existencia de algo solo puede ser afiadida por la
experiencia sensible, cosa que en el caso de Dios es imposible.

Y, si se pretende demostrar que Dios existe a partir de la contingencia del mundo, esa
demostracion tiene implicito el argumento ontoldgico y por ende hay alli una peticion de
principio.

Asi plantadas las cosas, Kant tiene razon.

1.2.3. La “inmortalidad del alma”

Y finalmente lo mismo sucede con respecto a la inmortalidad del alma. Descartes
tiene razon en encontrar en la interioridad humana algo no reducible a lo material, pero su
modo de plantearlo, dualista —cosa comprensible como reaccion contra un aristotelismo no
cristiano— produce otro malentendido. La inmortalidad del alma, asi planteada, como una
sustancia espiritual no dependiente del cuerpo, pre-supone que la misma “categoria” de
sustancia —que no corresponderia en Kant a un modo de ser real— esta unida al atributo de
unidad espiritual. O sea que —de vuelta- a la idea de la razon pura llamada “alma espiritual”
se le atribuye una existencia que, sin embargo, sélo puede ser predicada luego de una
experiencia sensible que, en este caso, es imposible. Nuevamente, asi planteadas las cosas,
Kant tiene razon.

Y ello conduce a una de las mas profundas separaciones entre razon y fe: porque
entonces, esas tres ideas de la razon pura no son rechazadas por Kant como un sin sentido,
sino ubicadas en el lugar de la sola Fe. O sea, no sélo propiamente los misterios de la Fe —
Trinidad, Encarnacion, etc.— son una cuestion de Fe, sino también toda la metafisica desde
Descartes hasta Leibniz: Dios, el alma, la libertad. Por el otro lado “la razén” queda
reducida a la Fisica-matematica. Y en el medio de ello (la Fe por un lado, la ciencia por el
otro) ya no hay nada, ningln puente, ninguna relacion especulativa entre razon y fe.
Decimos “especulativa” porque en Kant esos tres temas entran de vuelta por la razon
practica: la ley moral en mi (ética) y el cielo estrellado (ciencia) sobre mi. Por eso Kant
tiene una ética irreductible a lo material y por eso todo el neokantismo posterior en ciencias
sociales plantea el dualismo entre las “ciencias del espiritu” y las naturales, y por eso

autores neokantianos posteriores como Mises o0 Hayek parecen utilitaristas en la superficie

80



de sus planteos pero en el fondo tienen un imperativo categorico oculto en las premisas
morales a las cuales no estan dispuestos a renunciar.

Por eso este divorcio entre razén y fe tiene dos etapas: una moderada, donde la ética
kantiana sigue siendo el nexo de union entre religion y ciencia (la ley moral en mi, la
autonomia moral) y otra, mas extrema, donde hay una interpretaciéon mas empirista de la
filosofia de la ciencia kantiana. Eso sera el positivismo y el neopositivismo, donde la
metafisica ya no es tratada como algo que tiene sentido pero que no esta en dialogo con la
razdn (o sea, ideas de la razén pura cuya existencia empirica no puede ser demostrada) sino
como un sin-sentido total.

Por ahora digamos que no es cuestion de refutar a Kant dadas sus premisas —el debate
Descartes-Hume— sino de re-plantear esas mismas premisas, que es lo que haremos en el

proximo capitulo.

2. El Huminismo del s. XVI1I

Por supuesto, el s. XVIII europeo es muy amplio como para que se lo ubique en una
sola corriente de pensamiento, pero hay una de ellas cuyas consecuencias culturales son
decisivas. Se trata de iluminismo racionalista.

Lo primero que hay que plantear es la fundamental diferencia entre lluminismo y
modernidad. Sciacca ya lo habia hecho cuando destaca las bases catélicas del humanismo y
del renacimiento®, pero la distincion, con toda claridad y en esos términos, esta hecha por
F. Leocata®. Esto es sencillamente esencial: si no se hace esta distincion, imposible es
hablar de los fundamentos cristianos de la libertad.

El mundo post-medieval, como vimos, se debate entre dos tendencias principales.
Una, que estira hacia adelante las tres ideas basicas culturales que son resultado del judeo-
cristianismo. Esto es, una mayor evolucién histérica de la distincion entre Iglesia y poder
civil, una mayor toma de conciencia de los derechos personales (donde se incluye la
reflexion sobre el mercado) y un mayor desarrollo del pensamiento cientifico, siendo las
dos primeras muy bien representadas por la escolastica espafola y la tercera por el

neoplatonismo cristiano de los s. XVIy XVII. ESO es precisamente la modernidad catolica.

84 Sciacca, Historia de la filosofia, op,.cit.
8 En Del Iluminismo a nuestros dias, op. cit.

81



La otra idea basica era el aristotelismo no cristiano, mas empirista, mas anti-metafisico:
ESO es lo que deriva en el iluminismo.

Descartes, Malebranche, Spinoza y Leibniz NO son racionalistas “iluministas”
precisamente porque tienen y hacen metafisica. En todo caso lo que se les puede criticar
son algunos tecnicismos de esas metafisicas que llevaron a las criticas de Kant: su modo de
presentar el argumento ontoldgico, el dualismo antropologico, y el problema del puente
entre sujeto y objeto. Que no fueron, a su vez, errores facilmente evitables, sino una
consecuencia del oscurecimiento momentaneo del auténtico espiritu de la filosofia de Santo
Tomas y una justa reaccion contra los aristotelismos no cristianos del Renacimiento contra
los que se enfrentaba Galileo. Por lo demas, Malebranche y Spinoza son casos aparte.
Spinoza utiliza terminologia cartesiana pero deriva en realidad de una interpretacion no
cristiana de Plotino. Malebranche no tiene otro punto importante més que una singular
interpretacion de la providencia divina para explicar la concordancia entre alma y cuerpo
(su famoso ocasionalismo). Los que tenian una metafisica cristiana eran Descartes y
Leibniz, intentando ambos rescatar la metafisica cristiana medieval. Ya dijimos lo que se
les puede criticar, pero de ningin modo son autores no cristianos. Por lo demas, en general
han quedado como “idealistas” y “racionalistas”, sobre lo cual habria que hacer muchos
matices. Si por idealismo se entiende ciertas ideas a priori, que luego se conectan con la
existencia de un mundo real extra-mental, eso ya estaba en San Agustin. De ningin modo
negaban la existencia de un mundo real en el sentido de que no eran solipsistas, y de ningun
modo tenian el idealismo ontolégico de Spinoza que si deriva en Hegel. Por lo demaés, si
por racionalistas se entiende la importancia dada a la inteligencia humana, dado que habia
que “demostrar” cual era la relacion entre el yo y el cuerpo, eso no tiene nada que ver con
la reduccion de la razon a calculo, que si serd una caracteristica del lluminismo, porque de
ningln modo abandonaban la idea del intelecto como intuicion de primeros principios ya
presente en Santo Tomas. En todo caso, la exageraban.

Por ende: la modernidad catolica no era de ningin modo pre-iluminista y los autores
habitualmente llamados modernos, tampoco. El lluminismo, como dice Leocata, es una
fundamental voluntad de inmanencia. Esto es, una negacion de lo sobrenatural, de las
religiones reveladas, de la metafisica, sobre la base de una esperanza focalizada en el

progreso cientifico de este mundo y una idea del progreso humano como final de la historia.

82



El Cristianismo quedaba, con ello, enérgicamente combatido o, en el mejor de los casos,
visto como una antigua etapa de la humanidad que iba a perecer por si misma.

Pero esa voluntad de inmanencia es entendible como reaccion por un lado, y como
continuidad por el otro. Continuidad, porque contintan con un aristotelismo no cristiano,
enfatizando su empirismo y relegando su famosa filosofia primera; reaccion, porque la
vision de lo religioso que tenian un Voltaire, un Hume, un Kant, fue una reaccion contra la
“religion” de catdlicos y protestantes masacrandose y asesinandose mutuamente en nombre
de la Revelacion, de Dios, del amor. Para ellos lo religioso era supersticion, fanatismo e
intolerancia, y a juzgar por el comportamiento de la mayor parte de los cristianos de su
época, no les faltaba razon, aunque les faltaba distinguir el trigo de la cizafia.

Por supuesto, el resultado méas coherente y a la vez méas dramatico de todo esto fue la
destruccion de la metafisica que era esencial para el didlogo entre razon y fe, para una fe
razonable, para una apertura a la trascendencia que nada tuviera que ver con una fe ciega y
maégica. Hume, para ello, fue un autor principal, pero no lo estamos atacando por ello, sino
presentando como un esencial eslabén de una historia con pleno sentido. Por un lado, es el
gran autor del orden social espontaneo, a la altura de Adam Smith y Adam Ferguson, que
deriva luego en un liberalismo no racionalista, no constructivista, critico de las teorias del
contrato social, como el liberalismo tradicionalista de Hayek, que nada tiene que ver con el
[luminismo en un sentido politico. Por el otro, Hume es la gran contestacion a los talones
de Aquiles de la filosofia cartesiana, y no se lo debe culpar a él de esas debilidades, que ya
vimos. El resultado es el escepticismo sobre una metafisica mal planteada —que, cuidado, ya
estaba presente en algunos aspectos de la segunda escolastica- y un obvio entusiasmo sobre
una ciencia entendida como lo empirico, siguiendo a Bacon. Este ultimo, a su vez,
implicaba el nunca acabado entusiasmo por eliminar el problema hermenéutico: ya no
debemos leer los libros de Aristoteles, segin Bacon, sino “mirar el gran libro de la
naturaleza”. La sola observacion de los datos fisicos (cosa imposible pero siempre
renovada) serd lo que rodea a esta famosa y lapidaria frase de Hume: “... Cuando
persuadidos de estos principios recorremos las bibliotecas, jqué estragos deberiamos
hacer! Tomemos en nuestra mano, por ejemplo, un volumen cualquiera de teologia 0 me
metafisica escoléstica y preguntémonos: ¢contiene algin razonamiento abstracto acerca

de la cantidad y del numero? ¢No? ¢Contiene algin razonamiento experimental acerca de

83



hechos y cosas existentes? ¢ Tampoco? Pues entonces arrojémoslo a la hoguera, porgque no
puede contener otra cosa que sofismas y engario "%, Tenemos alli perfectamente enunciado
lo que serd el ideal cultural y académico del neopositivismo del s. XX.: por un lado Fisica,
por el otro matematica, y en el medio... nada. Nada que sea coherente, que tenga sentido,
que tenga verdad, que tenga importancia. Y por ende, el didlogo entre razén y fe queda
cortado en un racionalismo cientificista, como sera el ideal de conocimiento de los autores
de la Enciclopedia Francesa (Diderot, D" Alambert).

El caso de Kant es un caso muy especial. Por un lado hemos visto de qué modo es el
gran sistematizador de las criticas a la metafisica leibniziana, de origen cartesiano, que le
llega via Wolff. No estaba equivocado en sus criticas porque no hace mas que explicitar un
callejon sin salida en el cual algunos puntos esenciales de la letra de dichos autores se
habian introducido. Ello cristaliza casi para siempre, no a la metafisica como un sin sentido
(Hume vy el neopositivismo posterior) pero si a la metafisica como algo sin demostracion
racional y, de vuelta, como mera Fe, no como puente entre razon y Fe. Ademas, saluda a la
Revolucion Francesa como el gran acontecimiento de la Historia, dandole un sentido de
“final del camino”, y lo mismo hace con la Fisica de Newton. Su libro “La religion dentro
de los limites de la sola razon” dice con su sdlo titulo hasta qué punto el noble y estoico
filosofo de Kdnigsberg veia a las grandes religiones reveladas como una etapa inferior de la
humanidad que debia ser superada por la idea de una religion natural que afirmara desde la
sola razdn la existencia de Dios y un orden moral objetivo.

Por el otro lado, este dltimo punto —su ética— es lo que lo convierte en un autor
conservador, casi escolastico. Rechaza el utilitarismo, aunque sea el moderado de Hume, y
crea algo filoséficamente novedoso: sin metafisica, fundamenta en su imperativo categérico
a una ética absoluta, que pueda ser el fundamento de los derechos del hombre y del
ciudadano y de la madurez humana necesaria para esta nueva época de progreso, ciencia y
democracia. El cristianismo esta presente en su Critica de la razon practica: presupone los
mandamientos cristianos y cita siempre al final de su gran obra al “heraldo del Evangelio”
y al mandamiento del amor. Pero, presente, no como un mandato heterbnomo, sino como el

resultado de una razén que se ha dictado a si misma los mandatos de la moral. Nos

8 Citado por Ayer en su introduccion a El positivismo ldgico; FCE, 1965. La palabra para “engafio” es
“nonsense”.

84



preguntamos si en esto no hay una leccion para la madurez del cristianismo en si mismo:
(cabe “cumplir”, farisaicamente, con los mandamientos por temor al castigo o por amor un
premio que no sea el mismo Dios? ¢Era el santo temor de Dios la critica de Kant o el

infantil temor al castigo como pueril fundamento de la moral?

2.1.  Lastres ideas pasadas por el lluminismo

Sea como fuere, todo esto explica la importante transformacion que las tres famosas
ideas emergentes del Judeo-cristianismo, como si cada una, siguiendo la famosa frase de
Chesterton, fuera una razon que se ha vuelto loca.

Recordemos una vez mas esas tres ideas: los derechos personales, la distincion entre
la Iglesia y la esfera secular, la ciencia. Pues bien, en el lluminismo, todo ello es concebido
como un enfrentamiento dialéctico con el Judeocristianismo y con lo religioso en general.
Los derechos del hombre y del ciudadano son vistos como una consigna contra el Antiguo
Régimen y un cristianismo que lo legitimaba. La no distincion entre ambas cosas, de un
lado y del otro, fue dramatica. Habria derechos del hombre porque la opresion religiosa ha
terminado; lo religioso debe ser relegado al culto privado y toda influencia, ya no relacion
juridica, con lo temporal, debe ser combatida, como garantia del progreso y de la
civilizacion. Ello rodea entre lineas a la “libertad de cultos” iluminista.

La des-clericalizacion, fruto maduro del Judeocristianismo, y comenzada a explicar
por la Segunda Escolastica, es convertida en separacion hostil entre Iglesia y Estado. Los
nuevos estados racionalistas debian avanzar sobre la Iglesia y despojarla de los privilegios
juridicos que tenia en el Antiguo Régimen, que no eran lo que hoy serian los derechos de
los ciudadanos catolicos en una sociedad libre. Asi, los estados iluministas avanzan sobre
sus legislaciones, sobre sus colegios, sus hospitales, sus conventos, e incluso, por supuesto,
contra la existencia misma de los estados pontificios. EI lluminismo gana historicamente la
batalla, sobre todo en Francia e Italia, pero con un costo ideol6gico que, como veremos
luego, seguimos pagando hasta hoy. La cerril oposicion que muchos catolicos, hasta hoy,
tienen para con ‘el liberalismo” (sin adjetivar) tiene en este momento uno de sus origenes
esenciales.

Y la ciencia, por supuesto, pasa a ser el gran triunfo cultural del lluminismo, el nuevo

piso cultural en el que se hace pie y que despoja de su reinado a la teologia. Aqui se origina

85



la version iluminista de la historia de la ciencia que tenemos hasta hoy. La ciencia habria
tenido su primer origen en los presocraticos griegos pero luego fue detenida por las
metafisicas de Platon y Aristételes. El judeocristianismo no hace méas que cerrar mas aun
las puertas de la ciencia, sumergiendo a la humanidad en las etapas negras del oscurantismo
medieval, hasta que finalmente con el renacimiento nace de vuelta la luz de la razon con
Galileo, precisamente perseguido por ello por la Iglesia. Y la ciencia naciente es una
ciencia basada sélo en lo empirico, que no debe tener ninguna relacion con la filosofia o la
metafisica. La ciencia metddicamente empirica debe ir absorbiendo a la filosofia, y asi los
temas fundamentales de la vida humana, como Dios, el alma, la libertad, deben ser
descartados o tratados desde lo cientifico. Otra vez, el luminismo triunfé: no sélo aun hoy
sobre todo, sino hoy sobre todo, Dios es un tema de la cosmologia cientifica y temas como
conciencia y libertad han sido absorbidos por la neurociencia. Por supuesto, hemos visto
gue NO fue ese el origen y el desarrollo de la ciencia pero culturalmente la ciencia ha sido
absorbida por el cientificismo.

Todo esto es algo esencial. EI motivo principal por el cual suena extrafia la tesis de
este libro es que esta es la version de la historia que ha prevalecido y este es el piso cultural
que aun pisamos, y tal vez cada dia mas. Que el Judeocristianismo sea la causa de la
libertad, de un estado laico y de la ciencia, suena, después del Iluminismo, poco menos que
ridiculo. Curiosamente, como en una dialéctica extrafia, muchos catolicos han identificado
la modernidad filosofica e histérica con el lluminismo y han adoptado una posicion
totalmente pre-moderna y nostalgica de épocas medievales. Tienen a su favor que el
Medioevo no fue la oscuridad afirmada por los luministas, pero si fue un punto de
evolucidon hacia la modernidad catolica. Al ponerse del lado de la vuelta a una Cristiandad
Medieval, no hacen mas que retroalimentar al lluminismo y dejar sin suelo filoséfico al

Concilio Vaticano II.

2.2. Consecuencias culturales adicionales

2.2.1. Modernidad y post-modernidad

Toda la filosofia post-moderna tiene la misma confusion: para ellos, la razon es igual
al iluminismo, al que llaman modernidad. Pero los post-modernos no vuelven a la razon

medieval, excepto en algln arrebato de nostalgia de la mistica renana, sino que abjuran de

86



la razén en si misma. La interpretacion que Vattimo tiene de Heidegger es eso, con lo cual
la hermenéutica, ademas, es despojada de su suelo fenomenologico (precisamente lo
contrario hacen Leocata y Ricoeur) lo cual retroalimenta las actuales manifestaciones
cientificistas.

O sea: la dicotomia modernidad/post-modernidad esta mal planteada. Depende de una

modernidad absorbida por el lHluminismo.

2.2.2. Uniodn de verdad y objetividad

Como vimos, la “cosa en si” queda incognoscible en Kant. Pero la cosa en si no es lo
creado, como en Santo Tomas, en lo cual la persona esta inmersa. La cosa en si era la
esencia matematica de un universo matematico, perfectamente cognoscible, entonces, por
la Fisica-matematica. ESA cosa en si es la objetada por Kant, porque el sujeto re-configura
el mundo fisico segun sus categorias universales a priori.

Pero entones la pobre cosa en si queda suelta, como buscandose a si misma
nuevamente. Se encuentra de modos diversos. Se encuentra en Hegel, como despliegue del
Espiritu Absoluto. Pero se encuentra también en la version positivista de la ciencia en el s.
XIX, donde se convierte en el “objeto” como “lo objetivo”, que ha logrado independizarse
por fin de lo humano. Esa separacion, entre humanidades y ciencia, que aun predomina en
programas de estudio y hasta en test vocacionales, fue dramaética. La ciencia fue por fin lo
que no tenia que ver con nuestras bonitas pero engafiosas subjetividades humanas. Asi la
verdad se identifica con la objetividad, e invade todo: las ciencias naturales serian objetivas
(gracias a Dios, dijo Dios: haganse Popper, Kuhn, Lakatos y Feyerabend, pero casi nadie se
enterd), las ciencias sociales, deben ser objetivas y para eso deben tener ndmeros y
estadisticas, la informacion debe ser objetiva, los medios deben ser objetivos... Y si luego
un Gadamer nos hace tomar conciencia de nuestros horizontes humanos de pre-
comprension, ah, entonces es un post-moderno (cuando no lo es). La verdad es que la
verdad no se identifica con la objetividad positivista sino con el mundo de la vida, pero lo

dijo Husserl en 1935 en un mundo que ya no podia escucharlo mas.

87



2.2.3. Laciencia se une al estado

Feyerabend denuncia esto perfectamente. El ideal de Comte se cumplio. Asi como
antes el Papa era el criterio de legitimidad politica, ahora la ciencia es el criterio de
legitimidad de la educacién y la salud publicas que son absorbidas por los estados. Los
proyectos de educacion publica obligatoria, tan exitosos en Francia, Italia, México,
Uruguay y Argentina, en contraposicion a la educacion religiosa, tienen aqui su origen. La
salud se hace estatal no porque los institutos de salud sean privados o estatales, sino por la
diferencia entre medicina legal, o sea cientifica, y medicina ilegal, o sea la no cientifica.
Estamos tan acostumbrados a esto que casi ni lo planteamos, y autores que lo plantean,
como Feyerabend, o son considerados, errobneamente, escépticos, o son consumidos y

colocados como adornos inutiles en los estantes eruditas bibliotecas.

2.2.4. Larazdn humana es acusada de tener una dialéctica

La escuela de Frankfurt no es post-moderna: denuncia la dialéctica del lluminismo en
el sentido de que la razon tiene una dialéctica intrinseca: pretendiendo emancipar, oprime y
se convierte en la razén instrumental. La advertencia de la escuela de Frankfurt tuvo su
mejor fruto en la razén dialdgica de Habermas, una buena alternativa a la dicotomia “post-
modernismo versus razon instrumental”. Pero el diagndstico de la escuela de Frankfurt
estuvo tefiido de un Hegel y un Marx no leninista que vieron al capitalismo industrial como
un proceso necesariamente explotador y alienante. Popper, Hayek y Feyerabend son
mejores alternativas si se quiere criticar a la razon opresora de la Revolucion Francesa, v si

se quieren encontrar mejores fuentes a una razén dialdgica.

3. Estados Unidos y su diferencia con el Constructivismo (lluminismo)

Seria un grave error si identificaramos a los EE.UU. como parte del lluminismo. El
que ha colaborado inmensamente con esta cuestion ha sido Hayek. A lo que nosotros
llamamos Iluminismo, ¢l lo llama “constructivismo”®’, y siguiendo la linea de Burke, lo
identifica con la Revolucion Francesa. ElI Constructivismo siempre sigue la légica de las
revoluciones: borrar lo anterior y comenzar de cero, “construyendo” lo social, como si no

hubiera una evolucidon espontanea de las instituciones de la libertad. Esa evolucion

87 \Wéase sus Nuevos estudios, Eudeba, Buenos Aires, 1981.

88



espontanea hacia el Estado de Derecho es lo que Hayek identifica con Inglaterra,
especialmente con su sistema politico y juridico, esto es el common law. Esa evolucion
institucional comienza en el medioevo catélico —dicho esto expresamente por Hayek®- y
por ende su raiz no tiene nada que ver con el Anglicanismo, un mero accidente historico
fruto de los caprichos de un monarca absoluto.

La division de poderes francesa y la democracia francesa de la Revolucion Francesa
no tienen nada que ver, para Hayek, con los EE.UU. El acusado, para Hayek, es Rousseau.
Si este Gltimo dijo lo que Hayek dice que dijo no es algo que ahora resolveremos, pero esto
es muy interesante para los catolicos que siguen identificando al liberalismo con Rousseau.
El poder absoluto de la monarquia fue sustituido por el poder absoluto de las mayorias, por
su “voluntad general” y un poder legislativo omnipotente, que es la fuente de la corrupcion
de la democracia para Hayek y que lamentablemente es lo que ha prevalecido. Nada més
contrario a las libertades individuales que un poder omnipotente, sea monarquico o
democratico. El problema no esta en el origen del poder, sino en el limite del poder. El tipo
de régimen politico es relativamente indiferente al liberalismo clasico anglosajon, lo que
importa es un sistema institucional que proteja las libertades individuales.

La division de poderes fue un proceso de evolucion historica muy diferente al
constructivismo de la Europa continental. Cuando Hayek critica a la democracia ilimitada

<

de origen roussoniano, dice: “...Veremos que la raiz del mal es que las asi llamadas
“legislaturas”, que los primeros teoricos del gobierno representativo —y especialmente John
Locke— concebian como limitadas a la sancién de la leyes en un sentido muy especifico y
estrecho de la palabra, se han convertido en cuerpos gubernamentales omnipotentes. El
viejo ideal de “Regla juridica” o del “Gobierno de la ley”, con ello se ha destruido. El
Parlamento “soberano” puede hacer todo lo que los representantes de la mayoria encuentran
conveniente para conservar el apoyo de la mayoria”®°.

Dejemos de lado que esto es una perfecta descripcién de la espantosa situacion actual
de las democracias (“...El Parlamento “soberano” puede hacer todo lo que los
representantes de la mayoria encuentran conveniente para conservar el apoyo de la

mayoria”) para concentrarnos en el contexto historico que rodea al texto. Veamos lo

8 En Los fundamentos de la libertad. Op. cit.
8 En “Hacia dénde va la democracia” en Nuevos Estudios, op. cit.

89



(3

siguiente: “... las asi llamadas “legislaturas”, que los primeros tedricos del gobierno
representativo —y especialmente John Locke— concebian como limitadas a la sancion de la
leyes en un sentido muy especifico y estrecho de la palabra...”. Esto es, ;qué era la division
de poderes en Inglaterra? Comienza con una Camara de los Lores encargada de limitar los
poderes del Rey para que éste no les quite sus derechos. El rey, a su vez, se rodea de una
“Camara de los comunes” o “parlamento” para que lo ayuden con tareas administrativas. El
rey y la cdmara de los comunes podian legislar en el sentido de legislacion, esto es, edictos
administrativos sobre bienes publicos: impuestos, guerras, etc. Los lores, a su vez, no
legislaban, sino que cuidaban que el rey no abusara de su poder. Y por encima del rey, de
los lores y de los comunes estaba el “Law”, esto es, el common law, el derecho
consuetudinario inglés, custodiado por los jueces, donde fueron evolucionando los derechos
individuales, las libertades individuales que algunos llamaban las “libertades inglesas™. Por
ello el titulo de una de las grandes obras de Hayek: Law, Legislation and Liberty. La
“legislation” (administracion sobre bienes publicos) NO debia tocar el “law”, que
correspondia a los jueces, y en eso consistia la “liberty”.

Esto es, historicamente hablando, el limited government o el Liberalismo clasico.
Esto, que no prevalecio en “casi” ninguna parte, prevalecié al principio, si, —impresionante
excepcion— en los EE.UU., o sea, en lo que originalmente eran las colonias inglesas, cuyos
ciudadanos vivian ya, culturalmente, en el sistema juridico del common law. Cuando los
constitucionalistas norteamericanos escriben su gran Constitucion de 1787, hacen algo muy
simple. Al rey lo sustituyen con un poder ejecutivo fuerte. La camara de los lores se
transforma en el Senado, y la camara de los comunes en diputados, o sea “The House”. Y
por encima de ellos estaba el “Law”, o, sea, el common law. El poder ejecutivo tenia —junto
con diputados- las funciones administrativas, pero no juridicas, de la camara de los
comunes, y por eso los norteamericanos dicen “this administration” refiriéndose a cada
gobierno que sustituye a otro. El verdadero poder limitado, la verdadera division de
poderes, consistia en que en esa Republica, los poderes legistativos y ejecutivos no podian
atentar contra el Law, el common law: si lo hacian, la funcion de control, el elemento
aristocratico, lo ejercia la Suprema Corte, que era también como una camara de los Lores,

mas que el senado.

90



¢Y las libertades individuales? Pues justamente ya estaban en el common law, a tal
punto que en la primera sancion no habia una declaracion de derechos, porque, en
principio, no la necesitaban. Dos afios después, el Bill of Rights adquiere caracter
constitucional, como un “just in case” juridico.

Como vemos, los EE.UU. fue fruto de una larga evolucion de instituciones inglesas
gue comenzaron en una noche de los tiempos anterior a la anterior al anglicanismo, en la
plena Inglaterra catolica. Esas instituciones no son “protestantes”, si por ello se entiende
gue comenzaron en 1517 (la Carta Magna data de 1215). Por lo tanto es un error grave,
desde un punto de vista histdrico, hablar de unos EE.UU. “protestantes” en contraposicion
a “lo catélico”. Por lo demas, en Inglaterra y en los EE. UU. se cumplié plenamente el
ideal de gobierno mixto, defendido, como ya vimos, antes que la Segunda Escolastica por
Santo Tomas de Aquino. El régimen ideal no es una democracia, aristocracia 0 monarquia
por separado, sino un régimen institucional que combine lo mejor de la monarquia —la
unidad en la capacidad de mando—, lo mejor de la aristocracia —un cuerpo de control al
monarca- y lo mejor de la democracia —un elemento de eleccion popular limitado por los
otros dos-. El poder ejecutivo era el elemento monérquico, diputados, el elemento
democrético, y el senado y la suprema corte el elemento aristocratico. Y por encima de
todos ellos estaba el “law”, donde estaban las libertades individuales que no habian sido
decretadas ni planificadas por nadie, sino que eran el fruto de una larga evolucion de la ley
positiva donde se atendia a la “naturaleza de las cosas” (ley natural)®.

Observe el lector que estoy hablando en pasado, esto eso, no me estoy refiriendo a los
EE.UU. de la actualidad.

Lo mismo cabe decir de la Declaracion de Independencia, ere cuasi-milagro en la
historia de una humanidad cruel. “..all Men are created equal, that they are endowed by
their Creator with certain unalienable Rights, that among these are Life, Liberty, and the
Pursuit of Happiness”. Veintisiete palabras que son un milagro total, uno de los grandes
logros de la humanidad, en un mundo de guerras, de conquistas, de persecuciones, de
crueldades y de matanzas.

No es ahora nuestro objetivo hacer un estudio critico de las fuentes del pensamiento
de Jefferson. Claro que hay mucho de un John Locke mucho mas escolastico de lo que

9 Véase al respecto Rojas, R.: “El orden juridico espontaneo”, en Libertas, n° 13, 1990.

91



muchos creen®. Pero lo importante es destacar que ese momento historico, donde es
redactada esta declaracion, con sus idas, venidas, influencias diversas e imperfecciones
historicas —comenzando por la esclavitud, desde luego- hubiera sido imposible sin el
contexto judeo-cristiano. Las personas son creadas iguales, y son dotadas por su creador de
ciertos derechos inalienables... La nocion de creacion domina la declaracion, La nocion de
persona, creada a imagen y semejanza de Dios, y por ende sujeto de derechos, también. Es
absolutamente improcedente preguntarse si el documento es catélico, protestante o
anglicano. Esas fueron divisiones accidentales que no afectaron a algo esencial: el judeo-
cristianismo. Ya hemos visto que Lutero no hubiera sido mas que un fraile agustino
catolico, aungue audaz, con otro tratamiento pastoral del tema. ¢Anglicanismo? Por Dios,
eso fue solo un capricho de Enrique VIII. ¢Deismo? De ninguna manera, la providencia
esta firmemente presente en J. Locke®, e incluso hemos visto que si hablaramos —que no es
el caso— de un Voltaire o un Kant, ellos reaccionaban contra el fanatismo y la violencia de
las guerras religiosas europeas.

Tan judeo-cristiana era la cultura de los EE.UU., que ello explica ademas algo
incomprensible para la historia europea-continental: el caracter publico no-estatal de lo
religioso —reformado, catélico o judio— en los EE.UU. “No-estatal” significaba que
“...Congress shall make no law respecting an establishment of religion, or prohibiting the
free exercise thereof; or abridging the freedom of speech, or of the press; or the right of the
people peaceably to assemble, and to petition the Government for a redress of
grievances”®. O sea, no podra ser sancionada ninguna legislacion que establezca o prohiba
una religion. Es sencillamente el principio de des-clericalizacion, de la laicidad, no
laicismo, del estado, ya en términos modernos. Pero ello no implica que en el mismo seno
de las entidades gubernamentales no pueda haber manifestaciones religiosas de caracter
publico. Los norteamericanos de entonces no tuvieron que hacer la aclaracién, sélo lo
vivian naturalmente. Eran los europeos los que estaban en problemas, sumidos aun en la

religién del rey como la religion de estado o en la anti-religiosidad ideoldgica de la

91 Véase al respecto Political Essays of John Locke, edited by Mark Goldie, Cambridge University Press,
1977; John Locke’s La racionalidad del cristianismo (Ediciones Paulinas, Madrid, 1977), y Locke’s Early
Writings on the Law of Nature, Clarendon Press, 2002.

9 Op. cit.
9 Primera enmienda de la Constitucion.

92



Revolucion Francesa. Cuando se dice que los EE.UU. fueron el fruto de una peregrinacion
en busqueda de la libertad religiosa, se esta dando en la clave de una cuestion histérica
fundamental en las implicaciones temporales de la evolucion del judeo-cristianismo. Fue la
huida, precisamente, de un clericalismo autoritario, en busqueda de una des-clericalizacion
(laicidad) respetuosa de la ley natural. Fue la busqueda de la verdadera libertad, rodeada de

un “ethos” cristiano que le daba vida y consistencia®. Fue una modernidad catolica.

4.  Conclusion: el encapsulamiento de la idea de ley natural

Como resultado del lluminismo, Kant y los diversos neokantismos, la idea de ley
natural, que depende de una metafisica racional como la de Santo Tomas de Aquino,
practicamente desaparece desde un punto de vista cultural. La idea de ley natural, en si
misma universal y “universalizante”, porque se traslada por si misma a todos los pueblos,
queda, paraddjicamente, encapsulada en conventos dominicos y en algunos ambientes
catolicos que ya no estdn “hacia el mundo” sino directamente “contra el mundo”, un
mundo, a su vez, iluminista que se considera a si mismo “contra lo catélico”, “contra lo
cristiano”, “contra lo religioso”. Si desde el Vaticano de los siglos XVI en adelante se
hubiera manejado de modo diferente el caso Lutero; si se hubiera manejado mejor el caso
Bruno, que termind en una horrible y vergonzante tragedia; si el Vaticano hubiera
condenado firmemente, sobre la base de la Segunda Escolastica, a toda monarquia absoluta;
si se hubiera manejado de modo diferente el caso Galileo, posiblemente no hubiera habido
quiebre entre catdlicos y reformados, posiblemente no hubiera habido Revolucion Francesa
y posiblemente no hubiera habido un cientificismo anticristiano. De lo Unico que se puede
exculpar totalmente al lado catolico es a los caprichos autoritarios de Enrique VIII. Pero,
dado que ese mundo paralelo no existid, la Iglesia quedd amurallada sobre si misma contra
la Francia napolednica, contra Inglaterra, contra los principados protestantes, contra la
ciencia, etc., y con ello la idea de ley natural no pudo salir de esos muros. Sigui6 teniendo
vida, como vimos, desde un punto de vista practico, en el common law inglés y
norteamericano y en el ethos cultural de la religiosidad publica no estatal norteamericana,

hasta que ello también comenzé su declinacion. Pero desde entonces hasta hoy, la ley

9% Sobre la famosa tesis de Max Weber sobre el espiritu protestante del capitalismo, véase el capitulo séptimo,
punto n° 2.

93



natural qued6 como un tema “de los catélicos”, impenetrable a cualquier otro ambiente. O
sea, la lay natural, desde entonces y hasta hoy, aparece como una cuestion “solo de fe sin
dialogo con la razon (lo cual sucede hoy incluso entre algunos pensadores y fieles
catélicos). ¢Y entonces? Volvamos por un momento al principio. Deciamos en la
introduccion:

“... El'libro no afirma que los aspectos méas contingentes de la libertad en Occidente —
ciertas instituciones liberales tipicas, como la divisién de poderes o el Constitucionalismo—
0 ciertas concreciones juridicas de las libertades individuales —como el Common Law- sean
un resultado necesario del Judeo-cristianismo, aunque si afirma que NO son incompatibles
con ¢l y que incluso pueden encontrar en cierto momento un “acompafamiento” prudente
del Magisterio Pontificio. Pero si afirma que el ideal de las libertades de la persona, in
abstracto, y la idea de limitacion al poder (limited government), si es un ideal regulativo
que ha emanado del Judeo-cristianismo y hubiera sido inconcebible sin él. Por mas lejano
gue esto suene, en las actuales circunstancias historicas, este ideal, que presupone la
armonia entre la razén y la fe, es la Unica salida que Occidente tiene para re-
encontrar su camino y evitar su destruccion.”

No podemos cambiar el pasado, pero si estamos convencidos de que Occidente, sin
judeo-cristianismo, se queda sin futuro. Por lo tanto, lo que queda de aqui en adelante es la
recuperacion del ideal judeo-cristiano de ley natural, Unico camino para recuperar una
laicidad sin clericalismo y un fundamento cristiano de los derechos individuales sin

clericalismo.

94



CAPITULO 5:
HACIA LA RECUPERACION DE UNA METAFISICA RACIONAL Y LA IDEA DE
LEY NATURAL

1. Un problematico intento de recuperacion

No hemos llegado aun al problema esencialmente politico del magisterio del s. XIX,
especialmente Gregorio XVIy Pio IX, cerrados, “casi” sin salida —gracias a Dios, siempre
hay un casi— a todo didlogo con el mundo moderno, que no pudieron distinguir del
[luminismo. Pero ello coincidié no de casualidad con el tomismo de fines del s. XIX y
principios del s. XX —podriamos decir, sus primeros 50 afios—. No nos estamos refiriendo a
la enciclica Aeterni patris de Leon XIII, pero si a cierto “espiritu” que rodea a este noble y
casi logrado intento de recuperacion de Santo Tomas de Aquino y con ello su vision de la
ley natural.

No nombraremos a nadie para no ser injustos con santos varones que mereceran
siempre mas gratitud que otra cosa. Sin embargo, ahora, a principios del s. XXI, estamos en
condiciones de tener una vision retrospectiva sobre lo ocurrido, con cierta distancia critica,
para tratar de mejorar.

Cuando decimos “cierto espiritu” no nos referimos a la letra, tan bien cuidada, de los
tecnicismos de Santo Tomas de Aquino y la impresionante ayuda que ello significd para la
correcta educacion filoséfica y teoldgica de todos los fieles en el s. XX. Nos referimos en
cambio a lo siguiente:

a) El tomismo aparece como un caballero medieval con lanza y escudo “contra” la
modernidad en general. Sus manuales no son s6lo para explicar a Santo Tomas, sino como
un recetario “de los errores de los malos” y la forma de contestarles. Especialmente, hay un
desprecio y una incomprension manifiesta para con Duns Escoto, Descartes y Kant. Cuando
decimos incomprensidon, decimos que sus circunstancias histéricas no estan bien analizadas
y son vistos s6lo desde sus defectos y no desde sus salidas: Husserl, en el caso de
Descartes, y Kant no es comprendido como un coherente resultado del didlogo Descartes-
Hume vy, por ende, como ensefianza de lo que hay que cambiar (la relacion sujeto-objeto, la
diferencia mal planteada entre esencia y existencia, etc.). Husserl tampoco fue

comprendido, excepto por Karol Wojtyla y, especialmente, por Edith Stein, quien tiene una

95



visién de San Agustin, Descartes y Husserl en la misma linea (una herejia para muchos
tomistas) y una mejor comprension de la individualidad citando al mismo Escoto (otra
herejia para muchos tomistas). A Descartes se le critica casi desesperadamente su realismo
“mediato”, en contraposicion con el “inmediato” sin comprender que hablar de la
“evidencia del mundo externo” es colocarse en el mismo planteo sujeto-objeto que vicid el
problema del conocimiento. Se lo critica como si fuera un infradotado que no se dio cuenta
de que lo real no puede basarse en lo ideal, ignorando que el “yo pienso” cartesiano es de
una res (cogitans) que es real, no ideal, o sea, la inteligencia misma. Finalmente, se lo
coloca como el origen de Hegel, cuando definitivamente no es asi: Hegel es la coherente
conclusion de Parménides-Plotino-Spinoza, y no de una metafisica cristiana como la de
Descartes. Pero, volvemos a decir, sin Descartes no puede comprenderse a Husserl, y sin
Husserl no hay posible union de Santo Tomas con el giro fenomenoldgico y hermenéutico
de la filosofia contemporénea.

b) Simultdneamente con esto, la presentacion que hacen los manuales tomistas de los
autores que NO son tomistas es tan estereotipada, tan “hombre de paja”, que son
presentados sencillamente como los que “no entienden”. No son presentados
hermenéuticamente, en su circunstancia historica, como hace Ortega en “En torno a
Galileo”: son presentados como autores verdaderamente imbéciles. Ello, sumado a una
Iglesia enfrentada al mundo moderno en lo politico, y que ademas prohibia leer a dichos
autores en sus fuentes, formo generaciones de catdlicos que pensaban que debian y podian
“enfrentarse” a la filosofia moderna y contemporanea sélo mufiidos de lo que los manuales
les habian ensefiado sobre esos “tontos”. Por supuesto, para cualquier estudioso inteligente
ese tomismo quedaba s6lo como un recuerdo de formacion juvenil, pero lo peor era
confundirlo con Santo Tomas.

c) Pero lo més grave fue sacar a Santo Toméas de Aquino de su contexto teoldgico.
Esto fue comprensible luego de la lucha de Pio X contra el “modernismo”. Claro, no era
cuestion de convertirlo en un autor fideista.

Pero tampoco era cuestion de convertirlo en manuales racionalistas que partian de la
filosofia de la naturaleza, seguian por antropologia filoséfica y terminaban en una ontologia
y “teodicea” como preparatorias para una teologia. Ontologia y teodicea que estaban

basadas fundamentalmente en los comentarios de Santo Tomas a Aristoteles. Con lo cual se

96



daba la impresién de que podia haber una sola filosofia que llegara perfectamente a Dios
creador, al alma inmortal, al libre albedrio, a la ley natural, sin ningun tipo de contexto
teologico.

Lo que se pretendia, en realidad, era, dada la época, poder tener una especie de
“filosofia de combate contra el mundo no creyente” al cual se le pudiera decir “yo no parto
de ningin dato de Fe”, para poder “enfrentarlo” (no creo que “dialogar”) sin que el otro
pudiera alegar una fe que no compartia. Ok, comprensible, pero en 2017 podemos decir que
dicha estrategia salié muy mal.

Primero, porque es imposible, y este es el punto fundamental. Olvida el circulo
hermenéutico “creo para entender y entiendo para creer” de San Agustin. Presupone que la
sola razén puede llegar a la nocién de Dios creador, lo cual implica ignorar que es el
horizonte judeo-cristiano el que elevd a la razon humana a su méaxima potencialidad,
dialogar con la filosofia griega y asi poder elaborar una sintesis donde razédn y fe fueran las
dos piernas de una misma caminata. Gilson se acerco a ello cuando defendio la filosofia
cristiana, aunque en realidad mas que una filosofia cristiana hay cristianos fildsofos, esto
es, en didlogo con toda razén que tenga algo de verdad. Mucho maés se acercd Gilson en su
ya citado libro “Los filosofos y la Teologia”, pero fue el Gnico caso.

Segundo, porque se rebajo a Santo Tomas a un mero comentarista de Aristoteles®.
Nadie niega el impresionante valor del aristotelismo cristiano medieval, de San Alberto
Magno y de Santo Tomas de Aquino, pero nadie puede afirmar que las obras principales de
Santo Tomas sean sus comentarios a Aristoteles, por mas monumentales e importantes que
sean. Fueron la obra de un te6logo que usaba a Aristoteles para sus fines, un Aristételes que
ya habia sido traducido del Griego (Santo Tomas no leia Griego) al Latin medieval por la
pluma cristiana de Guillermo de Moerbeke. Santo Tomés usé la razén de Aristételes para
una teologia cristiana que Aristoteles no concibié en absoluto: creacion, providencia,
conservacion, concurso; que fueron los temas principales de Santo Tomas, a los que casi
nunca se llegaban porque eran puestos en el Gltimo lugar de los referidos manuales. ¢Por
qué los comentarios a Aristoteles y no las dos Sumas y las Cuestiones Disputadas eran las
obras méas importantes de Santo Tomas? ¢Por qué no se podia estudiar a Santo Tomas

directamente de la Suma Teoldgica, donde en su primera cuestién la division entre filosofia

% Véase Sciacca, op.cit., cap. XIII.

97



y Teologia NO estaba? ;Y por qué para colmo habia que leer a los comentarios a
Aristételes de manuales secundarios? ¢De donde saco el tomismo de fines del siglo XIX'y
principios del XX la divina autoridad para ello? ;Dénde esta el reportaje a Santo Tomas
que lo acreditara?

(Por qué se llama a Santo Tomas “filésofo” cuando en realidad era un Te6logo? ¢Por
qué se negaron las fuentes esencialmente agustinistas del pensamiento de Santo Tomas,
incluso en su teoria del conocimiento? En sus dos sumas, la estructura (Dios, lo que es
creado por Dios, el regreso a Dios) es un esquema esencialmente neo-platonico agustinista.
Las nociones de participacion y de emanacion juegan un papel central en su teologia. Por
supuesto, Santo Tomas agrega la analogia de Aristoteles para sacar toda sombra de
panteismo, pero ello no diluye una metafisica donde la participacion juega un papel central.
Cornelio Fabro intent6 corregir ello a partir de 1960% pero lejos estuvo ello de cambiar ya
la interpretacién canonica de Santo Tomas como un aristotélico.

Tercero: nadie se lo creyo. Ningun catolico tomista realmente cree que su fe no tiene
nada que ver con su tomismo y menos aun ningin no creyente “cree” que el catdlico
tomista NO tenga que ver con su fe. No fue honesto y toda la metafisica y ética de Santo
Tomas siguid encapsulada como una cosa “de los catdlicos”. No so6lo no era
hermenéuticamente posible sino que no dio ningun resultado cultural.

Por supuesto, muchas mas cosas se podrian seguir diciendo, pero a fines de este libro

la pregunta que ahora se abre es: ;entonces? ¢ Qué habia que hacer? ;Qué hay que hacer?

2.  Lavueltaalaunidad entre razony Fe

Dijo Ratzinger en 1996: “... Cuando una razon estrictamente autdnoma, que nada
quiere saber de la fe, intenta salir del pantano de la incerteza «tirandose de los cabellos» —
por expresarlo de algin modo—, dificilmente ese intento tendrd éxito. Porque la razén
humana no es en absoluto autbnoma. Se encuentra siempre en un contexto histérico. El
contexto historico desfigura su vision (como vemos); por eso necesita también una ayuda
histérica que le ayude a traspasar sus barreras historicas. Soy de la opinion de que ha
naufragado ese racionalismo neo-escolastico que, con una razén totalmente independiente

de la fe, intentaba reconstruir con una pura certeza racional los «praeambula fidei»; no

% Pariticipation et Causalité, op. cit.

98



pueden acabar de otro modo las tentativas que pretenden lo mismo. Si: tenia razén Karl
Barth al rechazar la filosofia como fundamentacion de la fe independiente de la fe; de ser
asi, nuestra fe se fundaria, al fin y al cabo, sobre las cambiantes teorias filoséficas. Pero
Barth se equivocaba cuando, por este motivo, proponia la fe como una pura paradoja que
solo puede existir contra la razén y como totalmente independiente de ella. No es la menor
funcion de la fe ofrecer la curacion a la razén como razon; no la violenta, no le es exterior,
sino que la hace volver en si. El instrumento histérico de la fe puede liberar de nuevo a la
razdén como tal, para que ella —introducida por éste en el camino— pueda de nuevo ver por si
misma. Debemos esforzarnos hacia un nuevo dialogo de este tipo entre fe y filosofia,
porque ambas se necesitan reciprocamente. La razon no se salvara sin la fe, pero la fe sin
la razén no sera humana.”®’

O sea, Ratzinger advierte que el cristianismo es fe en didlogo con la razén, pero no
una sola razon que prepara para la Fe. Asi lo hemos visto a lo largo de todo este libro, pero
el punto es: ;como llevar ello a las circunstancias actuales? ;Como afirmar nuevamente a
un cristianismo filoséfico en medio de un mundo que ya post-moderno, ya neopositivista,
rechaza todo didlogo con la Fe? ;Y qué tiene que ver todo ello con la recuperacién de la
metafisica racional y una idea dialogable de ley natural?

Para ello, veamos los siguientes puntos.

2.1. Larazoén publica “cristiana” de Benedicto XVI

Gracias a Dios, Ratzinger no se olvidé de todo esto como Pontifice. En su nunca
pronunciado, pero si escrito, discurso a la Universidad La Sapienza (cuyos incalificables
profesores le prohibieron pronunciarlo), del 2008%, Benedicto XVI desarroll6 una nocién

totalmente compatible con la linea desarrollada en este libro: la de razén puablica cristiana,

sobre el encuentro de horizontes entre el Cristiano y el no creyente, y en el no abandono por

97 Conferencia “Sobre la situacion actual de la Fe y la teologia”

(http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/incontri/rc_con_cfaith_19960507_guadalajara-
ratzinger sp.html). Los subrayados son nuestros. La cita n® 20 dice: “El haber descuidado esto y el haber
querido buscar un fundamento racional de la fe que fuera presuntamente del todo independiente de la fe (una
posicién que no convence por su pura racionalidad abstracta) es, en mi opinidn, el error esencial, en el plano
filosofico, del intento efectuado por H. J. Verweyen, Gottes letztes Wort (Dlsseldorf 1991), del cual habla
Menke, loc. cit., 111-176, aun cuando lo que él dice contenga muchos elementos importantes y validos.
Considero, en cambio, histérica y objetivamente méas fundada la posicion de J. Pieper (véase la nueva edicion
de sus libros: Schriften zum Philosophiebegriff, Hamburg Meiner 1995).”

9% Véase el capitulo sexto.

99



parte del primero de su propio horizonte. Citando a Rawls, le reconoce la importancia de su
nocién de razon publica, esto es, una racionalidad que todos los ciudadanos puedan
compartir en una sociedad liberal. No lo niega, no lo critica, no lo rechaza. Pero agrega: el
cristiano puede entrar con todo derecho, como ciudadano, en esa razon puablica, sin por qué
abandonar su cristianismo, como si habria afirmado Rawls aunque con matices®. ;Por qué?
Porque el cristianismo implica en si mismo cierta sensibilidad por ciertos temas que un no
cristiano puede compartir.

Asi lo dice Benedicto XVI: “...la historia de los santos, la historia del humanismo
desarrollado sobre la base de la fe cristiana, demuestra la verdad de esta fe en su ndcleo
esencial, convirtiéndola asi también en una instancia para la razon puablica. Ciertamente,
mucho de lo que dicen la teologia y la fe sdlo se puede hacer propio dentro de la fe y, por
tanto, no puede presentarse como exigencia para aquellos a quienes esta fe sigue siendo
inaccesible. Al mismo tiempo, sin embargo, es verdad que el mensaje de la fe cristiana
nunca es solamente una "comprehensive religious doctrine” en el sentido de Rawls, sino
una fuerza purificadora para la razon misma, que la ayuda a ser mas ella misma. EI mensaje
cristiano, en virtud de su origen, deberia ser siempre un estimulo hacia la verdad y, asi, una
fuerza contra la presion del poder y de los intereses”.

Observemos con qué claridad dice Benedicto XVI lo tantas veces afirmado en este
libro: la Fe es una fuerza purificadora de la razon misma. Por ende desde la Fe podemos
“tener razones” que pueden ser compartidas —con buena voluntad, con dialogo- con no
creyentes, porque el pecado original ha herido pero no destruido la naturaleza humana.
Entre esas razones, la nocidén de persona, de dignidad humana, de derechos personales,
juegan un papel central. O sea: el ciudadano cristiano, en el debate publico con otros
ciudadanos, no tiene por qué ocultar su condicion de cristiano para poder hablar. Si, es una
gran tentacion hacer eso en los tiempos actuales, pero ya hemos visto que esa estrategia no
es sincera, ni posible, ni da resultado. Por mas rechazos que haya, el ciudadano cristiano
puede decir sencillamente “si, soy cristiano, pero no por ello NO puedo ofrecerte razones
que ta NO puedas compartir”. Y, como hemos visto, esas razones han sido precisamente las
que han conformado la cultura occidental. Si los tiempos actuales demandan otros debates,

hay dos opciones que no corresponden: una, intentar volver a una unidad civil-religiosa que

9 Rawls, J.: The Law of the Peoples, Harvard University Press, 1999, pp. 166-174.

100



niegue el derecho a la libertad religiosa, dos, intentar abandonar el horizonte cristiano y
esconderse en una supuesta “luz natural de la razéon”, SIN dicho horizonte. Lo que
corresponde es dialogar con el otro desde el propio horizonte. Esa ha sido la mision del
cristiano en toda la historia, aunque recién ahora, después de tantos siglos, hemos
abandonado totalmente toda pretension de clericalismo.

Volveremos a todo esto mas adelante. Por ahora sigamos con el tema de la ley

natural.

2.2. Un Santo Tomas re-ubicado en su contexto, en didlogo con el mundo actual

Por ende, podemos perfectamente hablar de Santo Tomas sin falsearlo, colocandolo
sin problemas como tedlogo, en su contexto histérico. Lo que tenemos que agregar,
sencillamente, es el didlogo desde ese horizonte con el horizonte actual. ;Se puede hacer
ello? Perfectamente. ¢Por qué? Porque el nlcleo central de la metafisica de Santo Tomas de
Aquino contiene aportes perennes que en cuanto tales pueden ponerse en didlogo con la
cosmologia, ética, politica, filosofia del lenguaje, hermenéutica, etc., actuales. Aunque en
esos ambitos Santo Tomas no haya salido del horizonte de su época, sin embargo, sus
nucleos centrales mas esenciales contienen aportes perennes, “dialogables” con el mundo
contemporaneo.

Por ejemplo:

a)  Su filosofia de la fisica tiene trabajadas las nociones de azar y contingencia de
un modo tal que la vuelve compatible con el indeterminismo actual.

b)  Su filosofia de la Fisica tiene una nocion NO temporal de la causalidad divina
que la vuelta en si misma compatible con las teorias del big bang y la evolucion.

c)  Su metafisica contiene una nocién de analogia tal que la vuelve compatible con
la nocion hermenéutica actual de comunicacion de horizontes.

d) Su nocion de persona es la clave para la dignidad humana, los derechos
individuales y las bases de mundo de la vida de Husserl.

e)  Sunocion de accion humana intencional es clave para una epistemologia actual
de la economia.

f)  Su nocién de unidad sustancial del ser humano es la clave para los debates

actuales de mente cerebro, inteligencia artificial, espiritualidad, etc.

101



g) Su filosofia de las ciencias contiene las bases del método hipotético deductivo
actual y la nocion de “pregunta que se queda en la misma pregunta”, que es la base para la
nocion de conjetura.

h)  Su nocion de persona es la clave para la filosofia del dialogo actual.

i)  Su nocion del concepto como diferente a la accion subjetiva de concebir es
clave para la fenomenologia de Husserl.

j)  Lafundamentacion del mundo de la vida de Husserl en la nocion de persona de
Santo Tomas es clave para fundamentar los “aires de familia” de la filosofia del lenguaje de
Wittgnestein.

K)  Su nocién de Logica como “secunda intentio” es clave para la fundamentacion
ontoldgica de la Logica-matematica actual.

Y fueron sélo ejemplos.... Por lo tanto, sin convertir a Santo Tomas en algo que no
fue (un solamente filésofo), se lo puede poner perfectamente en didlogo con el mundo

actual. La clave como siempre es una sencilla interseccion de horizontes:

Filosofia modernay
contemporanea

Santo Tomdas de
Agquino, tedlogo
dominico del 5. XII1.

Filosofia de las ciencias
(Popper, Kuhn, Lakatos,
Feyerabend)

Filosofia del lenguaje
(Wittegnestin)

Fenomenologia y
hermenéutica (Husterl,
Gadamer)

bases ontologicas

Economia libre y propiedad
(Mises, Hayek)

Limited government
(Constitucidn de los
EEUU, Declaracion de
Independencia)

102



2.3. Larecuperacion de la metafisica y la idea de ley natural

2.3.1. La famosa esencia y la esencia humana: la fenomenologia y la estructura
dialégica del ser humano

Ante todo, recordemos como habiamos planteado el problema: “...Descartes, luego
de su duda metodica sobre la existencia del “mundo externo”, quiere probar su existencia,
para los escépticos. Para ello, una vez que demuestra la existencia de Dios, afirma que ese
Dios, infinitamente bondadoso, no puede permitir que nos engafiemos respecto a la
existencia de las ideas “claras y distintas”. Pero estas ultimas son las geométricas. Luego en
el mundo externo, las esencias de las “cosas en si mismas” son matematicas y por ello
pueden ser enteramente conocidas por la nueva Fisica-matematica.

Pero luego Hume tira abajo la demostracion cartesiana de la existencia de Dios y, por
ende, el mundo externo queda sin demostracion.

Kant le reconoce a Hume haberlo despertado del “suefio dogmatico” en el cual estaria
encerrada la escolastica racionalista Descartes-Leibniz-Wolff, pero no se conforma con el
escepticismo tedrico (no practico) de Hume. Admite que existe un mundo externo pero no
podemos conocer sus esencias como Descartes lo pretendia. La Fisica-matematica es el
fruto de categorias a priori del entendimiento aplicadas a la intuicién de lo sensible. Por ello
la “cosa en si” no se conoce, y desde entonces el mundo de las “esencias” es incognoscible.
Todos los anti-kantianos en este punto (Brentano, Hussserl, neotomistas) tendrian que
reconocer que el planteo de Kant es una perfecta conclusién a partir del problema
cartesiano sujeto-objeto. Es ESE planteo el que hay que cambiar si quisiéramos resolver el
problema”.

Si somos coherentes con eso, es la misma nocion de esencia la que quedo desdibujada
en el debate Descartes-Hume-Kant. EIl problema de Descartes no fue su planteo agustinista
en el tema de las esencias, sino la posterior identificacion del “mundo externo en si mismo”
con la Fisica-matematica recién naciente. A su vez, tenia que pasar mucho tiempo para que
se re-elaborara la nocién de “mundo”, pero eso ya ha sucedido a partir de Husserl,
precisamente un neo-cartesiano.

Por un lado hay que re-planear el tema de las cosas fisicas. Como ya hemos dicho en

otras oportunidades®, lo que se conoce es “algo” de la esencia, desde el mundo de vida

100 En Hacia una hermenéutica realista, op. cit.

103



(humano). Lo que se supera con ello es la dialéctica entre la “cosa en mi” (como si no
pudiera conocer mas que mis ideas-copia de las cosas) y la “cosa en si”’ (como si se pudiera

conocer una cosa sin horizontes humanos).

lo humanamente no
cognoscible del agua

lo humanamerite
cognoscible’del agua

mundo de la vida

(lo gque sirve para beber,
aguello que si falta es
sequia, aguello que sies
mucho es inundacian,
etc.)

la ciencia humana: el
resultado a la pregunta
"qué serd el agua
independientemente
del mundo de la vida",
cuya respuesta es una
hipatesis humana, el
"precic” por guerer
conocer mas alld de lo
humano

Volviendo a nuestro ejemplo del agua lo que se conoce es “algo” del agua, lo
humanamente cognoscible, pero que no niega que lo humanamente cognoscible del agua
provenga de aquello que es “en si”. La esencia humanamente cognoscible del agua es, por
ende, aquello que sirve para beber, lavarnos, aquello que sin lo cual hay sequia, con lo cual
hay vida, o si hay mucho hay inundaciones, etc., siempre dentro de sus peculiaridades
historicas. Pero ello no es una “cosa en mi” que niega la cosa en si, sino que afirma que el
“algo” humanamente cognoscible del agua deriva de lo que el agua en si misma es, aunque
lo que el agua sea sin horizontes humanos sea s6lo conocido por Dios (lo que la ciencia
diga del agua es otro horizonte humano). Por ello decia Santo Tomas que la esencia de las
cosas naturales es la “quidditas rei materialis” (el qué de la cosa material) en estado de

unién con el cuerpo, esto es, cuerpo humano, leib, como diria Husserl, o sea, cuerpo

viviente ya en la intersubjetividad (mundo).

104



Pero para el tema de la ley natural en sentido moral, lo mas importante es el
conocimiento del otro en tanto otro, que también surge del mundo de la vida. Habitar en un
mundo de la vida es habitar en la intersubjetividad: es también haber superado la dicotomia
sujeto-objeto; el otro no es un objeto del cual pueda dudar, sino el constituyente esencial de
mi mundo humano del cual no puedo dudar. Y ello porque lo conocemos “en tanto otro™:
“en tanto otro” agrega una dimension moral, el otro como un ta, como lo que supera lo que
es un mero instrumento a nuestro servicio. El eje central de la ley natural surge en nuestra
conciencia intelectual y moral precisamente cuando vemos al otro en tanto otro en
cualquier acto de virtud. Luego la filosofia podra sobre ello hacer la teoria correspondiente,
pero la vivencia de la ley natural es indubitable en cualquier acto de virtud donde el otro
sea respetado en tanto otro. Que “la naturaleza humana no se pueda conocer” es un
remanente mal planteado del mal planteado problema entre sujeto y objeto. Claro que se
conoce la naturaleza humana, apenas conocemos en el otro un rostro que merece respeto
por el solo hecho de ser otro y por ende no reducible a un mero instrumento “para mi”.

Por lo demas, tenemos aqui un buen ejemplo de lo que deciamos antes, sobre cOmo
un creyente habla con un no creyente. La ley natural se entiende desde el contexto judeo-
cristiano donde “el otro” es el herido en la pardbola del buen samaritano. Y todo no

creyente que haya sido o sea el buen samaritano, sabra por ende qué es la ley natural.

2.3.2. La “existencia” de Dios

Vayamos ahora al famoso tema de la “existencia” de Dios. Igual que en el caso
anterior, recordemos el planteo del problema: “... Como hemos recordado, el argumento
ontoldgico, re-elaborado, es esencial en Descartes (y también en Leibniz) para demostrar la
“existencia” de Dios”.

No es este el momento para analizar la validez del argumento ontoldgico en San
Anselmo. Creemos que se lo puede ubicar perfectamente en una linea agustinista, en la via
de la participacion. Por lo deméas, como esta escrito por San Anselmo en el s. XI, esta en la
linea de una inobjetable teologia apologética, dentro del juego de lenguaje de su época.

Como Descartes lo interpreta, se trata de la “idea de Dios en mi”, que como idea es

finita, que conduce —via contingencia— a la idea de que sélo Dios infinito pudo haber puesto

105



en mi la idea de un Dios infinito, o sea, un Dios cuya esencia implique necesariamente la
existencia. Luego Dios existe.

Como Kant lo lee, ello implica que a la idea de Dios se le agrega la existencia, cosa
que para Kant es imposible porque la existencia de algo solo puede ser afiadida por la
experiencia sensible, cosa que en el caso de Dios es imposible.

Y, si se pretende demostrar que Dios existe a partir de la contingencia del mundo, esa
demostracion tiene implicito el argumento ontoldgico y por ende hay alli una peticion de
principio. Asi plantadas las cosas, Kant tiene razén.

Lo esencial aqui es cuando decimos “como Kant lo lee”. Kant 1o lee con la nocion
I6gica de existencia como ausencia de clase vacia. Seguro lo hizo asi por una degeneracion
de siglos de la distincion esencia y existencia, donde la esencia es como un ente imaginario
0 como una clase vacia que necesita al menos un caso para pasar a la existencia. Como
cuando decimos “existe al menos un x tal que x es perro”. Y, efectivamente, para ello
necesitamos una “experiencia de al menos un perro”, incluso aunque sea la experiencia
intelectual-sensible del tomismo. O sea, no se puede partir a priori de ninguna existencia en
ese sentido, excepto la nuestra, que a su vez es un “a posteriori” de haber puesto en acto
segundo nuestra potencia intelectual.

Pero Dios, en la tradicion judeo-cristiana, no tiene que ver con ese tipo de existencia.

En primer lugar, ser, en Santo Tomas, es ser creado. La creacion es lo que da sentido
al “estar siendo”. Que Juan sea implica que “estd siendo sostenido en el ser” o sea creado,
por Dios. Cualquiera puede captar que Juan existe en un sentido habitual del término, pero
desde el horizonte judeo-cristiano ello quiere decir que es creado (no que “fue” creado), y
ello implica que su ser es finito, que no es el ser de Dios, y ello implica que su esencia
como tal no se identifica con su ser. Por ende la diferencia esencia-acto de ser, en Santo
Tomas, es un punto de llegada, mas que un punto de partida que se pueda utilizar sin
suponer el horizonte judeo-cristiano.

Pero con esto, tenemos otro ejemplo de cémo replantear el tema desde un dialogo del
creyente con el no creyente. El creyente no puede pretender partir de una cosa cualquiera

existente para demostrar desde alli la existencia de Dios (y nadie crea que Santo Tomas

106



hacia eso en sus vias, porque sus vias eran un debate con San Anselmo®). Porque, como
hemos visto, cuando el creyente ve a Juan, ya sabe que Juan no es Dios, y lo saben por su
horizonte judeo-cristiano, no por otra cosa.

Tampoco el creyente puede pretender que el no creyente esté interesado en Dios.
Primero hay que dialogar sobre el sentido de la vida para, a partir de alli, ir al “tema” Dios.

Pero entonces, el creyente puede decir que si, que cree en Dios, y que se sabe creado
por Dios. Cuando el no creyente pregunte qué significa ello, el creyente puede intersectar
horizontes, fusionar horizontes, encontrar una analogia de un propia experiencia de estar
creado con la vivencia del no creyente de saberse “no necesariamente existente”, esto es,
que podria haber existido o no. Cuando el no creyente toma conciencia de ello, el creyente
puede decirle que esa radical contingencia existencial lo puede ayudar a entender su
experiencia (la del creyente) de saberse sostenido en el ser (creado). A partir de alli, Santo
Tomas cobra sentido. Antes, no.

O sea,

DIOsS

creyente: se sabe
creado, y por lo tanto
existencialmente
contingente

No creyente:

en existencia
auténtica, se sabe
existencialmente
contingente, y por
ende es consciente de
su

contingencia efistencial

cd

ntingencia existencia

experiencia
edistencial compartida
y por ende:

camino hacia Dios

101 He analizado esta cuestion en “La llamada existencia de Dios en Santo Tomas: un replanteo del problema”,
Civilizar, n° 10 (18), pp. 55-64, enero-junio de 2010.

107



Por lo demaés, Dios no es un elemento de una clase no vacia. Las nociones humanas
de existencia como elemento de una clase no vacia no tienen sentido en Dios. Si decimos
“existe el menos un x tal que x es elefante”, entonces suponemos “la clase de los elefantes”.
Pero si decimos “existe el menos un x tal que x es Dios”, ello supone entonces “la clase de
los dioses”, lo cual es totalmente incompatible con el monoteismo no panteista del
creacionismo judeo-cristiano.

Y cuando Santo Tomas dice “Dios es” No dice “existe”, dice “utrum Deus sit”, lo
cual, en el contexto de sus vias, no lleva a una definicion de Dios en tanto Dios sino a Dios
como causa no-creada de lo creado. Por ende Santo Tomas no parte de la esencia de Dios,
sino que Dios queda demostrado como la causa no-finita de lo finito. Pero “no-finito” no es
una definicion, no es el conocimiento de una esencia, sino que es remitirse a toda la
tradicion de la teologia negativa (especialmente Dionisio) que con razon afirma que de
Dios se sabe lo que NO es (NO es creado, finito) pero NO lo que es, aunque luego Santo
Tomas, con un juego de lenguaje que supera nuestro modo habitual de hablar, por sujeto,
verbo y predicado, se refiera a Dios como “el mismo ser subsistente” dado que
precisamente por ser no-creado es aquello “cuyo esencia es ser”, aunque en realidad no
podemos intelectualmente concebir qué decimos con ello cuando lo decimos.

Por ende Santo Tomas si pre-supone al San Anselmo tedlogo, apologético, donde
Dios no puede no ser, pero no presupone un supuesto argumento ontologico “caido” en la
tosca afirmacion de que la esencia de Dios implica su existencia, manejando “esencia”

como ‘“‘conocimiento positivo” y “existencia” como ausencia de clase vacia.

2.3.3. Laforma substancial subsistente

Como en los casos anteriores, recordemos el problema: “....Y finalmente lo mismo
sucede con respecto a la inmortalidad del alma. Descartes tiene razén en encontrar en la
interioridad humana algo no reducible a lo material, pero su modo de plantearlo, dualista —
cosa comprensible como reaccion contra un aristotelismo no cristiano- produce otro
malentendido. La inmortalidad del alma, asi planteada, como una sustancia espiritual no
dependiente del cuerpo, pre-supone que la misma “categoria” de sustancia —que no
corresponderia en Kant a un modo de ser real- estd unida al atributo de unidad espiritual. O

sea que —de vuelta— a la idea de la razon pura llamada “alma espiritual” se le atribuye una

108



existencia que, sin embargo, sélo puede ser predicada luego de una experiencia sensible
que, en este caso, es imposible. Nuevamente, asi planteadas las cosas, Kant tiene razon.

En efecto, no se puede predicar “a priori” la espiritualidad del “yo” humano pues no
toda sustancia es espiritual. Lo que ocurre es que en Descartes sobreviven argumentos
emanados de la escolastica segun los cuales la inteligencia es inmaterial. Entonces, sobre
todo hoy, con el avance de las neurociencias, ello se ve como un dualismo “sin ninguna
razon” mas que una fe religiosa indiferente ante el avance de las ciencias.

De vuelta, el creyente no negara que cree en una dimension espiritual del yo mas alla
de lo material. Pero también le dira al no creyente que NO es “dualista”: el yo no es algo
separado del cuerpo, sino que la persona humana es el mismo cuerpo humano, viviente (el
leib de Husserl) esencialmente destinado el encuentro intersubjetivo y dialégico con el otro,
con el to.

Pero en el encuentro con el ti hay comunicacion y mensajes. Y en el mensaje, en “lo
que” el otro dice, se puede encontrar una esencial distincion: el mensaje en si mismo y el
canal fisico en el cual el mensaje se graba. O sea, el mundo 3 de Popper en comparacion
con el mundo 1, que es material. “La” teoria de la relatividad —como dice Popper— NO se
identifica con ninguno de los potencialmente infinitos papeles donde hay tinta grabada ni
con el silicio de una computadora. Papel y tinta no son “la” teoria de la relatividad: ésta,
como tal, es una, tiene un significado en si que no se reduce a lo material. Santo Tomas ya
habia hablado de esto cuando dijo que la inteligencia es capaz de captar lo universal.

Ahora bien, para Santo Tomas la inteligencia no es el yo, la sustancia, sino que es una
potencialidad de la sustancia humana, del cuerpo humano. Y el cuerpo humano esta a su
vez ordenado por una forma que le da unidad estructural frente a los millones de elementos
atdmicos que lo componen y que se renuevan dia a dia por el proceso metab6lico®?,

Quiere decir que de esa forma emergen las potencialidades sensitivas y también la
inteligencia humana (en estado de union con el cuerpo) capaz de captar esos “significados
en si mismos”.

Ahora bien, en Santo Tomas, entre la potencia de conocimiento y su objeto de

conocimiento hay una analogia de proporcion intrinseca. Ello quiere decir que el modo de

102 Al respecto véase Artigas, M., La inteligibilidad de la naturaleza, Eunsa, Pamplona, 1992, y La mente del
universo, Eunsa, Pamplona, 1999.

109



ser de la potencia estd medido, determinado, por el modo de ser del objeto. Por ende, si el
objeto no es reducible a lo material (el mundo 3 no es reducible al mundo 1) entonces la
potencialidad en si misma (la inteligencia) tampoco. Pero la potencia emerge de la forma
sustancial que ordena al cuerpo. Y, de vuelta, hay una analogia de proporcion entre la
potencia y la forma sustancial. Luego, la forma sustancial humana no se reduce a lo
material, pero ello no quiere decir que no sea ordenadora de lo material. Por eso concluye
Santo Tomas que la forma sustancial humana es subsistente, esto, subsiste mas alla de la
desaparicion del cuerpo, pero no como un espiritu suelto, sino como una sustancia
“INcompleta”, porque le falta el cuerpo al cual esté ontologicamente destinada. Y por ello
no puede ejercer sus funciones intelectuales. Lo que ocurre es que en Santo Tomas todo
esto estd dicho en el contexto de su teologia donde la forma sustancial subsistente entra
inmediatamente al juicio particular y por ende a su destino eterno, donde en el juicio final
se reencontrara con el cuerpo que esencialmente le pertenece.

Pero todo ofrece, al debate mente-cerebro actual, conclusiones importantes. Santo
Tomas nunca negaria las experiencias actuales de la neurociencia donde las potencialidades
intelectuales quedan afectadas por un dafio neuronal. Porque la inteligencia ejerce su
funcion con con-curso con las potencialidades sensibles, lo cual, en nuestros paradigmas
actuales, implica decir: en con-curso con todo el sistema nervioso central y por ende con
todo el cuerpo (la “inteligencia sentiente” de Zubiri’®®). Por ende una falla en el sistema
nervioso implica que la inteligencia humana no puede “ejercer”, “pasar de la potencia al
acto”, pero queda como potencia en acto primero, 0 sea, existente, como una capacidad que
como tal esta alli pero no puede ejercer su funcion.

Por ende no es cuestion de afirmar un “alma inmortal” que nada tendria que ver con
el cuerpo, sino una forma sustancial que organiza al cuerpo —en pleno dialogo con la
biologia actual— pero que es subsistente a la desaparicion del cuerpo. Este es el gran logro
de un tedlogo cristiano como Santo Tomas que es plenamente compatible con los avances
actuales de las neurociencias, por un lado, y con la razonabilidad de las aspiraciones
espirituales mas profundas del ser humano, por el otro, que se traducen en su mirada, en
SuUs manos, en su rostro, en su arte, en su capacidad de interpretacion, en su empatia, en su

capacidad de vinculo con “el yo del otro”, en mirar a los ojos y ver al otro y no sélo una

103 Zubiri, X., Inteligencia sentiente, 5% ed., Alianza, Madrid, 2006.

110



pupila, iris y cornea. Por eso las computadoras —por mas temor que nos inspire el
legendario ojo rojo del “2001”, Hall- no pueden “mirar”. Solo el ser humano mira. Con
odio (Cain) o con amor (Abel), en la lucha permanente entre el bien y el mal (no en la
“funcion y DIS-funcion”) que queda abierta precisamente por nuestra forma subsistente,

hasta el final de la Historia que s6lo sera con la segunda venida de Cristo.

2.3.4. Libre albedrio y conciencia critica
Nuevamente, el libre albedrio ha sido uno de los regalos méas preciosos de la
revelacion judeo-cristiana a la humanidad. Libre albedrio que convive con la gracia de Dios

y la providencia, un misterio que, al tratar de ser explicado por los grandes te6logos®

, O
ha hecho méas que aclarar la nocion misma de libre albedrio, para creyentes y para con no-
creyentes.

De vuelta, después del iluminismo, las interpretaciones de diversas cuestiones
cientificas han puesto la carga de la prueba del lado de los que defienden el libre albedrio.
Por un lado, un universo determinista no dejaba lugar para el libre albedrio, excepto que se
asumiera una posicion dualista donde el yo estaba exento de lo material. Ese fue el gran
mérito de Descartes en su momento, y de la ley moral en Kant, que jugaba igual rol. Pero
ya hemos visto que esa posicion dualista retroalimentaba una posicion cientificista donde
los avances de las neurociencias mostraban un innegable rol del sistema nervioso central en
la inteligencia de la persona. Eso lo hemos respondido en el punto anterior.

O sea: si la forma sustancial subsistente no se reduce a lo material, y por ende la
inteligencia tampoco, ésta no puede estar afectada por las causalidades fisicas como
potencia en acto primero, aunque puede condicionarla a su paso al acto segundo. En ese
sentido el libre albedrio se mantendria.

Por lo demaés, se puede decir que hoy casi ningun fisico sostiene el determinismo
newtoniano, dado el indeterminismo de la fisica cuantica. Sin embargo, la indeterminacion
onda-particula es un tema del mundo fisico. Si, posiblemente nuestro cerebro sea el lugar

donde méas fendmenos de la fisica cuantica tienen lugar, pero no es el indeterminismo

104 véase al respecto el elogio de Popper a San Agustin en Popper, K.: El universo abierto, Tecnos, Madrid,
1986, nota n° 30.

111



cuantico la causa del libre albedrio, precisamente porque, como veremos, el libre albedrio
es algo irreductible a lo material.

Yendo al tema, alguien podria objetar que la inteligencia no es libre ante la
conclusion que “ve”, si las premisas son verdaderas y la ldgica entre ellas es correcta.
Volviendo al famoso ejemplo, la conclusion “Soécrates es mortal” no es libre ante sus
premisas “Todos los hombres son mortales” y “Sdcrates es hombre”. Pero, precisamente,
Santo Tomas afirma que el libre albedrio es el libre juicio de la razon, alli donde las
premisas no son suficientes para dar una conclusion necesaria.

“... En cambio, el hombre obra con juicio, puesto que, por su facultad cognoscitiva,
juzga sobre lo que debe evitar o buscar. Como quiera que este juicio no proviene del
instinto natural ante un caso concreto, sino de un analisis racional, se concluye que obra por
un juicio libre, pudiendo decidirse por distintas cosas. Cuando se trata de algo contingente,
la razon puede tomar direcciones contrarias. Esto es comprobable en los silogismos
dialécticos y en las argumentaciones retdricas. Ahora bien, las acciones particulares son
contingentes, y, por lo tanto, el juicio de la razén sobre ellas puede seguir diversas
direcciones, sin estar determinado a una sola. Por lo tanto, es necesario que el hombre tenga
libre albedrio, por lo mismo que es racional®”.

La clave aqui es “... cuando se trata de algo contingente, la razén puede tomar
direcciones contrarias”. Por ejemplo, comprar un lapiz o una lapicera. Tengo razones tanto
para una cosa como para la otra. Ninguna de esas razones me lleva necesariamente a la
conclusién. Entonces la voluntad, que es el apetito el bien mediado por la inteligencia, es
libre. Por ello decidir NO es efectuar un razonamiento necesario, porque si hubiera
necesidad, no habria decision. Por eso dice nuevamente Santo Tomas: ... si se le propone
(a la voluntad) un objeto que no sea bueno bajo todas las consideraciones, la voluntad no se
vera arrastrada por necesidad. Y, porque el defecto de cualquier bien tiene razén de no bien,
solo el bien que es perfecto y no le falta nada, es el bien que la voluntad no puede no
querer, y éste es la bienaventuranza. Todos los demas bienes particulares, por cuanto les

falta algo de bien, pueden ser considerados como no bienes y, desde esta perspectiva,

195 Suma Teoldgica, 1, g. 83.

112



pueden ser rechazados o aceptados por la voluntad, que puede dirigirse a una misma cosa
segun diversas consideraciones.”1%

Y, precisamente, en el mundo de la vida (humano) ninguna de nuestras opciones es
perfecta, esto es, ninguna de ellas colma absolutamente las aspiraciones de nuestra
naturaleza. Por ello los razonamientos que nos llevan a tomar decisiones no son necesarios,
y, por ende, la decision es libre.

Popper tiene un argumento por el absurdo para demostrar el libre albedrio que se
relaciona mucho con lo anterior'®”. Si estuviéramos determinados a decir lo que decimos,
no seriamos libres de no decirlo. Pero en un debate, en un dialogo, donde alguien puede
convencerme de algo y yo cambiar de parecer, o donde yo puedo darme cuenta de algo que
antes no veia, no hay necesidad en las afirmaciones (a las que llego mediante el dialogo).
De lo contrario, si el otro estuviera determinado a decirme que yo estoy equivocado, ¢para
que intentar convencerlo de lo contrario? Lo méas absurdo seria que mi contra-opinante
sostuviera que yo estoy equivocado al decir que el hombre no es libre. ¢(No seria
contradictorio con mi propio determinismo tratar de convencerlo de lo contrario, para que
Ilegue libremente a la conclusion de que el hombre no es libre?

Lo que Popper sostiene no necesariamente remite a un mundo deterministico que
afectara a nuestras neuronas. Es compatible con su propia interpretacion de la fisica

cuantica 108

, donde la indeterminacion onda-particula depende de propensiones, de
tendencias —donde hace entrar la nocién de potencialidad de Arist6teles— intrinsecas a una
determinada situacion fisica, donde la particula se comporta a veces como particula y a
veces como onda. Pero ello no depende del control del ser humano. Por ello, aunque en
nuestro cerebro hubiera indeterminacién cuantica, la demostracion de Popper se aplica

igual.

3. Conclusion: la nocién de persona en dialogo con el no creyente
Todo esto implica que se puede volver a poner en didlogo con el no creyente a la

nocion de persona, Unica, irrepetible, inteligente, libre, corporea, con una ley natural

106 Syma Teoldgica, I, g. 2 art 10.
107 popper, op. cit.
108 popper, K.: Teoria cuantica y el cisma en fisica, Tecnos, Madrid, 1985.

113



intrinseca y por ende con una serie de derechos inalienables que deben siempre ser
respetados. Las mejores instituciones que defiendan ello seran siempre temas mas
opinables. Pero los judeo-cristianos que nieguen esa conclusion, porque seria algo “liberal”,
no advierten que estan encerrados en una cuestion terminolédgica que peligrosamente los
aparta de una de las conclusiones mas importantes de su propio judeo-cristianismo. Excepto
que estén encerrados, en realidad, en ideologias nazi-fascistas 0 comunistas.

A los no creyentes que nieguen esa conclusion no hay més que preguntarles: ¢por
qué? ¢Por qué es una conclusién derivada del judeo-cristianismo? Pues si, pero ya hemos
visto que ello no obsta a que desde ese mismo horizonte se den razones que el no creyente
no pueda compartir. Y la cerrazon absoluta a considerarlas sélo puede venir, nuevamente,
de ideologias nazi-fascistas y/o comunistas que, renovadas de mil maneras, siguen
encerrando a muchos en paradigmas totalitarios, cuya fanatica adhesion constituye ya un
caso severo de alienacion patologica.

Por ende, creyentes sanos y no creyentes sanos, abiertos al didlogo, a compartir
horizontes, tienen que unirse hoy, mas que nunca, en la defensa de Occidente, esto es, en la
defensa de las libertades individuales ante los renovados totalitarismos que hoy ya las estan
destruyendo. Occidente padece hoy su propio Alzheimer. Que Dios nos ayude a recuperar

nuestra memoria e identidad.

114



CAPITULO 6:
HACIA UNA MODERNIDAD CATOLICA EN LOS SIGLOS XIX, XX Y XXI

1.  Gregorio XVIy Pio IX

Mientras tanto, en el s. XIX, los pontifices se enfrentaban con dilemas menos
metafisicos. Era la época de las republicas napolednicas laicistas contra un Antiguo
Régimen en el cual las monarquias catolicas se sentian més a gusto. Fue la época donde el
Risorgimento Italiano amenazaba a los Estados Pontificios. Fue una época de enormes
confusiones. Inglaterra era anglicana y los EE.UU. parecian esencialmente protestantes. Lo
anglosajon estaba lejos. La Europa Continental, en cambio, era lo que los pontifices podian
ver. Era la Europa del lluminismo, de la Revolucion Francesa, de la Diosa Razdn, de la
razén instrumental, del constructivismo, como decia Hayek. Y los pontifices de entonces se
enfrentaron con todo ello sin ninguna distincion con la Modernidad y menos ain con una
vision de una modernidad catolica.

Los enfrentamientos no se hicieron esperar. Gregorio XVI y Pio IX libraron una
lucha sin cuartel contra esa Europa laicista en bloque, sin mayores distinciones, a la cual
llamaron “liberalismo” sin tampoco mayores distinciones en una condena terminolégica
que hasta hoy los tradicionalistas lefebvrianos y sedevacantistas siguen reclamando como
dogma inapelable. El primero y Unico que cortd con esa condena terminoldgica fue
Benedicto XVI, como veremos después. Pero ese enfrentamiento marcé y marca adn a los
problemas eclesiales de nuestro tiempo. El enfrentamiento con “el liberalismo” ha tomado
otras formas pero no ha sido superado aun. El problema es que fue un enfrentamiento con
la modernidad en su conjunto, sin mayores matices, que luego hizo dificil o sorpresiva la
redaccion de los documentos del Vaticano I, condicionando ello todas sus interpretaciones.
Ese enfrentamiento con la modernidad en su conjunto fue coherente con un tomismo
convertido en arma de combate contra el mundo moderno (algo que Santo Tomas no pudo
imaginar nunca), un tomismo que obviamente no podia sacar de una galera inexistente las

bases para el Concilio Vaticano II.

115



Gregorio XVI, en su Mirari vos (1832), interpreta las libertades individuales exactamente
como el Iluminismo las interpreta, esto es, como una rebelion contra la voluntad de Dios%,
y las condena sin miramientos, llaméndolas libertades de perdicion. Claro, tenia razén in
abstracto, aungue no era ello precisamente de lo que habian huido los peregrinos del
Mayflower, que como dijimos fundaron una Republica con libertad de conciencia y una
religiosidad publica no estatal. Pero Gregorio XVI ni lo vio. Estaba muy lejos. Una cosa
protestante del otro lado del océano.

El caso de Pio IX es mé&s interesante e implicd en su momento algunos matices. Al
principio (hablamos de 1846) parecia tener simpatias hacia ciertas transformaciones
institucionales modernas e incluso llegd a fundar una especie de Camara de Representantes
en los Estados Pontificios. Pero las circunstancias politicas de la época, que casi le quitan
entonces su poder temporal (lo que luego lograria Garibaldi) lo volvieron “menos liberal”.
Pero su reaccion no fue sélo practica. No sélo anulé sus incipientes reformas, sino que
proclamé la famosa Quanta cura (1864), seguida por el Syllabus, un conjunto de errores
“de nuestra época” (muchos traductores dicen “modernos”). Pero parece que estos
documentos no convencieron a los enemigos de los Estados Pontificios. Como dijimos,
estos fueron anulados en 1870 por el Resorgimento italiano. TAN enojado estaba Pio IX
que no solo se acuartelé en el Vaticano como prisionero del estado italiano, sino que
también ordeno su famoso “non expedit” en 1874, por el cual prohibia a todos los catolicos
italianos toda participacion politica. La prohibicion seria levantada recién con Benedicto
XV, y casi todos hoy han olvidado que la situacion de auto-considerarse prisionero del
estado italiano por parte de los pontifices recién se soluciona con el Pacto de Letran en
1929, entre Pio Xl y nada mas ni nada menos que Benito Mussolini. Si, el estado del
Vaticano de hoy es resultado de un pacto con Mussolini.

Ahora bien, ¢qué decian la Quanta cura y el Syllabus? Ha habido mil
interpretaciones, pero casi todos coincidiran en que ambos documentos implicaron una
situacion de “casi sin salida” en el enfrentamiento de la Iglesia con “lo moderno”. Claro, en

realidad era contra el lluminismo, y si se los lee de ese modo, ambos documentos tienen

199 En su momento, deciamos: “...Habria derechos del hombre porque la opresion religiosa ha terminado; lo
religioso debe ser relegado al culto privado y toda influencia, ya no relacion juridica, con lo temporal, debe
ser combatida, como garantia del progreso y de la civilizacion. Ello rodea entre lineas a la “libertad de cultos”
iluminista”.

116



razén “in abstracto”, mas alld del tono y su valoracion de la historia y las cosas
contingentes. Claro, la distincion que hemos hecho en todo este libro, entre Hluminismo y
Modernidad, no fue lo que precisamente abund6 cuando se leyeron precisamente los

numeros finales del Syllabus:

“.... X. Errores relativos al liberalismo de nuestros dias:

LXXVII. En esta nuestra edad no conviene ya que la Religion catolica sea tenida como la
Unica religion del Estado, con exclusion de otros cualesquiera cultos. (Alocucion Nemo
vestrum, 26 julio 1855)

LXXVIIIl. De aqui que laudablemente se ha establecido por la ley en algunos paises
catolicos, que a los extranjeros que vayan alli, les sea licito tener publico ejercicio del culto
propio de cada uno. (Alocucién Acerbissimum, 27 septiembre 1852)

LXXIX. Es sin duda falso que la libertad civil de cualquiera culto, y lo mismo la amplia
facultad concedida a todos de manifestar abiertamente y en publico cualesquiera opiniones
y pensamientos, conduzca a corromper mas facilmente las costumbres y los animos, y a
propagar la peste del indiferentismo. (Alocucién Nunquam fore, 15 diciembre 1856)

LXXX. EI Romano Pontifice puede y debe reconciliarse y transigir con el progreso, con el
liberalismo y con la moderna civilizacion.”

Claro, pueden buscar el latin original, pueden dar las vueltas hermenéuticas que
quieran, pero digamos que “el espiritu”, y no sé¢ si la letra, dejaban poco margen para
cualquier conciliacion.

Hay que tener en cuenta, ademas, una circunstancia histérica muy importante —
hablando de lo contingente— para cuando luego analicemos el documento de Libertad
Religiosa del Vaticano Il. En los Estados Pontificios, como muy bien ha sefialado
Rhonheimer!?, el bautismo y la ciudadania estaban unidos. Una clara herencia del Sacro
Imperio medieval. O sea que ser catolico y ser ciudadano eran alli lo mismo. Podia haber
una legitima tolerancia para con cualquier visitante no catdlico, pero obviamente no se
podia hablar de “derechos”, y menos atn de libertad religiosa, para un ciudadano de los
Estados Pontificios, que fueran mas alla de su condicién de bautizado. Cuan “dogma de fe”
es algo asi es la pregunta a la cual adn los lefebvrianos de hoy siguen contestando que si,

basados en el parrafo sexto del documento, que parecia de Magisterio Extraordinario: ...

110 Rhonheimer, Martin, Cristianismo y laicidad. Historia y actualidad de una relacion compleja, Madrid,
Rialp, 2009. Agradecemos a Mario Silar esta referencia.

117



En medio de tanta perversidad de opiniones depravadas, teniendo Nos muy presente
nuestro apostolico ministerio, y solicitos en extremo por nuestra santisima Religion, por la
sana doctrina y por la salud de las almas encargada divinamente a nuestro cuidado, y por el
bien de la misma sociedad humana, hemos creido conveniente levantar de nuevo nuestra
voz Apostdlica. Asi pues en virtud de nuestra autoridad Apostélica reprobamos,
proscribimos y condenamos todas y cada una de las perversas opiniones y doctrinas
singularmente mencionadas en estas Letras, y queremos y mandamos que por todos los
hijos de la Iglesia catdlica sean absolutamente tenidas por reprobadas, proscritas y
condenadas”. Pobre Pio IX: “...En medio de tanta perversidad de opiniones depravadas”: si

viviera hoy...

2. Mons. Dupanloup

Pero entonces sucede algo inesperado. Mons. Dupanloup, Obispo de Orleans, publica
en 1865 su “Aclaracion a la Convention du 15 septiembre et L'Encycliqgue du 8
Décembre”. La aclaracion era supuestamente en defensa de Pio IX. Los liberales laicistas
franceses, obviamente, le habian acusado de intolerancia absoluta, acusacion que elevaban
a la Iglesia misma, ahora en boca de su Sumo Pontifice. Pero Dupanloup defiende a Pio IX
de ser intolerante, sobre la base de que el documento de ningiin modo dejaba de lado la
necesidad de la tolerancia por razones de bien comun, ni dejaba de aceptar una separacion
entre Iglesia y Estado, respetando la libertad de la Iglesia, mientras las circunstancias
historicas lo hicieran razonable. O sea, Dupanloup presentaba una interpretacion del
documento que permitia “maniobrar” ante las dificiles circunstancias europeas. Nunca se
sabrd qué pensaba realmente Duponaloup de la Quanta cura —de hecho, era ya conocido
por sus inclinaciones “liberales” en relacion a obispos mas conservadores en temas
politicos- pero, por supuesto, su aclaracion —apoyada por numerosos obispos- despierta las
iras de los ultra-conservadores (Bilio y Veuillot), quienes piden su inmediata condena por
parte de Pio IX, pero este no s6lo NO lo condena, sino que le envia... {Una carta de

felicitacion'!! Nunca se sabra, tampoco, qué tenia un mente Pio IX al hacer esto pero... 10

11 Aubert, R., 1956, “Monseigneur Dupanloup et le Syllabus”, Revue d’histoire ecclésiastique, Vol. LI, en
http://www.worldcat.org/title/monseigneur-dupanloup-et-le-syllabus/ ocle/758712684; O’Connell, M., 1984,
“Ultramontanism and Dupanloup: the Compromise of 1865”, Church History: Studies in Christianity and
Culture, Volume 53, n° 2, Junio, 200-217; Corleto, Ricardo, 2007, “Documentos para la Historia de la

118



cierto es que esta cuestidn casi nunca es citada por los ultra-tradicionalistas que ain quedan
en Lefebvre y en los sede-vacantistas. Porque la cuestion es que, al menos en la letra, la
interpretacion moderada de la Quanta cura y el Syllabus —que tiene influencia en Leon

XI1I-tiene la aprobacion oficial del mismo Pio IX. Sencillamente asombroso.

3. El caso Rosmini

Menos suerte tiene otro gran representante de la modernidad catolica, el gran fildsofo
y pensador italiano Antonio Rosmini.

No es el momento de analizar sus teorias filosoficas y teoldgicas, opinables por un

lado y dentro de una interpretacion agustinista®'?

y anselmiana de Santo Tomas por el otro.
El asunto es que Rosmini encarn6 como nadie en su momento los ideales de una
modernidad catolica dando una respuesta tedrica y practica a la crisis que vivia la Iglesia de
Gregorio XVI y Pio IX. Bregd por un gobierno limitado, republicano, democrético,
defendid las libertades individuales, la libertad de ensefianza, la propiedad privada, conocia
bien la constitucion de los EE.UU. y hasta propuso una Constitucién para el nuevo reino
italiano que hubiera sido una solucion para lo que fue luego el triste final del pontificado de
Pio IX y la cuestion romana. Sus obras filosoficas, teoldgicas, su filosofia del derecho y
politica fueron de una enorme extensidn, constituyendo hoy toda una especialidad en los
ambientes catolicos actuales. Fue ademas el fundador de las hermanitas de la Caridad y
conocié bien las “llagas de la Iglesia” de su momento®*2,

Pero, por supuesto, comenzaron las acusaciones y las calumnias. La influencia de
Rosmini y su prestigio fueron tales en su momento que Pio IX considerd6 nombrarlo
Secretario de Estado. Los tradicionalistas no lo pudieron soportar. Lo acusaron de
ontologismo, como si Rosmini hubiera sido un infradotado que habria confundido su ser
ideal (algo muy parecido al noema husserliano trasladado a la cuestion del ser) con Dios

mismo. Las acusaciones y las tribulaciones duraron afios y afos. Sus acusadores lograron

Iglesia Contemporanea”, en
http://usuarios.advance.com.ar/pfernando/DocslglCont/Dupanloup_convention.html; Juan Pablo I,
lHustrisimos sefiores, BAC, Madrid, 1978,

112 Sciacca, Historia de la filosofia, op. cit. Muy importante al respecto es el libro de Frank, J.F.: From the
Nature of the Mind to Personal Dignity. The Significance of Rosmini’s Philosophy, CUA Press, Washington,
D.C., 2006.

113 Muratore, U.: Antonio Rosmini, BAC, Madrid, 1998.

119



que en 1849 dos de sus obras mas politicas pasaran el indice de los libros prohibidos. Pio
IX logro levantar esa condena en 1854, aunque no lo pudo seguir sosteniendo
politicamente, sobre todo por el giro que €l mismo dio a su pontificado. Muerto Pio IX, el
odio siguid su curso hasta que finalmente sus acusadores lograron que Ledn XIII aprobara
un decreto del Santo Oficio de 1887 donde se condenaban cuarenta proposiciones
“rosminianas”. EI mas importante intento de conciliacion entre Iglesia y modernidad fue
sepultado en el més absoluto olvido por una miserable intriga vaticana y el fanatismo
tradicionalista mas cerril e ignorante. Rosmini, sin embargo, nunca se rebel6 ante el
Pontifice, mantuvo su santa obediencia, mientras se siguié ocupando de las Hermanitas de
la Caridad hasta su muerte en 1855.

Asi como Dios, que sabe mas, permitio, El sabe por qué, esta injusticia, quiso Dios
que su santidad fuera reconocida, de igual modo que su importancia filoséfica. Fue citado
como uno de los grandes fildsofos cristianos en 1988, en la Fides et ratio —junto con Edith
Stein— y beatificado el 18 de Noviembre de 20074,

Por supuesto, antes de eso, la Sagrada Congregacion para la doctrina de la Fe,
presidida por otro santo incomprendido, Joseph Ratzinger, se expidio sobre la obra de
Rosmini, el 1 de Julio de 2001, en la Nota sobre el valor de los decretos doctrinales con
respecto al pensamiento y a las obras del sacerdote Antonio Rosmini Serbati®®,

(13

Alli, entre otras cosas, se¢ dice que “... Actualmente se pueden considerar ya
superados los motivos de preocupacion y de dificultades doctrinales y prudenciales, que
llevaron a la promulgacion del decreto Post obitum de condena de las “cuarenta
proposiciones” tomadas de las obras de Antonio Rosmini. Y eso se debe a que el sentido de
las proposiciones, como las entendié y conden6 el mismo decreto, no corresponde en
realidad a la auténtica posicion de Rosmini, sino a posibles conclusiones de la lectura de
sus obras. Con todo, queda abierta al debate tedrico la cuestion del valor mayor o menor del

sistema rosminiano mismo, de su consistencia especulativa y de las teorias o hipétesis

14 Para mas detalles, véase el siguiente link:

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/csaints/documents/rc_con_csaints_doc_ 20071118 beatif-
rosmini_sp.html.

115 Para mas detalles, véase el siguiente link:

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20010701_rosmini_s
p.html.

120



filoséficas y teoldgicas expresadas en él. Al mismo tiempo, el decreto Post obitum conserva
su validez objetiva en relacién con el dictado de las proposiciones condenadas, para quien
las lee, fuera del contexto del pensamiento rosminiano, desde una perspectiva
idealista, ontologista y con un significado contrario a la fe y a la doctrina catolica”.

Esto implica al menos tres cosas:

1. que la “intentio lectoris” del Santo Oficio en 1887 estaba errada (en cuanto a
considerar a la obra de Rosmini como contraria a la Fe);

2. que la obra de Rosmini, en relacion a la Fe, es opinable;

3. que la condena sigue siendo valida si se leen a las 40 proposiciones fuera del
contexto de lo que Rosmini verdaderamente quiso decir.

Fue una salida elegante. Como dijimos en otra oportunidad, ““...En otras palabras, las
condenas en si mismas, a las posiciones in abstracto, son correctas, independientemente del
detalle de que Rosmini no las sostuvo, como ahora lo afirma la Sagrada Congregacion. Esto
presenta un problema: si el magisterio se sincera y afirma que su intentio lectoris era
erronea, o sea, que leyo mal al autor, se desautoriza para casos presentes y futuros. Si no se

199
1

sincera y dice que la condena es correcta “en si”, cualquiera puede ver un intento de salvar
lo insalvable. (Como si se dijera: Santo Tomas ha sido condenado por ateo; ahora bien,
ello se entiende a la luz de la época, que hizo leer a Santo Tomas como si fuera ateo; ahora
bien, obviamente no lo era, pero la condena es correcta en si misma al condenar al
ateismo.) Claro, el problema de la condena no era lo que condenaba, sino a quién
condenaba. Ese es el problema de cualquier condena, que empeora si ademas hay un error
en lo que se condena. La verdad es que el Magisterio nunca se equivoco en sus condenas en
materia dogmatica, pero si lo hizo algunas veces cuando las condenas estaban atravesadas
por los intereses politicos de las intrigas vaticanas. Lo que se tendria que haber reconocido
es que Leon X111 condend a Rosmini porque sus asesores ultramontanos no perdonaron
a Rosmini su liberalismo, lograron convencer al Pontifice de que era ontologista, y bajo
esa excusa se lo condend. La condena de Rosmini atrasé un siglo entero al Concilio

Vaticano 11",

118 En su momento dije Pio IX, rectifico mi error.

17 Zanotti, G. J., “Jacques Maritain: su pensamiento politico y su relevancia actual”, en RIIM, n° 57, 2012,
nota n® 9.

121



Esto dltimo fue importante. Desde una perspectiva humana, fue un error insalvable,
que produjo graves consecuencias para toda la Iglesia. EI Vaticano I, que intenta tardia y
casi desesperadamente enmendar la relacion entre Iglesia y mundo moderno, casi no
hubiera sido necesario si Pio IX se hubiera dejado guiar por Rosmini y hubiera frenado con
méas énfasis a sus fanaticos acusadores. Esto muestra también la locura de las intrigas
vaticanas y la des-autorizacion permanente que sufre el magisterio no extraordinario de la
Iglesia en estas cuestiones, tema al cual vamos a volver después. Dios quiso que este
universo paralelo no existiera, posiblemente con la intencion de que aprendamos de
nuestros terribles errores. Pero ese tiempo no ha llegado aun. Estas cosas siguen pasando,
pero de otro modo. Lo que antes fue el integrismo y clericalismo de derecha, hoy lo es el
integrismo y clericalismo de izquierda. A pesar de los esfuerzos de Pio XII, Juan XXIII,
Juan Pablo I, Juan Pablo Il y sobre todo Benedicto XVI, la relacion del Catolicismo con
una modernidad catélica no termina de pasar a la praxis de la Iglesia y a la mente de la
mayoria de los catdlicos. Rosmini es un caso dramatico: sigue siendo actual, con otras

circunstancias.

4, Ledn XIII
Ledn XIII ya es una moderacion con respecto a Pio 1X. Sobre todo, porque recibe la
influencia de Mons. Dupanloup.

En efecto, dicha influencia se puede ver en los siguientes temas:

4.1. Distincion tesis/hipdtesis

Con Ledn XIIl queda establecida una distincion que ayuda notablemente al
magisterio y a la Iglesia a manejarse prudentemente en los tiempos “modernos”, con 10S
cuales el Syllabus —al menos en su letra- habia declarado una incompatibilidad absoluta.

La tesis es la situacion ideal, esto es, la union entre Iglesia y estado. No confusion de
esferas, sino una situacion donde NO “...sea licito en la vida politica apartarse de los
preceptos de Dios y legislar, sin tenerlos en cuenta para nada"!'®. Eso, como lo mas
universal y abstracto, como el principio méas general e inmutable. Bajando un poco mas,

ello implica algun tipo de confesionalidad, esto es, que Iglesia y estado no se contradigan

118 Inmortale dei, n° 14.

122



en todo lo que hace al bien de la persona. Bajando un poco mas, ello implica algun tipo de
confesionalidad formal, ya sea bajo la organizacion del estado o segun un concordato, o
como ha opinado Amadeo de Fuenmayor!'®, una confesionalidad sustancial, donde la
sustancia del ethos social hace vivir una ley natural que garantice lo anterior. Bajando un
poco mas, y yendo por ende a un tema mas contingente, es muy posible que Ledn XIlI
tuviera in mente in concreto la organizacion (disuelta por la fuerza) de los estados

pontificios.

4.2. Tolerancia por motivos de bien comun

Lo cual, por ende, permite plenamente que la Iglesia admita, por motivos de bien
comdan, por tolerancia de un mal por un bien mayor, una situacién de no confesionalidad
formal con separacion no hostil entre Iglesia y estado. Esa seria “la hipotesis”: una
situacion no ideal tolerada por motivos de bien comudn. Ello implica también la tolerancia
para el ejercicio publico de religiones no catdlicas por motivos de bien comdn. Por lo tanto,
la hipdtesis admitia la separacion entre Iglesia y estado y libre ejercicio de religiones no
catdlicas, pero no como situacion ideal, pero si como situacion prudencialmente admitida
por motivos de bien comun, sobre todo en aquellos paises donde no hubiera mayoria

catolica.

4.3. La carta “Longincua oceani”

Conforme con lo anterior, Ledn XIII escribe a los obispos de los EE.UU. la carta
“Longincua oceani”, de 1895'%, donde elogia la libertad de la Iglesia en los EE.UU. y a la
constitucion que asi lo permite, aunque marca obviamente la diferencia con la “tesis”. Por
ende el problema de Ledn XIlIl no fue los EE.UU. sino Europa y Latinoamérica, donde
condena ya en ese momento el “laicismo” de ciertas legislaciones contrarias a la libertad de
la Iglesia, como en Francia y en México®®'. Por eso otra de sus distinciones es entre

régimen constituido y legislacion, esto es, el problema no es el régimen politico —

119 En su libro La libertad religiosa, Eunsa, Pamplona, 1974.
120 http://w2.vatican.va/content/leo-xiii/la/encyclicals/documents/hf_I-xiii_enc_06011895_longinqua.html.

121 Nobilisima galorum gens, Cum multa, Au milieu des solicitudes; todas en Doctrina Pontificia, Libro I,
Madrid, BAC, 1958.

123



monarquia, democracia, etc.— sino la legislacion contraria a la libertad de la Iglesia. De aqui

otros de sus aportes: la libertad de las formas de gobierno.

4.4. La libertad de las formas de gobierno

En efecto, la Iglesia, sostiene Ledn XIll, es indiferente con respecto a las formas de
gobierno, mientras no contradigan al bien comun y a la libertad de la Iglesia, y por ende el
catdlico tiene en ese terreno plena libertad de opinidn (si bien el cat6lico no tiene derecho a
rebelarse contra el régimen que segun la tradicion de su pais haya prevalecido). Por ende
decir sin distinciones que la Iglesia esta en contra de la democracia es un error. Sin

embargo si condena Leon XIII la democracia de origen roussoniano*??

, Y tiene un parrafo
donde la teoria de la traslacion del poder de los escolasticos —como ya dijimos— parece no

salvarse'??,

4.5. Laesfera propia del gobierno civil

La afirmacion de la confesionalidad formal casi como tesis no implica negar la esfera
de autonomia propia de los gobiernos humanos. En un péarrafo que ha inspirado mucho a
Maritain, a Pio XII, Juan XXIII y Benedicto XVI, Leon XIII dice en su momento (donde se
observa bien la influencia de la doctrina de Santo Tomas de la “autoridad del principe”
como causa eficiente principal): ... Ambas potestades —dice alli Ledn XIII- son soberanas
en su género. Cada una queda circunscripta dentro de ciertos limites, definidos por su
propia naturaleza y por su fin proximo. De donde resulta una esfera determinada dentro de

la cual cada poder ejercita iure propio su actividad”!?*,

4.6. La enciclica “Libertas”
Dicho todo lo anterior, la enciclica Libertas, “contra el liberalismo™, no fue en contra

del liberalismo institucional **> de los EE.UU., en tesis, ni tampoco en contra de su

122 En Libertas.
123 En Diuturnum illud, punto n° 4.
124 Inmortale dei, punto n° 6.

125 |_a expresion corresponde a Fernando Romero Moreno. O sea, la democracia como forma de gobierno, y la
democracia republicana, con una constitucion federal, federalismo, control de constitucionalidad y division de
poderes al estilo anglosajon. Todo ello es totalmente opinable en relacion a la Fe y por ende no contradictorio
de ninguna manera con el catolicismo.

124



“separacion” entre Iglesia y estado y libertad religiosa, en hipotesis. Lo que la Libertas

condena son tres cosas:

a)

Un liberalismo “de primer grado”, que consiste en “...la soberbia de la razon
humana que, negando la obediencia debida a la divina y eterna razon y
declarandose a si misma independiente, se convierte en sumo principio, fuente
exclusiva y juez Unico de la verdad”. O sea, la razén del lluminismo. Nada que ver

con una modernidad catélica.

b) Un liberalismo de “segundo grado”, consistente en la negacion de la Revelacion

Divina y por ende del orden sobrenatural: “...niegan que el hombre libre deba
someterse a las leyes que Dios quiera imponerle por un camino distinto al de la
razon natural”. De vuelta, nada que ver con una modernidad catolica, que se
inspira precisamente en la Revelacion Judeo-cristiana.

Y finalmente un liberalismo de tercer grado, que consiste en que “... las leyes
divinas deben regular la vida y la conducta de los particulares, pero no la vida y la
conducta del Estado (el original latino dice non tamen civitatis): es licito en la vida
politica apartarse de los preceptos de Dios y legislar sin tenerlos en cuenta para
nada. De esta doble afirmacion brota la perniciosa consecuencia de que es
necesaria la separacion®? entre la Iglesia y el Estado”. O sea, el laicismo (1), no
laicidad, del estado (ahora en términos modernos): la negacion de toda influencia
indirecta del judeo-cristianismo en la organizacion social, por un lado, y la
separacion entre Iglesia y estado como: a) negacion de la “tesis” (ya visto) (2) ; b)
afirmacion de una “disociacion” entre Iglesia y estado, sin ningun tipo de
cooperacion (3), que es contrario incluso al Vaticano Il. (1) y (3) no tienen (de
vuelta) nada que ver con una modernidad cat6lica y el punto 2 seguira siendo
analizado cuando veamos como elabora el Concilio Vaticano Il la confesionalidad

formal y sustancial del estado.

Como vemos, esta enciclica, que fue utilizada por algunos para negar sin ningun tipo

de distinciones todo dialogo con el mundo moderno, no tiene nada contra las instituciones

liberales clésicas, que quedan dentro de lo opinable, ni contra los EE.UU. de su tiempo, que

126 E| original Latino dice dissociari, que viene del verbo dissocio, as, are, cuya traduccion tiene los matices
negativos de "desunir, dividir, separar”, y no el matiz positivo de. "distinguir". Nosotros hablamos siempre de
distincion entre Iglesia y estado pero no de “separacion”.

125



queda en el ambito de lo prudencial. Las condenas de Leén XIII al liberalismo tienen que
ver con el Iluminismo, con la democracia entendida como voluntad absoluta de la mayoria,
y con las legislaciones laicistas de las republicas europeas y latinoamericanas post-

Revolucion Francesa.

4.7. Evaluacion retrospectiva

Ledn XIII fue un avance con respecto a la falta de matices de Gregorio XV1 'y de Pio
IX, excepto precisamente por la felicitacion de este Gltimo a Mons. Dupanloup, que como
vemos tuvo su efecto. Ledn XIII escribe ya dentro de esa moderacion. Condena las
democracias absolutas, las legislaciones laicistas, y la separacion entre Iglesia y estado en
tesis, dejando abierta en hipotesis una situacion como la de los EE.UU. Para la época, todo
un avance. Leerlo desde la perspectiva segun la cual Lefebvre lee el Concilio Vaticano Il es
un error historico. Al contrario, Le6n XIII es una fuente para muchas aclaraciones que
luego hard Pio XII en una circunstancia historica que Ledn XIIl no podia imaginar,

aclaraciones que fueron a su vez fuentes importantes del Concilio Vaticano II.

5. El caso del liberalismo catolico francés de fines del s. XIX: Dupanloup,

Lamennais, Lacordaire, Montalembert y Ozanam

Antes de la llegada de Leon XIII, hubo catolicos que lo arriesgaron todo por defender
los ideales de una modernidad catélica en medio de una Europa incapaz de vivir esa
sintesis, superadora de la dialéctica “Revolucién Francesa vs. Contra-revolucion y
restauracion del Antiguo Régimen”.

Por supuesto, esta el caso de Lord Acton en Inglaterra, gran defensor de la idea de
que la libertad politica surge como un resultado del cristianismo y particularmente del
Catolicismo®?’. Pero su ventaja inicial es que se refiere a las libertades civiles del common
law inglés y al régimen de monarquia constitucional limitada inglesa. O sea, de igual modo
que Cristopher Dawson en el futuro, Acton no tiene que “cambiar” al pasado politico de su
propia tradicion para defender al liberalismo politico de origen anglosajén que, como
hemos visto, nada que ver tiene con el laicismo revolucionario de origen francés, ni

tampoco nada con el Anglicanismo, por supuesto.

127 \er su Historia de la libertad en la Cristiandad, op. cit.

126



Los franceses, en cambio, se encontraban sumergidos en la dialéctica de la
Revolucion francesa versus el Antiguo Régimen. Esa circunstancia histérica influye
decididamente en la falta de matices con los cuales Gregorio XV1y Pio IX condenan a las
“libertades modernas” y al “liberalismo” en general.

Los catolicos franceses que veian, en cambio, que podia haber una democracia
republicana sin el anti-catolicismo de la Revolucion francesa, se encontraron entonces en
una dificil y heroica posicion.

Ese fue el caso de los liberales catélicos franceses del s. X1X*?8, como asi también los
pocos liberales catdlicos italianos de la misma época, como Rosmini, injustamente
condenado, como hemos visto, u otros cuya menor importancia los salvé de la guillotina de
la injusticia, recordados luego por Benedicto XVI.

A Mons. Dupanloup ya lo hemos visto. Fue y es un ejemplo de lo que hay que hacer.
Su esfuerzo para poner en sus justos términos al Syllabus de Pio IX rindi6 sus frutos: en el
mismo Pio IX, que, para desesperacion de los ultramontanos, felicitdé publicamente a
Dupanloup, y en todo el magisterio posterior, comenzado por Ledn XIlI y siguiendo por
Pio XII, como ya veremos.

Lamennais es el caso contrario. Fundador del famoso periédico L Avenir, defiende
enérgicamente la libertad de la Iglesia ante el estado laicista francés, y defiende las
libertades modernas y las bondades del sistema republicano. Relne en tono a si a
Lacordaire y a Montalembert, pero, como un Galileo politico, exige mucho o espera mucho
de Roma. Nunca hay que forzar a un pontifice. Viaja a Roma para exponer sus posturas, en
1832. Gregorio XVI lo recibe con cordialidad vaticana pero le responde, en el mismo afio,
con la ya vista Mirari vos. Lamennais, tal vez con débil teologia pero fuerte temperamento,
se enoja fuertemente, rompe con Roma y abandona la Iglesia. Nunca hay que hacer eso.
Hasta hoy los ultramontanos lo ponen como ejemplo de “a qué conduce el liberalismo” y
uno de ellos ha llegado a igualar al intachable y santo Jacques Maritain con Lamennais?°.

Lacordaire defiende casi las mismas ideas que L Avenir. Su lucha por la libertad de

ensefianza, junto con Montalembert, es particularmente heroica: intentan fundar una escuela

128 \/éase Serrano Redonet, D., El liberalismo catélico en Francia en el s. XIX y sus desafios, en
http://es.acton.org/article/12/21/2012/el-liberalismo-cat%C3%B3lico-en-francia-en-el-siglo-xix-y-sus-
desaf%C3%ADos.

129 Menvielle, J., De Lamennais a Maritain, Theoria, Buenos Aires, 1967.

127



catodlica libre del estado francés, pero es cerrada dos dias después por la fuerza publica del
estado frances. Todo esto los convence aun de que Gregorio XV1 iba a salir en su defensa,
pero este Ultimo estaba mucho méas preocupado por mantener la estructura tradicional de los
estados pontificios que por defender a estos epocales marcianos.

Luego de la Mirari vos, Lacordaire se retira por un momento de la vida publica, se
hace dominico, reorganiza la orden dominica en Francia y, desde esa circunstancia, vuelve
a defender un régimen republicano no laicista y a las libertades desde las cuales habia
defendido a la orden dominica. No tengo explicacion sobre como se salvd de los pedidos de
condena que venian de Veuillot y Félix Sarda y Salvany*®. Murié como uno de los grandes
de la literatura francesa y como uno de los mas grandes dominicos de Francia. De él se dijo
lo mas honorable que he escuchado de un liberal: ““...un religioso penitente y un liberal
impenitente”.

Federico Ozanam es otro gran ejemplo**!. Fundador de los hermanos de San Vicente
de Paul, eximio abogado, literato, escritor, compafiero y amigo de aventuras y desventuras
de Lacordaire, Montalembert y Lamennais, Ozanam es precursor de la democracia cristiana
al defender al régimen republicano de la Segunda Republica, pero sin su laicismo. Funda
para ello el periddico L"Ere Nouvelle, intentando corregir la mala experiencia de L Avenir,
y lo consigue. Desde alli defiende las libertades de ensefianza, de expresion, y la
legitimidad de la republica como régimen en si mismo (tema, este ultimo, que sera luego
reivindicado por Ledn XIII, como ya vimos, en cuanto a los diversos temas opinables entre
los catdlicos). Lacordaire colabora mucho con él en todo esto, pero es Ozanam el que lleva
adelante la pluma de una democracia cristiana, como luego lo haria Maritain en su
momento. El caso Ozanam termina muy bien, con un halo de santidad: Leon XIII le escribe
una conmovedora carta a quien fuera su esposa, Amélie, en 1883, y Pio X, en 1913, envia
una muy elogiosa carta al Cardenal Vannutelli, su representante en la celebracion del
primer centenario del nacimiento de Ozanam por parte del Consejo General de la Sociedad

de San Vicente de Paul*®,

130 Aubert, R., op. cit.
131 Sobre Ozanam, ver Romero Carranza, A.: Ozanam y sus contemporaneos, Difusion, Buenos Aires, 1976.
132 Op. cit.

128



Montalembert, finalmente, no s6lo comparte las luchas de Lacordaire y Ozanam por
las libertades civiles, la libertad de la Iglesia y el régimen republicano, sino que se destaca
por su ardiente defensa de la libertad de ensefianza, contra el monopolio laicista del estado
francés. Es autor decisivo de la ley Falloux, de 1850, por la cual logra la autorizacion legal
para la libertad de ensefianza por parte de institutos religiosos. Pero muy importante es,
ademas, desde un punto de vista filosofico politico, su claridad de mirada respecto a la
importancia de las instituciones anglosajonas. Funda el periédico Le Correspondant y
desde alli defiende a las instituciones republicanas de los EE.UU., como lo habia hecho
Tocqueville.

La evaluacion retrospectiva que podemos hacer de estos pensadores es obviamente
positiva. Todos ellos representan —junto con casos como Montequieu, Tocqueville, Burke,
y tal vez los liberales doctrinarios— esa modernidad catolica, que no es tanto una cuestion
de régimen politico sino de limite al poder, fundamento cristiano del derecho natural y la
defensa de las libertades individuales. Todos ellos se jugaron en los dificiles momentos de
Gregorio XVIy de Pio IX, y casi ninguno de ellos llegd a ver la moderacion ya plasmada
en Ledn XIlII. Pero, sobre todo, todos ellos son un ejemplo para hoy: en momentos donde
los liberales catolicos, en 2017, tenemos razones para estar desanimados, estos autores nos
muestran la fuerza que emana de la Fe clara, que no es mérito propio sino un don. Todas
sus ideas fueron reivindicadas luego por Pio XII, Juan XXIII y el Concilio Vaticano I, este
altimo un siglo posterior a 1865, afio alrededor del cual casi todos ellos —excepto Lord
Acton, que era mas joven— mueren. Esto nos muestra los tiempos de la Iglesia, que no son
los de nuestra corta vida y ansiedades. Ellos lograron en el tema de la libertad politica lo
gue aun no se logro en el tema de la libertad econémica. Pero se lograra, porque la verdad
no puede morir.

Tardara lo que fuere necesario, pero se lograra.

6. Elinterregno de S. Pio X y Benedicto XV
Desde el punto de vista de la evolucion de la doctrina pontificia en estas materias, no

hubo grandes cambios en el reinado de estos dos grandes pontifices. San Pio X3 estuvo

133 Hoy se sabe perfectamente que el ganador de la eleccion del Conclave de 1903 fue el Cardenal Rampolla,
firme partidario de toda la politica de moderacion que Ledn XI1I habia sostenido. Influyé mucho en el futuro
Benedicto XV, cosa que vamos a ver tuvo sus beneficiosas consecuencias. Pero el emperador Francisco José,

129



del Imperio Austro-Hungaro, vetd la eleccion. Cémo puede ser posible que esos mismos pontifices y
cardenales que reclamaban tanto la libertad de la Iglesia contra el lluminismo aceptaran al mismo tiempo ese
poder de veto, serd para siempre una vergiienza, pero también lo serd la obediencia de esos cardenales
electores ante esa ominosa intromisién. A favor de Pio X, sin embargo, hay que decir que él elimind
totalmente la posibilidad futura de ese tipo de intromisiones, y que ademas tratd de moderar las exageraciones
del integrismo espafiol, llegando en ese caso a hacer aclaraciones terminologicas sobre el “liberalismo” en
relacion a los partidos politicas liberales, muy avanzadas para su tiempo. Eso estd documentado en las
siguientes instrucciones que envio a través de Merry de Val al cardenal Aguirre, arzobispo de Toledo, el 20 de
abril de 1911: «<Emmo. y Rvmo. Sefior mio muy venerando: Bien conocidas son de vuestra Eminencia las
profundas disensiones que, sobre todo en estos Gltimos tiempos, se han declarado en Espafia, con sumo
perjuicio de la causa de Dios y de la Iglesia, entre muchos cat6licos cuya rectitud y sincera adhesion a la
Religion y a la Patria no podrian, sin embargo, ponerse en duda; disensiones procedentes en gran parte de
conceptos inexactos y de falsas interpretaciones atribuidas a las reglas directivas dadas ya de antes por la
Santa Sede. A fin de atajar tan grave inconveniente, y para responder a las consultas que de varias partes se
han sometido a la misma Santa Sede, Su Santidad me ha ordenado que comunique a Vuestra Eminencia las
siguientes Normas que todos los catélicos de Espafia deberan observar fielmente:

la. Debe mantenerse como principio cierto que en Espafia se puede siempre sostener, como de hecho
sostienen muchos nobilisimamente, la tesis cat6lica y con ella el restablecimiento de la unidad religiosa. Es
deber ademas de todo catélico el combatir todos los errores reprobados por la Santa Sede, especialmente los
comprendidos en el Syllabus y las libertades de perdicidn proclamadas por el derecho nuevo o liberalismo,
cuya aplicacién al gobierno de Espafia es ocasion de tantos males. Esta accion de reconquista religiosa debe
efectuarse dentro de los limites de la legalidad, utilizando todas las armas licitas que aquélla ponga en manos
de los ciudadanos espafioles.

2a. La existencia de los partidos politicos es en si misma licita y honesta en cuanto sus doctrinas y sus actos
no se oponen a la Religion y a la moral; pero a la Iglesia no se le debe en manera alguna identificar o
confundir con alguno de ellos, ni puede pretenderse que ella intervenga en los intereses y controversias de los
partidos para favorecer a los unos con preferencia a los otros.

3a. A nadie es licito acusar o combatir como cat6licos no verdaderos o no buenos a los que por motivo
legitimo y con recto fin, sin abandonar nunca la defensa de los principios de la Iglesia, quieren pertenecer o
pertenecen a los partidos politicos hasta ahora existentes en Espafia.

4a. Para mejor cualquier idea inexacta en el uso y aplicacion de la palabra "liberalismo», téngase siempre
presente la doctrina de Ledn XIlll en la Enciclica Libertas, del 20 de Junio de 1888, como también las
importantes Instrucciones comunicadas por orden del mismo Sumo Pontifice, por el Emmo. Cardenal
Rampolla, Secretario de Estado, al Arzobispo de Bogota y a los otros Obispos de Colombia en la Carta Plures
e Colombiae del 6 de Abril de 1900, donde entre las demas cosas se lee: ‘En esta materia se ha de tener a la
vista lo que la Suprema Congregacion del Santo Oficio hizo saber a los Obispos del Canada el dia 20 de
Agosto de 1877, a saber: que la Iglesia al condenar el liberalismo no ha intentado condenar todos y cada
uno de los partidos politicos que por ventura se llaman liberales. Esto mismo se declaré también en carta
que por orden del Pontifice dirigi yo al Obispo de Salamanca el 17 de Febrero de 1891; pero afiadiendo estas
condiciones, a saber: que los catdlicos que se llaman liberales, en primer lugar acepten sinceramente todos los
capitulos doctrinales ensefiados por la Iglesia y estén prontos a recibir los que en adelante ella misma
ensefiare; ademas, ninguna cosa se propongan que explicita o implicitamente haya sido condenada por la
Iglesia; finalmente, siempre que las circunstancias lo exigieren, no rehisen, como es razén, expresar
abiertamente su modo de sentir conforme en todo con las doctrinas de la Iglesia. Deciase ademas en la misma
carta que era de desear el que los catélicos escogiesen y tomasen otra denominacién con que apellidar sus
propios partidos, no fuera que, adoptando la de liberales, diesen a los fieles ocasién de equivoco o de
extrafieza: por lo demds, que no era licito notar con censura teolégica y mucho menos tachar de herético
al liberalismo, cuando se le atribuye sentido diferente del fijado por la Iglesia al condenarlo, mientras
gue la misma Iglesia no manifieste otra cosa’».

5a. Lo bueno y honesto que hacen, dicen y sostienen las perdonas pertenecientes a un partido politico,
cualquiera que éste sea, puede y debe ser aprobado y apoyado por cuantos se precian de buenos catélicos y
buenos ciudadanos, no solamente en privado, sino también en las Camaras, en las Diputaciones, en los

130



Municipios y en toda la vida social. La abstencidn y oposicion a priori son inconciliables con el amor a la
Religion y a la Patria.

6a. En todos los casos practicos en que el bien comdn lo exija, conviene sacrificar las opiniones privadas y las
divisiones de partido por los intereses supremos de la Religion y de la Patria, salva la existencia de los
partidos mismos, cuya disolucion por nadie se ha de pretender.

7a. No se puede exigir de nadie como obligacidn de conciencia la adhesién a un partido politico determinado
con exclusion de otros, ni pretender que esté alguien obligado a renunciar a las propias honestas convicciones
politicas, ya que en el campo meramente politico se pueden tener licitamente diversas opiniones, tanto sobre
el origen inmediato del poder civil, como acerca de su ejercicio y de las varias formas de gobierno.

8a. Los que entran a formar parte de un partido politico cualquiera deben conservar siempre integra su
libertad de accién y de voto para negarse a cooperar de cualquier manera a leyes o disposiciones contrarias a
los derechos de Dios y de la Iglesia: antes bien estan obligados a hacer en toda ocasién oportuna cuanto de
ellos dependa para sostener positivamente los derechos sobredichos. Exigir de los afiliados a un partido una
subordinacién incondicional a la direccion de sus jefes, aun en el caso de ser opuesta a la justicia, a los
intereses religiosos 0 a las ensefianzas y reclamaciones de la Santa Sede y del Episcopado, seria una
pretension inmoral que no puede suponerse en los que dirigen esos mismos partidos, sin hacer ultraje a su
rectitud y a sus sentimientos cristianos.

9a. Para defender la Religién y los derechos de la Iglesia en Espafia contra los ataques crecientes que
frecuentemente se fraguan invocando el "liberalismo", es licito a los catdlicos organizarse en las diversas
regiones fuera de los partidos politicos hasta ahora existentes, e invocar la cooperacion de todos los catélicos
indistintamente, dentro o fuera de tales partidos, con tal que dicha organizacion no tenga caracter anti-
dinastico, ni pretenda negar la cualidad de cat6licos a los que prefieren abstenerse de tener parte en ella.

10a. Habiendo demostrado la experiencia cuanta dificultad hay siempre en obtener uniones habituales entre
los catolicos de Espafia, es necesario e indispensable que el acuerdo se haga a lo menos per modum actus
transeuntis, siempre que los intereses de la Religién y de la Patria exijan una accion comin, especialmente

ante cualquier amenaza de atentado en dafio de la Iglesia. Adherirse prontamente a tal uniéon o accion
préactica coman es deber imprescindible de todo cat6lico, sea cual fuere el partido politico a que pertenece.

11a. En las elecciones todos los buenos catolicos estan obligados a apoyar no s6lo a sus propios candidatos,
cuando las circunstancias permitan presentarlos, sino también, cuando esto no sea oportuno, a todos los que
ofrezcan garantias para el bien de la Religién y de la Patria, a fin de que salga elegido el mayor nimero
posible de personas dignas. Cooperar con la propia conducta o con la propia abstencion a la ruina del orden
social, con la esperanza de que nazca de tal catastrofe una condicion de cosas mejor, seria actitud reprobable

que, por sus fatales efectos, se reduciria casi a traicién para con la Religion y con la Patria.

12a. No merecen reprension los que declaran ser su ardiente deseo el que en el gobierno del Estado vayan
renaciendo, segun las leyes de la prudencia y las necesidades de la Patria, las grandes instituciones y
tradiciones religioso-sociales que hicieron tan gloriosa en otro tiempo a la Monarquia espafiola; y, por tanto,

trabajan para la elevacidn progresiva de las leyes y de las reglas de gobierno hacia aquel grande ideal; pero es
necesario que a estas nobles aspiraciones junten siempre el propdsito firme de aprovechar cuanto bueno y
honesto hay en las costumbres y legislacion vigente para mejorar eficazmente las condiciones religiosas y
sociales de Espafia.

Por voluntad del Padre Santo ruego a Vuestra Eminencia dé conocimiento de estas Normas a todos los
Reverendisimos Prelados de Espafia. Confia Su Santidad que tales reglas, no menos que todas las otras
ensefianzas y direcciones de los Sumos Pontifices relativas a la accion religioso-social de nuestros tiempos
seran acogidas por todos los verdaderos cat6licos y puestas en practica sin reserva, absteniéndose de indtiles y
perjudiciales polémicas acerca de las mismas, y con aquel espiritu de sincera y filial sumisién a las decisiones
de la Santa Sede, de religiosa obediencia a los Obispos y de mutua caridad fraterna, que es el Gnico que puede
asegurar el triunfo de los ideales cristianos contra los enemigos de la Iglesia y de la Patria en la nobilisima
nacion espafiola.

Le beso en tanto humildemente las manos, y con los sentimientos de la mas profunda veneracion me repito de
Vuestra Eminencia humildisimo seguro verdadero servidor. — R . CARD. MERRY DEL VALb».

131



especialmente dedicado a la lucha contra el modernismo, de donde emerge su famosa

enciclica Pascendi 3

, que explica de algun modo el reforzamiento de ese tomismo
racionalista al cual ya nos hemos referido. Por otro lado su oposicion al socialismo (que en
esa época era practicamente lo mismo que el marxismo) fue frontal**®.

Benedicto XV sufrid la injusticia de ser el Papa tal vez més olvidado del s. XX. Pero
fue un héroe y un visionario. En materia politica traté6 de suavizar la “cuestion romana”,
levantando la prohibicion a los catdlicos italianos de participar en la vida politica, y apoy6
(acompafio) decididamente al Partido Popular de Luigi Sturzo®, una fuerza politica
democratica, cristiana, anti-fascista, que hubiera sido clave para evitar la futura tragedia de
Italia en manos de Mussolini. Lo mas importante fue su decidida oposicion a la Primera
Guerra, tratando de evitarla por todos sus medios, y de moderar sus tragicas consecuencias
después. Al respecto fue autor de exhortaciones apostolicas que de algiin modo alientan una
organizacion internacional para evitar este tipo de conflictos, que seguramente tuvieron
mucha influencia en la mente del futuro Pio XII.

Benedicto XV inaugura una novedad, en la Iglesia, de la cual no se toma conciencia
hoy: la Iglesia a favor de la paz internacional. Después de siglos y siglos de pontifices que
estaban al mando de sus ejércitos, incluidos Gregorio XVI1y Pio IX, que consideraron justo
utilizar la fuerza para oponerse a la disolucién de los reinos pontificios, la actitud de
Benedicto XV marca un antes y un después. Un antes y un después que debe recordarse:
desde un punto de vista histérico, no ha pasado casi nada desde que los pontifices
adoptaron esta posicion pacifista. Ahora, que la Iglesia aparece siempre como la
abanderada de la paz, cabe recordar qué nuevo es todo ello. No de casualidad, esta actitud
de Benedicto XV es coherente con sus intenciones de arreglar la cuestion romana y de
lograr un acuerdo con el estado Italiano que tenia que implicar, de algin modo, una

aceptacion de las “cosas modernas” de tal modo que la famosa “hipotesis” de Leon XIII

Las negritas son nuestras. La carta, por supuesto, no logr6 disciplinar a los integristas, pero la “intencion del
autor” es muy noble. Citado en Carcel Orh, V., “San Pio X, los jesuitas y los integristas espafioles” en Cércel
Orh, Vicente, “San Pio X, los jesuitas y los integristas espafioles” en Achivum Historicae Pontificiae, n° 27,
1989, pp. 251-355. Agradezco a Pablo Jaraj y a Fernando Romero Moreno esta referencia.

184°(1907), http://w2.vatican.va/content/pius-x/es/encyclicals/documents/hf_p-x_enc_19070908_pascendi-
dominici-gregis.html.

15 ver su Fin dalla prima Nostra Enciclica, 1903: https://w2.vatican.va/content/pius-
x/it/motu_proprio/documents/hf_p-x_motu-proprio_19031218_fin-dalla-prima.html.

136 Nos referiremos luego con mas detalle al también heroico y olvidado Luigi Sturzo.

132



se hiciera cada vez mas “habitual”. Benedicto XV ocupa en ese sentido un honroso paso
de evolucién hacia lo que luego fueron Pio XII, Juan XXIIl 'y el Vaticano Il. Pero habia que

esperar aun unos 27 afios.

7.  PioXI
Esos 27 afios abarcan el pontificado de Pio XI, desde 1922 hasta 1939. Muy honrosas

137 _ascrita la

son para este Pontifice sus dos enciclicas contra el nazismo y el comunismo
primera por su Secretario de Estado, Ernesto Paccelli, el futuro Pio XIl—, su enfrentamiento

con Mussolini en 1931, cuando el dictador intenta controlar la Accién Catdlica y la

138 139

educacion catdlica™*, y su decidido apoyo al Cardenal Andrieu*~ en su lucha doctrinal
contra La Accion Francesa, movimiento civico-catolico francés que pretendia levantar
como dogma a las banderas del conservadurismo monarquico catdlico francés —-movimiento
que tiene mucha importancia en la futura rebeldia de Mons. Lefebvre—.

140

El balance de dos de sus principales enciclicas, Quadragesimo anno-*"y Quas

141 es més delicado. La primera puede ser perfectamente interpretada como un freno

primas
al avance del estado en materia social y econémica, por su clara afirmacion del principio de
subsidiariedad y de la autonomia de las sociedades intermedias. Pero hay dos cuestiones
problematicas:

Primero. La afirmacion constante de la expresion “orden corporativo profesional”,
justo cuando estaba en pleno avance el corporativismo mussoliniano, produjo tantas
confusiones que el mismo Pio XII tuvo que salir a aclarar luego que la expresion no se

referia de ningin modo al fascismo2.

187 Mitt brennender sorge (1937), https://w2.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/nf_p-
Xi_enc_14031937_mit-brennender-sorge.html, y Divini Redemptoris (2937),
https://w2.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf p-xi_enc_19370319 divini-
redemptoris.html.

138 Non abbiamo bisogno (1931) https://w2.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-
Xi_enc_19310629 non-abbiamo-bisogno.html.

139 Nos avons lu, carta autégrafa de Pio X1 al Cardenal Andrieu del 5-1-27, en Doctrina Pontificia, libro 11, op.
cit.

140 (1931) http://w2.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf _p-
Xi_enc_19310515 quadragesimo-anno.html.

141 (1925)  http://w2.vatican.va/content/pius-xi/es/encyclicals/documents/hf_p-xi_enc_11121925 quas-
primas.html.

142 En su alocucién del 3/6/1950, Pio XII dice: “...Un peligro similar se presenta igualmente cuando se exige
que los asalariados pertenecientes a una empresa tengan en ella el derecho de cogestion econdémica, sobre

133



Segundo. La enciclica no condena al capitalismo en si mismo (importante cuestion
que algunos no distinguen) pero si a un “capitalismo liberal” dos afos después de la crisis
del ‘29, en plenas circunstancias econdémicas europeas y norteamericanas. Obviamente Pio
X1 no podia saber en su momento (mundos incomunicados) que Hayek, en ese mismo afio,
estaba aclarando como causa de la crisis del ‘29 a la intervencion del estado en el mercado

de capitales*

, siguiendo con ello las ensefianzas de von Mises en 1912%** que continuaron
con una prediccion bastante cercana de la crisis del <29'%°. O sea, la “crisis del capitalismo
liberal” no fue precisamente por liberal, por mercado actuante, sino por mercado ausente,
sobre todo en el tema del ahorro, el interés y la tasa de inversion. Pero esto, claro, lo

decimos sélo los perfidos y heréticos catolicos que estudiamos a la Escuela Austriaca de

todo cuando el ejercicio de ese derecho supone, en realidad, de modo directo o indirecto, organizaciones
dirigidas al margen de la empresa. Pero ni la naturaleza del contrato de trabajo ni la naturaleza de la empresa
implican necesariamente por si mismas un derecho de esta clase. Es incontestable que el trabajador asalariado
y el empresario son igualmente sujetos, no objetos, de la economia de un pueblo. No se trata de negar esta
paridad; éste es un principio que la politica social ha hecho prevalecer ya y que una politica organizada en un
plano profesional todavia haria valer con mayor eficacia. Pero nada hay en las relaciones del derecho privado,
tal como las regula el simple contrato de salario, que esté en contradiccién con aquella paridad fundamental.
La prudencia de nuestro predecesor Pio Xl lo ha mostrado claramente en la enciclica Quadragesimo anno; y,
en consecuencia, él niega la necesidad intrinseca de modelar el contrato de trabajo sobre el contrato de
sociedad. No por ello se desconoce la utilidad de cuanto se ha realizado hasta el presente en este sentido, en
diversas formas, para comdn beneficio de los obreros y los propietarios; pero, en razén de principios y de
hechos, el derecho de cogestion econdmica que se reclama esta fuera del campo de estas posibles
realizaciones.”. Pio XII trata de dar otra interpretacion de la enciclica Quadragesimo anno que no sea la
mussoliniana: (Alocucidén del 31/1/1952), “11. Amados hijos: se habla hoy mucho de una reforma en la
estructura de la empresa, y aquellos que la promueven piensan en primer lugar en modificaciones juridicas
entre todos los miembros, sean ellos empresarios o dependientes incorporados a la empresa en virtud del
contrato de trabajo. 12. No han podido escapar, sin embargo, a nuestra consideracion las tendencias que con
tales movimientos se infiltran; las cuales no aplican -como agrada- las incontestables normas del derecha
natural a las mudables condiciones del tiempo, sino que simplemente las excluyen. 13. Por esto, en nuestros
discursos del 7 de mayo de 1949 a la Unidn Internacional de Asociaciones Patronales Catdlicas, y del 3 de
junio de 1950, al Congreso Internacional de Estudios Sociales, nos hemos opuesto a esas tendencias, no ya,
verdaderamente, para favorecer los intereses materiales de un grupo méas que los de otro, sino para asegurar la
sinceridad y la tranquilidad de conciencia de todos aquellos a los cuales estos problemas atafien. 14. Ni
podiamos ignorar las alteraciones con las cuales se daban de lado las palabras de alta sabiduria de nuestro
glorioso predecesor Pio XI, dando el peso y la importancia de un programa social de la Iglesia en nuestro
tiempo a una observacion completamente accesoria en torno a las eventuales modificaciones juridicas en las
relaciones entre los trabajadores sujetos al contrato de trabajo y la otra parte contrayente; y pasando, por el
contrario, mas 0 menos bajo silencio la parte principal de la enciclica Quadragesimo anno, que contiene, en
realidad, aquel programa; es decir, la idea del orden corporativo profesional de toda la economia...”. Todo en
Doctrina Pontificia, Libro 11, BAC, 1963.

143 Nos referimos al clasico Precios y produccion (1931), de Hayek, Unién Editorial, Madrid, 1996.
144 Nos referimos al clasico libro de Mises, The Theory of Money and Credit (1912) Liberty Fund, 1981.

145 Mises, L.von: Inflation and the Shortage of Money: Stop the Printing Presses (1922) en Selected Writings
of Ludwig von Mises, Vol. 2, Edited and with an Introduction by Richard M. Ebeling, Liberty Fund, 2002.

134



Economia, que estamos hoy igual que Ozanam, Lacordaire y Montalembert ante Gregorio
XVI.

Con respecto a la Quas primas, en si misma sélo reitera lo expresado en Quanta cura
por Pio IX, y por ende valen para ella todas las aclaraciones efectuadas en su momento,
comenzando no por las mias, sino por las de Dupanloup aprobadas por el mismo Pio IX.

Por ende, nada nuevo bajo el sol. Lo unico que se podria decir es: la enciclica es ya
de 1925. ;No habia entonces ninguna aclaracion adicional que hacer?

Parecia que no. Pero ese silencio fue aprovechado por los catélicos partidarios de
Mussolini y los falangistas, quienes, entre el orden corporativo profesional por un lado, y
esta enciclica por el otro, sin ningin matiz —ni siquiera las aclaraciones de Lon XIII: tesis e
hipdtesis, tolerancia, la autonomia propia del orden temporal, la distincion entre régimen y
legislacion, etc.-, encontraron el plato servido para su apoyo cuasi-dogmético (porque el
que no pensaba como ellos era un mal catdlico, un hereje: asi lo trataron a Maritain) a las
dictaduras europeas fascistas que se erigian en esa Europa que en su praxis politica oscilo
siempre entre el liberalismo constructivista, el marxismo leninismo (porque Rusia es
Europa) y los diversos fascismos. El liberalismo clésico brill6 siempre por su ausencia a
nivel practico, hasta terminada la Segunda Guerra mundial.

A todo esto agreguemos que Pio XI termina con el apoyo que Benedicto XV habia

dado al Partido Popular de Luigi Sturzo, quien en 1924 “tiene que irse”*® primero a

146 Hoy tenemos la carta que Luigi Sturzo envia a Pio XI con motivo de este “amable pedido de retirarse”,
cuyo correo del zar fue su Secretario de Estado, el Cardenal Gasparri. La carta es la siguiente: “... La lettera
di don Sturzo con le annotazioni inedite del pontefice Ma le mie dimissioni favoriranno la dittatura Luigi
Sturzo. Pubblichiamo la lettera che don Luigi Sturzo scrisse a Pio Xl il 9 luglio del 1923 e conservata negli
Archivi vaticani ora resi accessibili. In grassetto sono evidenziate le annotazioni inedite del papa. Beatissimo
Padre, (...) ho ricevuto comunicazione del desiderio di V[ostra] B[eatitudine]che io lasci senza indugio la
segreteria politica del partito popolare italiano; e nella forma come mi é stato espresso il desiderio e per la
testimonianza della pia e veneranda persona che me lo ha comunicato, debbo ritenere che si tratti di un
comando [desiderio motivato]. Ed al comando di V. B. io non ho che rispondere: obbedisco, con la serenita
di chi compie semplicemente il proprio dovere. (...) Anzitutto tanto gli avversari di ogni colore quanto gli
amici del partito popolare italiano, attribuiranno il mio ritiro ad un intervento della S. Sede; e cio alla vigilia
della discussione alla Camera dei Deputati del disegno di legge sulla riforma elettorale politica. Come
smentire cio? Con quali mezzi? Forse con delle menzogne? [No certo; ma coni riflessi suggeriti: il bene del
Ppi e della Chiesa cattolica]. Non potrei. Del resto (...) nessuno vi presterebbe fede e sarebbe vana e
pericolosa qualsiasi smentita. Le conseguenze, secondo il mio modo di vedere, sarebbero tre: a) che verrebbe
accreditata la opinione che la S. Sede interviene negli affari politici d'Italia (...); b) che verrebbe minorata la
posizione e la liberta politica dei cattolici a formarsi un partito politico autonomo (...); ¢) che il partito
popolare italiano verrebbe ad essere scompaginato o ridotto ad un puro organismo elettorale alla merce di
qualsiasi governo. Non posso né debbo attribuire alla mia persona il merito di tenere stretta la compagine
popolare in momenti difficili; perd non posso dissimulare che in un periodo nel quale ogni ausilio umano e
ogni aiuto economico sono mancati, quando sono state sciolte a centinaia e centinaia amministrazioni

135



Londres y luego a los EE.UU. Un terrible error. Seguido por un supuesto triunfo: el Pacto
de Letran, de 1929, con Mussolini, para solucionar la Cuestion Romana, creando una
version microscopica de los Estados Pontificios. La solucion de la Cuestion Romana era
que la Iglesia pidiera para ella solo esas libertades civiles que “los malos” liberales
catélicos franceses, junto con Lord Acton y Rosmini, habian reclamado y defendido, esas
libertades civiles que deben ser las mismas para todos, catélicos y no catdlicos. Pero claro,
eso era “muy liberal” para que pudiera caber en la mente de nadie en ese momento (y
parece que en todo momento...). La Iglesia Catolica queda adherida entonces a un estado,
el Estado del Vaticano, con todos los insolubles problemas inherentes a un estado y sus
funciones diplomaticas, impidiéndole hasta hoy cumplir con su mision de denuncia
profética. Pero, para colmo, un estado que surge de un acuerdo con un dictador fascista de
la peor calafia, con un “intercambio de favores” entre ambas potestades que fueron
suspendidos recién en 1984,

Cuando Pio XI reacciona contra Moussolini, con la Non abbiamo bisogno, en 1931,

ya era muy tarde.

pubbliche popolari; quando le leghe sindacali o sciolte o rese impotenti o costrette a passare al fascismo e
circoli e cooperative devastate, e persone innumerevoli 0 messe al bando, o bastonate, martoriate e persino
uccise, la possibilita di una difesa politica della liberta e delle leggi umane e civili ha tenuto i nostri uomini e
il nostro organismo ancora in piedi e il mio povero nome ¢ servito a creare fiducia e forza al partito, anche
presso popolazioni che vivono nel regime del terrore. Ecco perché io credo che il mio repentino ritiro oggi
puo danneggiare quel partito che si ispira veramente ai principi cristiani nel viver civile, e che nella mancanza
di qualsiasi carattere e virilita oggi serve a limitare nella mia coscienza pubblica, I'arbitrio della dittatura.
Nella lettera con la quale mi ¢ stato espresso il desiderio della B.V. é detto che nell'opposizione al governo, da
me diretta, ne sia stata auspice la massoneria [A Pisa la massoneria deliberava testé di sostenere don
Sturzo nella opposizione al G.]. (...) Debbo aggiungere che mai, né direttamente né indirettamente, la
massoneria ha avuto un solo momento di tolleranza verso il partito popolare italiano. (...) Nella stessa lettera
succitata e detto che questo atto (I'ordine che io mi ritiri da segretario politico) non debba ritenersi come poco
benevolo verso il partito popolare, ma solo ispirato agli interessi superiori della Chiesa. Ringrazio la B.V. di
questa assicurazione ma non saprei come poter fare a che gli altri amici ed avversari cid riconoscano e si
convincano che sia veramente cosi [Veramente & cosi]. Purtroppo, il ritiro sara fatto passare come una
implicita sconfessione del partito popolare italiano. (...). Tendera a far credere che la Chiesa appoggi il
governo fascista e il fascismo, i cui metodi non solo nel campo politico ma anche in quello etico sono per
tante ragioni a riprovarsi”. Agradecemos a Flavio Fellice esta referencia.

147 http://www.vatican.va/roman_curia/secretariat_state/archivio/documents/rc_seg-st_19850603_santa-sede-
italia_it.html.

136



8.  Elcaso Luigi Sturzo

El caso de Luigi Sturzo nos plantea con tristeza los mundos paralelos posibles que
hubieran sido, de no ser por la falta de vision histdrica de quienes debian regir los destinos
de la Iglesia. Como coherente injusticia, su figura excepcional sigue sumergida en el
olvido, en medio del griterio del catolicismo ultramontano y el fanatismo anticatélico
iluminista.

Luigi Sturzo'*®, sacerdote catdlico nacido en 1871, fue nada mas ni nada menos que
el fundador del Partido Popular Italiano. Y dicho partido fue nada mas ni nada menos que
un partido democrético, anti-fascista, de orientacion cristiana, aunque laical y anti-
confesional. Con el pleno apoyo de Benedicto XV —quien como dijimos habia levantado el
non expedit— el partido popular va ganando el apoyo de los catolicos y progresivamente va
ganando elecciones y frenando el ascenso de los fascistas mussolinianos. Si: una Italia no
fascista, una Italia No aliada de los nazis, una Italia inspirada en una democracia cristiana —
en un perfecto ejemplo de lo que hubiera sido una confesionalidad sustancial- laica,
democratica, republicana, catdlica, hubiera sido perfectamente posible. Pero en Enero de
1922 fallece Benedicto XV y, como dijimos, Pio XI le retira su apoyo al Partido Popular.
En 1924, Sturzo tiene que exiliarse de Italia, primero en Londres y luego en los EE.UU.
Finalmente su proyecto renace con la democracia italiana de la post-guerra 'y en 1952 Luigi
Einaudi lo nombre senador vitalicio. Muere en 1959. Durante su exilio escribe importantes
obras que pocos catélicos y pocos liberales han estudiado, entre ellas La Iglesia y el
estado'*®, monumental obra en cuya parte final destaca las figuras de los liberales catélicos
del s. XIX con gran fidelidad y detalle a las circunstancias histéricas que hemos
resefiado®.

El caso Luigi Sturzo marca una tragedia permanente, intra-eclesial, de la cual ain no
hemos salido. Podemos disculpar a Pio XI su falta de vision historica, su ingenua alianza
con Mussolini, pero evidentemente nada de ello hubiera sucedido si no se hubiera
perseguido y descalificado con safia e injusticia a los liberales catolicos del s. XIX, por

parte de los catolicos que luego forman el grupo de tradicionalistas ultramontanos de los

148 Sobre Sturzo, ver Antisieri, D.: Cattolici a difesa del mercato, Rubbettino, 2005.
149 Church and State, New York, Longmans, Green And Co., 1939.
150 Op. cit., cap. XIL.

137



cuales sale Lefebvre. Si, es verdad que en esa guerra intelectual ganaron algunas batallas:
las aclaraciones de Dupanloup, la moderacion del magisterio de Leon XIII, las “no
condenas” (si a eso se lo puede considerar victorias) de Lacordaire, Montalembert, Ozanam
y Acton, pero la guerra, en su momento, fue perdida. Como fue posible que, a pesar de los
esfuerzos visionarios de Benedicto XV, Pio Xl hiciera una alianza con Mussolini; como fue
posible que practicamente la “doctrina oficial” de la Iglesia fuera en los 30 y los 40 una
mezcla de corporativismo con autoritarismo; como fue posible que para revertir esa
tendencia, Pio XII y Juan XXIII tuvieran que hacer ciclopeos esfuerzos que ain no han
madurado... Sélo se explica por la imposibilidad de vacunas democraticas, para la mayoria
de los catolicos, ya sean laicos, sacerdotes, cardenales, tedlogos o pontifices, luego del
mazazo sin matices de la Mirari vos y la Quanta cura, donde Modernidad e lluminismo no
se distinguian en absoluto. Como puede ser posible que la Iglesia posterior, de los 60 en
adelante, sucumbiera a los cantos de sirena del socialismo y del marxismo, problema en el
cual aun estamos, se explica por el mismo motivo: la falta de vacunas intelectuales contra
movimientos autoritarios que, ya de derecha o izquierda, desprecian absolutamente la
institucionalidad liberal y la economia libre que el mismo Sturzo defiende con énfasis a
partir de su regreso a Italia. En realidad los que comprendieron bien el vuelco del Vaticano
Il hacia la institucionalidad democratica fueron los que lo rechazaron, esto es, los
lefebvrianos. Ellos si se dieron cuenta de cual fue el genuino resultado de los grandes Pio
XI1I'y Juan XXIII. Pero los demas, sélo repetian las notas, sin comprender lo que tocaban.
Democracia, constitucion, libertares civiles, derechos humanos, laicidad del estado, libertad
religiosa, division de poderes, etc., sélo son palabras que se entienden —en el Catolicismo—
a partir de los liberales catolicos del s. XIX. De lo contrario, s6lo son letra muerta que
ocultan el permanente integrismo y clericalismo: la nacion catélica, el pueblo catélico, ya
sea en comunidades eclesiales de base, ya sea retornando a la Cristiandad Medieval de
manos de algiin dictador catdlico ilustrado. No hay ni debe haber “nacion catdlica”, ya en
alianza con Mussolini, en su momento, ya en alianza con Cuba, como hoy: esos proyectos
no son compatibles con la libertad religiosa, con el debido pluralismo politico y la legitima
convivencia entre creyentes y no creyentes. Ya sea la alianza de Pio XI con Mussolini,
ingenua en su momento y retrospectivamente vergonzosa, ya sea la alianza de los catélicos

de hoy con los populismos de izquierda filo-cubanos y marxistas, siempre es lo mismo: la

138



carencia tragica de toda formacién basica en los valores republicanos y en la economia de
mercado®.

Igual que Benedicto XV, Benedicto XVI intent6 poner las cosas en su lugar, pero....
Los suyos no lo recibieron. Mientras tanto, sigamos con nuestra interpretacion de la

historia.

9. Pio XI1lI

9.1. Introduccion

Tenian que pasar los horrores de la Segunda Guerra para que alguien reaccionara. Y
ese fue Pio XII.

Habiendo asumido su pontificado en 1939, tenemos en €l un buen ejemplo de lo que
es una correcta vision histérica de su tiempo, y como se podian recoger y actualizar las
ensefianzas del pontificado de Leon XIlII. Pio XII se dio cuenta de que la organizacion
democratica de los estados europeos —con la obvia excepcion de Espafia en ese momento—
es lo que iba a seguir al final de la guerra, final que no so6lo previd, sino que ayudo a
concretar con sus escritos, dando un total apoyo moral a la lucha contra los fascismos
europeos 2. Y al mismo tiempo toma todos los elementos mas universales que el
magisterio anterior habia dejado disponibles para ser adaptados a tan dificil circunstancia.
En esa actualizacion, retoma, con la autoridad de su Magisterio, algo esencial de la
evolucion de la modernidad catélica: la dignidad de la persona, imagen y semejanza de

Dios, con sus derechos inalienables, anteriores y superiores a cualquier gobierno humano.

9.2. Lasantisima trinidad de sus documentos de 1939 a 1944

Desde 1939 hasta 1944 hay una trinidad de documentos que son claves para la
recuperacion del ideal de una democracia fundada en el cristianismo, como lo habia
previsto Luigi Sturzo y como los liberales catélicos del s. XIX habian anticipado en su

momento. Veamos lo fundamental de esos documentos.

151 Al respecto es muy ilustrativa la aguda critica de Gustavo Irrazabal a la falta de conciencia institucional
republicana de las conferencias episcopales latinoamericanas, y su aguda critica también a la “teologia del
pueblo”, en Iglesia y democracia, Instituto Acton, Buenos Aires, 2014.

152 Sobre la vil calumnia que lo acusa de haber colaborado con el nazismo, ver Gaspari, Antonio: Los judios,
Pio XIl y la leyenda negra, Planeta, Buenos Aires, 1998.

139



9.2.1. Sumi pontificatus (1939)*2

Contrariamente al economicismo desde el cual algunos han dicho que Pio XII no
escribio ninguna enciclica “social”, claro que la escribio. Con un nuevo lenguaje, Pio XII
rechaza toda concepcion autoritaria, estatista y totalitaria del estado: ““...EIl que considera el
Estado como fin al que hay que dirigirlo todo y al que hay que subordinarlo todo, no puede
dejar de dafiar y de impedir la auténtica y estable prosperidad de las naciones. Esto sucede
lo mismo en el supuesto de que esa soberania ilimitada se atribuya al Estado como
mandatario de la nacion, del pueblo o de una clase social, que en el supuesto de que el
Estado por si mismo se apropie de esa soberania, como duefio absoluto y totalmente
independiente” (n° 46). Y agrega (53)'°*: “...La concepcion que atribuye al Estado un
poder casi infinito, no sélo es, venerables hermanos, un error pernicioso para la vida interna
de las naciones y para el logro arménico de una prosperidad creciente, sino que es ademas
dafiosa para las mutuas relaciones internacionales, porque rompe la unidad que vincula
entre si a todos los Estados, despoja al derecho de gentes de todo firme valor, abre camino a
la violacion de los derechos ajenos y hace muy dificil la inteligencia y la convivencia
pacifica”. Y remarca (55): “...Ahora bien: todos ven facilmente que aquellos supuestos
derechos del Estado, absolutos y enteramente independientes, son totalmente contrarios a
esta inmanente ley natural; méas adn, la niegan radicalmente, es igualmente evidente que
esos derechos absolutos entregan al capricho de los gobernantes del Estado las legitimas
relaciones internacionales e impiden al mismo tiempo la posibilidad de una union verdadera
y de una colaboracion fecunda en el orden de los intereses generales. Porque, venerables
hermanos, las relaciones internacionales normales y estables, la amistad internacional
fructuosa exigen que los pueblos reconozcan y observen los principios normativos del
derecho natural regulador de la convivencia internacional”. No olvidemos que esta

hablando en 1939.

153 http://w2.vatican.va/content/pius-xii/es/encyclicals/documents/hf _p-xii_enc_20101939 summi-
pontificatus.html.

154 Es obvio que estamos haciendo una seleccion que corresponde a lo que honestamente consideramos
relevante conforme a los fines de este trabajo y a la historia que estamos comentando. Quien desconfie de mi
hermenéutica, puede leer directamente los textos y llegar a sus propias conclusiones.

140



9.2.2. Con sempre (1942)%%°

Como un resumen de los principales puntos de una concepcion catélica de la vida
social, pero con un lenguaje nuevo que inspira a Juan XIl1 y al Vaticano I, Pio XII avanza
a paso firme en su rechazo a los autoritarismos: “... Origen y fin esencial de la vida social
ha de ser la conservacion, el desarrollo y el perfeccionamiento de la persona humana” (9).
Y (17): “...El ordenamiento juridico tiene, ademas, el alto y dificil fin de asegurar las
armonicas relaciones ya entre los individuos, ya entre las sociedades, ya también dentro de
éstas. A lo cual se llegara si los legisladores se abstienen de seguir aquellas peligrosas
teorias y practicas, dafiosas para la comunidad y para su cohesidn, que tienen su origen y
difusion en una serie de postulados erréneos. Entre éstos hay que contar el positivismo
juridico, que atribuye una engafiosa majestad a la promulgacion de leyes puramente
humanas y abre el camino hacia una funesta separacion entre la ley y la moralidad;
igualmente, la concepcion que reivindica para determinadas naciones, estirpes o clases el
instinto juridico, como ultimo imperativo e inapelable norma; por altimo, aquellas diversas
teorias que, diferentes en si mismas y procedentes de criterios ideolégicamente opuestos,
concuerdan, sin embargo, en considerar al Estado o a la clase que lo representa como una
entidad absoluta y suprema, exenta de control y de critica, incluso cuando sus postulados
tedricos y practicos desembocan y tropiezan en la abierta negacion de valores esenciales de
la conciencia humana y cristiana”. Luego, por primera vez en el Magisterio, de manera
explicita, se afirma la dignidad de la persona y sus derechos (35-37): “...Quien desea que la
estrella de la paz aparezca y se detenga sobre la sociedad» contribuya por su parte a
devolver a la persona humana la dignidad que Dios le concedi6 desde el principio®®®;
opdngase a la excesiva aglomeracion de los hombres, casi a manera de masas sin alma; a su
inconsistencia econdmica, social, politica, intelectual y moral; a su falta de sélidos
principios y de fuertes convicciones; a su sobreabundancia de excitaciones instintivas y
sensibles y a su volubilidad; favorezca, con todos los medios licitos en todos los campos de
la vida formas sociales que posibiliten y garanticen una plena responsabilidad personal
tanto en el orden terreno como en el eterno; apoye el respeto y la practica realizacion de

los siguientes derechos fundamentales de la persona: el derecho a mantener y desarrollar

155 https://w2.vatican.va/content/pius-xii/es/speeches/1942/documents/hf_p-xii_spe_ 19421224 radiomessage-
christmas.html.

156 _as negritas son nuestras.

141



la vida corporal, intelectual y moral, y particularmente el derecho a una formacion y
educacion religiosa; el derecho al culto de Dios privado y publico, incluida la accion
caritativa religiosa; el derecho, en principio, al matrimonio y a la consecucién de su propio
fin, el derecho a la sociedad conyugal y doméstica; el derecho de trabajar como medio
indispensable para el mantenimiento de la vida familiar; el derecho a la libre eleccién de
estado; por consiguiente, también del estado sacerdotal y religioso; el derecho a un uso de
los bienes materiales consciente de sus deberes y de las limitaciones sociales.” Y mas
adelante afirma explicitamente la necesidad de un orden juridico para proteger a esos
derechos, novedad importante ante el rechazo que Pio IX habia tenido, sin distinguir, al
“derecho constitucional moderno”: (45-52): “...Quien desea que la estrella de la paz
aparezca y se detenga sobre la vida social, coopere a una profunda reintegracion, del
ordenamiento juridico. El sentimiento juridico de hoy ha sido frecuentemente alterado y
sacudido por la proclamacién y por la practica de un positivismo y de un utilitarismo
sumisos y vinculados al servicio determinados grupos, clases y movimientos, cuyos
programas sefialan y determinan el camino a la legislacion y a la préactica judicial. El
saneamiento de esta situacién puede obtenerse, cuando se despierte la conciencia de un
ordenamiento juridico, fundada en el supremo dominio de Dios y defendida de toda
arbitrariedad humana; conciencia de un ordenamiento que extienda su mano
protectora y vindicativa también sobre los inviolables derechos del hombre y los
proteja contra los ataques de todo poder humano. Del ordenamiento juridico querido
por Dios deriva el inalienable derecho del hombre a la seguridad juridica, y con ello a
una esfera concreta de derecho, protegida contra todo ataque arbitrario. La relacién
entre hombre y hombre, del individuo con la sociedad, con la autoridad, con los deberes
sociales; la relacién de la sociedad y de la autoridad con cada uno de los individuos, deben
cimentarse sobre un claro fundamento juridico y estar protegidas, si hay necesidad, por la
autoridad judicial. Esto supone: a) Un tribunal y un juez que reciban sus normas
directivas de un derecho claramente formulado y circunscrito. b) Normas juridicas
claras, que no puedan ser tergiversadas con abusivas apelaciones a un supuesto
sentimiento popular y con meras razones de utilidad. ¢) ElI reconocimiento del
principio que afirma que también el Estado y sus funcionarios y las organizaciones de

él dependientes estan obligados a la reparacion y a la revocacién de las medidas

142



lesivas de la libertad, de la propiedad, del honor, del mejoramiento y de la vida de los

individuos” (las negritas son nuestras).

9.2.3. Benignitas et humanitas (1944)%’

Y, finalmente, llegamos al documento clave, escrito en un afio premonitorio, donde
establece las condiciones de una sana democracia.

Ya desde el principio, Pio XII recoge las perlas dejadas por Ledn XIII: ... Apenas es
necesario recordar que, segun las ensefianzas de la Iglesia, «no esta prohibido el preferir
gobiernos moderados de forma popular, salva con todo la doctrina catdlica acerca del
origen y el ejercicio del poder publico», y que «la Iglesia no reprueba ninguna de las varias
formas de gobierno, con tal que se adapten por si mismas a procurar el bien de los
ciudadanos » (Ledn X1l Encycl. «Libertas», 20 de junio de 1888, in fine.)” (10). Adelanta
luego una concepcion cristiana de la libertad de expresion: “...Manifestar su parecer
sobre los deberes y los sacrificios que se le imponen; no verse obligado a obedecer sin
haber sido oido: he ahi dos derechos del ciudadano que encuentran en la democracia,
como lo indica su mismo nombre, su expresion” (14). Y luego comienza una valiosisima
ensefianza sobre la distincion entre pueblo, masa, democracia, que tiene un aire a la
tradicion liberal conservadora de Burke y retomada por Hayek!*® (16 a 20): “...Pueblo y
multitud amorfa o, corno se suele decir, «masa» son dos conceptos diversos. El pueblo vive
y se mueve con vida propia; la masa es por si misma inerte, y no puede recibir movimiento
sino de fuera. El pueblo vive de la plenitud de la vida de los hombres que la componen,
cada uno de los cuales —en su propio puesto y a su manera— €s persona consciente de sus
propias responsabilidades y de sus convicciones propias. La masa, por el contrario, espera
el impulso de fuera, juguete facil en las manos de un cualquiera que explota sus instintos o
impresiones, dispuesta a seguir, cada vez una, hoy esta, mafiana aquella otra bandera. De la

exuberancia de vida de un pueblo verdadero, la vida se difunde abundante y rica en el

157 https://w2.vatican.va/content/pius-xii/es/speeches/1944/documents/nf_p-xii_spe_ 19441224 natale.html.

158 Ohsérvese la tradicion con la cual encontramos similitudes en Pio XII. Porque alguien podria decirnos,
¢éstas alocuciones de Pio X1l no son més bien restricciones a la democracia, y no tanto un apoyo? Pues bien,
en el liberalismo clasico de Hayek, la democracia siempre debe estar restringida. En todo el liberalismo
clasico anglosajon el elemento democratico siempre se encuentra limitado por la Republica y por ende el
Rule of law. Por lo tanto, si Pio XII esta, ademas, va reclamando restricciones a la democracia que ya se venia
en Europa, eso es exactamente lo que Hayek hubiera hecho.

143



Estado y en todos sus drganos, infundiendo en ellos con vigor, que se renueva
incesantemente, la conciencia de la propia responsabilidad, el verdadero sentimiento del
bien comdn. De la fuerza elemental de la masa, habilmente manejada y usada, puede
también servirse el Estado: en las manos ambiciosas de uno solo o de muchos agrupados
artificialmente por tendencias egoistas, puede el mismo Estado, con el apoyo de la masa
reducida a no ser mas que una simple maquina, imponer su arbitrio a la parte mejor del
verdadero pueblo: asi el interés comin queda gravemente herido y por mucho tiempo, y la
herida es muchas veces dificilmente curable. Con lo dicho aparece clara otra conclusion: la
masa —corno Nos la acabamos de definir— es la enemiga capital de la verdadera democracia
y de su ideal de libertad y de igualdad. En un pueblo digno de tal nombre, el ciudadano
siente en si mismo la conciencia de su personalidad, de sus deberes y de sus derechos,
de su libertad unida al respeto de la libertad y de la dignidad de los demas. En un
pueblo digno de tal nombre, todas las desigualdades que proceden no del arbitrio sino de la
naturaleza misma de las cosas, desigualdades de cultura, de bienes, de posicion social —sin
menoscabo, por supuesto, de la justicia y de la caridad mutua—, no son de ninguna manera
obstaculo a la existencia y al predominio de un auténtico espiritu de comunidad y de
fraternidad. Mas aun, esas desigualdades, lejos de lesionar en manera alguna la igualdad
civil, le dan su significado legitimo, es decir, que ante el Estado cada uno tiene el derecho
de vivir honradamente su existencia personal, en el puesto y en las condiciones en que los
designios y la disposicion de la Providencia lo han colocado. Como antitesis de este cuadro
del ideal democratico de libertad y de igualdad en un pueblo gobernado por manos
honestas y prévidas, jque espectaculo presenta un Estado democratico dejado al arbitrio de
la masa! La libertad, de deber moral de la persona se transforma en pretension tiranica de
desahogar libremente los impulsos y apetitos humanos con dafio de los demaés. La igualdad
degenera en nivelacion mecanica, en uniformidad monocroma: sentimiento del verdadero
honor, actividad personal, respeto de la tradicion, dignidad, en una palabra, todo lo que da a
la vida su valor, poco a poco se hunde y desaparece. Y Unicamente sobreviven. por una
parte, las victimas engafiadas por la fascinacion aparatosa de la democracia, fascinacion que
se confunde ingenuamente con el espiritu mismo de la democracia, con la libertad e
igualdad, y por otra, los explotadores mas o menos numerosos que han sabido, mediante la

fuerza del dinero o de la organizacion, asegurarse sobre los demas una posicion privilegiada

144



y aun el mismo poder. ElI Estado democratico, monarquico o republicano, coma
cualquier otra forma de gobierno, debe estar investido con el poder de mandar con
autoridad verdadera y efectiva. El orden mismo absoluto de los seres y de los fines,
gue presenta al hombre como persona autbnoma, es decir, como sujeto de deberes y
de derechos inviolables, raiz y término de su vida social, abraza igualmente al Estado
como sociedad necesaria, revestida de la autoridad, sin la cual no podria ni existir ni
vivir. Porque si los hombres, valiéndose de su libertad personal, negasen toda
dependencia de una autoridad superior provista del derecho de coaccion, por el
mismo hecho socavarian el fundamento de su propia dignidad y libertad, o lo que es lo
mismo, aquel orden absoluto de los seres y de los fines.” Continua: (25): “...El profundo
sentimiento de los principios de un orden politico y social sano y conforme a las normas del
derecho y de la justicia, es de particular importancia en quienes, sea cual fuere la forma de
régimen democratico, ejecutan, como representantes del pueblo, en todo o en parte, el
poder legislativo. Y ya que el centro de gravedad de una democracia normalmente
constituida reside en esta representacion popular, de la que irradian las corrientes politicas a
todos los campos de la vida publica —tanto para el bien corno para el mal—, la cuestién de la
elevacion moral, de la idoneidad préctica, de la capacidad intelectual de los designados para
el parlamento, es para cualquier pueblo de régimen democratico, cuestion de vida o muerte,
de prosperidad o de decadencia, de sanecamiento o de perpetuo malestar”. Y remarca
nuevamente su condena al absolutismo de estado y, por ende, a una democracia ilimitada (y
a toda forma de gobierno no limitada): “...Una sana democracia fundada sobre los
principios inmutables de la ley natural y de la verdad revelada, sera resueltamente
contraria a aquella corrupcion que atribuye a la legislacion del Estado un poder sin
frenos y sin limites, y que hace también del régimen democrético, a pesar de las
apariencias contrarias, pero vanas, puro y simple sistema de absolutismo. El
absolutismo de Estado (no hay que confundir este absolutismo con la monarquia
absoluta de la que ahora no hablamos) consiste de hecho en el principio erréneo que la
autoridad del Estado es ilimitada, y que frente a ella —aun cuando da rienda suelta a
sus miras despéticas, traspasando los limites del bien y del mal- no cabe apelacién
alguna a una ley superior que obliga moralmente. A un hombre posesionado de ideas

rectas sobre el Estado y la autoridad y el poder de que esta revestido, en cuanto que es

145



custodio del orden social, jamas se le ocurrird ofender la majestad de la ley positiva dentro
de los limites de sus naturales atribuciones. Pero esta majestad del derecho positivo
humano es inapelable Gnicamente cuando se conforma —o al menos no se opone— al
orden absoluto, establecido por el Criador, y presentado con nueva luz por la
revelacion del Evangelio. Y esa majestad no puede subsistir sino en cuanto respeta el
fundamento sobre el cual se apoya la persona humana, no menos que el Estado y el poder
publico. Este es el criterio fundamental de toda forma de gobierno sana y aun de la
democracia, criterio con el cual se debe juzgar el valor moral de todas las leyes
particulares” (28 a 30). Y finalmente rescatemos la sana herencia —novedosa en la praxis de
la Iglesia— introducida por Benedicto XV: (34): “Por lo demaés, un deber obliga a todos, un
deber que no sufre demora alguna, ni dilacion, ni zozobra, ni tergiversacion: el de hacer
todo cuanto sea posible para proscribir y desterrar de una vez para siempre la guerra
de agresion como solucién legitima de las controversias internacionales y como
instrumento de nacionales aspiraciones. Se han visto en lo pasado muchas tentativas
emprendidas con este fin. Todas han fracasado, y todas fracasaran siempre, mientras la
parte méas sana del género humano no tenga la voluntad firme, santamente obstinada, como
obligacion de conciencia de cumplir la mision que los tiempos pasados habian iniciado con
deficiente seriedad y resolucién. Si jamas una generacion ha tenido que sentir en el
fondo de la conciencia el grito: «Guerra a la guerra», esa es, sin duda alguna, la
actual. Pasando, como ha pasado, a través de un océano de sangre y de lagrimas, cual, tal
vez, nunca conocieron los tiempos pretéritos, ha vivido sus indecibles atrocidades tan
intensamente, que el recuerdo de tantos horrores tendrd que quedarsele estampado en la
memoria y hasta en lo méas profundo del alma, como la imagen de un infierno, del que,
quienquiera que nutre en su corazdn sentimientos de humanidad, no podra jamas tener ansia
mas ardiente que la de cerrar sus puertas para siempre todo hombre que albergue en su
corazon sentimientos de humanidad” (las negritas son nuestras).

Volvemos a decir (porque conocemos a nuestros “amigos”) que “...ES obvio que
estamos haciendo una seleccion que corresponde a lo que honestamente consideramos
relevante conforme a los fines de este trabajo y a la historia que estamos comentando.
Quien desconfie de mi hermenéutica, puede leer directamente los textos y llegar a sus

propias conclusiones”.

146



9.3. Lalaicidad del estado

No es extrafio por ende que en estas circunstancias, Pio XII recuerde algo ya
afirmado claramente, como vimos, por Leon XIllII, de ningin modo incompatible con una
confesionalidad formal o sustancial: “Ambas potestades son soberanas en su genero. Cada
una queda circunscripta dentro de ciertos limites, definidos por su propia naturaleza y por
su fin proximo. De donde resulta una esfera determinada dentro de la cual cada poder
ejercita iure propio su actividad”. O sea que el estado —y cualquier otra forma de autoridad
politica— no es en si mismo una estructura de la Iglesia: tiene su esfera y sus fines propios;
NO es “sagrado”. Por ende ello implica una sana laicidad, para diferenciarlo del laicismo,
la doctrina segun la cual la libertad de la Iglesia queda anulada bajo la autoridad civil. Pio
XII lo establece en estos términos: ““... Siano parte viva della Chiesa le vostre citta. Vi €, in
Italia, chi si agita, perché teme che il cristianesimo tolga a Cesare quel che e di Cesare.
Come se dare a Cesare quello che gli appartiene, non fosse un comando di Gesu; come se

la legittima sana laicita dello Stato'®

non fosse uno dei principi della dottrina cattolica;
come se non fosse tradizione della Chiesa il continuo sforzo per tenere distinti, ma pure,
sempre secondo i retti principi, uniti i due Poteri; come se, invece, la mescolanza tra sacro
e profano non si fosse il piu fortemente verificata nella storia, quando una porzione di
fedeli si & staccata dalla Chiesa”®®. Obsérvese: “la legitima y sana laicidad del estado”,
reafirmandola como si la Iglesia fuera una amenaza contra esa laicidad. Esto, dicho a una
Italia organizada constitucionalmente, en 1958, tiene una profunda implicacion en cuanto a
la aceptacion —ya no una simple tolerancia— de los principios de una modernidad catélica en
circunstancias casi totalmente actuales.

No es extrafio que en estas mismas circunstancias Pio XII haya visto no como una
mera tolerancia a la organizacion constitucional italiana y su division de poderes®?, si bien
con las mismas advertencias sobre la necesidad de una sana aristocracia como contrapartida
a una democracia de masas ilimitada, lo cual, como ya hemos dicho, esta en la misma

tonica que Tocqueville, Burke, Hayek y Ortega y Gasset.

159 |_as negritas son nuestras.

160 Discorsi e Radiomessaggi di Sua Santita Pio XII, XX, Ventesimo anno di Pontificato, 2 marzo - 9 ottobre
1958 (https://w2.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1958/documents/hf p-
xii_spe_ 19580323 marchigiani.html)

161 Ver La Constitucion, ley fundamental del estado, del 19-10-45, y Constitucion Politica y aristocracia, 16-
1-46, en Doctrina Pontificia libro |1, op.cit-

147


https://w2.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1958/documents/hf_p-xii_spe_19580323_marchigiani.html
https://w2.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1958/documents/hf_p-xii_spe_19580323_marchigiani.html

9.4. Lalibertad de prensa en la democracia constitucional

Otra novedad, bajo estas nuevas circunstancias historicas, es su reconocimiento de la
libertad de prensa como el derecho al disenso politico, como condicion de una democracia
constitucional. Lo cual, al lado de las “libertades de perdicion” condenada por Gregorio
XVI, es un signo de cuanto han cambiado los tiempos. Claro, no se trata de una libertad de
opinién ilimitada, me podria decir un tradicionalista, sino de la libertad de opinar
politicamente diferente al gobierno de turno. Claro que si, como si otra cosas es la que
hubieran estado defendiendo Lacordaire y Montalembert, a los cuales Gregorio XVI
responde sin miramientos con su famosa enciclica.

Dice Pio XII: “... Dejarnos aparte, evidentemente, el caso en que la opinion publica
se calla en un mundo de donde incluso la justa libertad esta desterrada y donde, sola, la
opinion de los partidos en el poder, la opinion de los jefes o de los dictadores, esta
autorizada a dejar oir su voz. Ahogar la voz de los ciudadanos, reducirla a un silencio
forzado, es a los ojos de todo cristiano un atentado contra el derecho natural del hombre,
una violacion del orden del mundo tal como Dios lo ha establecido”!®? (n° 5). Y mas abajo:
“Asi, por su actitud frente a la opinidn publica, la Iglesia se coloca como una barrera ante el
totalitarismo, que, por su misma naturaleza, es necesariamente enemigo de la verdadera y
libre opinion de los ciudadanos. De hecho, es por su misma naturaleza por lo que el
totalitarismo niega este orden divino y la relativa autonomia que éste reconoce a todos los
dominios de la vida, en cuanto todos ellos tienen su origen en Dios”.

Observemos cémo Pio XII reconstruye todo aquello que parecia vedado para los
catélicos, y que habia sido pedido y adelantado por los liberales catélicos del s. XIX: una
democracia, una republica, constitucion, division de poderes, reconocimiento constitucional

de la dignidad y derechos del hombre y de la libertad de prensa.

9.5. Un adelanto de la libertad religiosa
Pero, ¢y la libertad religiosa?
Pio XI1 tiene sobre este delicado tema un famoso discurso que ha sido interpretado de

diversos modos. Los tradicionalistas anti-liberales del s. XX lo consideran una reafirmacion

162 Prensa catélica y opinion publica, 17-2-50 (https://w2.vatican.va/content/pius-
xii/es/speeches/1950/documents/hf_p-xii_spe 19500217 _la-presse.html).

148



total de la doctrina de Ledn XIII sobre tesis, hipotesis, tolerancia pero no derecho, etc.
Nosotros lo interpretaremos como un aval implicito que Pio XII da para el reconocimiento
de la libertad religiosa como derecho en las Constituciones europeas de la post-guerra.

Primero recordemos que la doctrina de Leon XIIl era ya un adelanto respecto a
Gregorio XV1y Pio IX, que ademas recogia gran parte de la doctrina de Mons. Dupanloup,
otro de los grandes liberales catolicos del s. XIX. Por ende si Pio XII recuerda todo ello,
todo bien. El asunto es cuando lo recuerda: en 1953. Por ende, alguien podria decir: lo
recuerda contra la organizacion constitucional y democratica de la Europa de la post-guerra.
Pero ya vimos que de ningun modo existe en Pio XII ese “contra”. Pio XII proclama su
discurso sabiendo perfectamente que Italia y Alemania se han organizado con democracias
constitucionales (bajo partidos demdcrata-cristianos), con laicidad del estado y division de
poderes, sabe que él ha avalado todo ello, sabe incluso que él ha avalado la libertad de
prensa, sabe que rige alli una libertad de ensefianza como Montalembert la pedia, y en ese
contexto habla de la tolerancia religiosa, y no contra ella, precisamente.

Primero, téngase en cuenta que Pio XII habla del derecho internacional, de una
comunidad de estados con organizaciones juridicas diferentes y coémo puede darse una sana
convivencia entre ellos. En este contexto, con el cuidado y la precision que lo caracteriza
(cuanto se ha perdido hoy ese estilo), Pio XII prevé la siguiente regulacion del derecho
positivo'®®: “Dentro de su territorio y para sus ciudadanos, cada Estado regulara los asuntos
religiosos y morales por medio de una ley propia; igualmente, en todo el territorio de la
Comunidad de los Estados estara permitido a los ciudadanos de cada Estado-miembro el
ejercicio de las propias creencias y practicas éticas y religiosas, en cuanto estas no se
opongan a las leyes penales del Estado en que habitan” ( “Nell'interno del suo territorio e
per i suoi cittadini ogni Stato regolera gli affari religiosi e morali con una propria legge;
nondimeno in tutto il territorio della Comunita degli Stati sara permesso ai cittadini di
ogni Stato-membro I'esercizio delle proprie credenze e pratiche etiche e religiose, in
quanto queste non contravvengano alle leggi penali dello Stato in cui essi soggiornano”).
Entonces hace esta pregunta: “...;Para el jurista, para el hombre politico y para el Estado

catblico surge aqui la pregunta: ¢puede dar su consentimiento a semejante regulacion

163 Comunidad internacional y tolerancia, 6-12-53. Ver Doctrina Pontificia, op. cit. Original italiano en
http://w2.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1953/documents/hf _p-xii_spe_19531206_giuristi-
cattolici.html.

149



cuando se trata de entrar en la Comunidad de los pueblos y de permanecer en ella?”
(“...Per il giurista, I'uomo politico e lo Stato cattolico sorge qui il quesito: possono essi
dare il consenso ad un simile regolamento, quando si tratta di entrare nella Comunita dei
popoli e di rimanervi?”).

Responde que es necesario distinguir entre dos cuestiones: “...En este punto, con
relacion a los intereses religiosos y morales se plantea una doble cuestion. La primera
concierne a la verdad objetiva y a la obligacion de la conciencia hacia lo que es
objetivamente verdadero y bueno; la segunda atarie a la conducta efectiva de la Comunidad
de los pueblos con cada Estado soberano y de éste con la Comunidad de los pueblos en las
materias de religion y de moral” (““...Ora relativamente agl'interessi religiosi e morali si
pone una duplice questione : La prima concerne la verita oggettiva e lI'obbligo della
coscienza verso cio che & oggettivamente vero e buono; la seconda riguarda I'effettivo
contegno della Comunita dei popoli verso il singolo Stato sovrano e di questo verso la
Comunita dei popoli nelle cose della religione e della moralita™).

Con respecto a la primera cuestion, en el contexto internacional de 1953, Pio XIlI
responde con todo realismo: “La primera cuestion dificilmente puede ser objeto de una
discusion y de una regulacion entre los Estados particulares y la Comunidad de Estados,
especialmente en el caso de una pluralidad de confesiones religiosas dentro de la misma
Comunidad”. (“...La prima puo difficilmente essere I'oggetto di una discussione e di un
regolamento fra i singoli Stati e la loro Comunita, specialmente nel caso di una pluralita di
confessioni religiose nella Comunita medesima”).

Sobre la segunda, en cambio: “...La segunda, en cambio, puede ser de maxima
importancia y urgencia”. (“...La seconda invece puo essere della massima importanza ed
urgenza”).

Para responder a esta segunda cuestion, Pio XII responde primero “en tesis™: “...Ante
todo es preciso afirmar claramente que ninguna autoridad humana, ningln Estado, ninguna
Comunidad de Estados, sea el que sea su caracter religioso, pueden dar un mandato positivo
0 una positiva autorizacion de ensefiar o de hacer lo que seria contrario a la verdad religiosa
o al bien moral. Un mandato o una autorizacién de este género no tendrian fuerza
obligatoria y quedarian sin valor”. (““...Innanzi tutto occorre affermare chiaramente : che

nessuna autorita umana, nessuno Stato, nessuna Comunita di Stati, qualunque sia il loro

150



carattere religioso, possono dare un mandato positivo 0 una positiva autorizzazione
d'insegnare o di fare cio che sarebbe contrario alla verita religiosa o al bene morale. Un
mandato o una autorizzazione di questo genere non avrebbero forza obbligatoria e
resterebbero inefficaci”). Pero luego se pregunta ‘“en hipodtesis™: “...Otra cuestion
esencialmente distinta es: si en una Comunidad de Estados puede, al menos en
determinadas circunstancias, establecerse la norma de que el libre ejercicio de una creencia
y de una practica religiosa 0 moral, que tienen valor en uno de los Estados-miembros, no
sea impedido en todo el territorio de la Comunidad mediante leyes o providencias estatales
coercitivas. En otros términos, se pregunta si el «no impedir», o sea, el tolerar, esta
permitido en tales circunstancias y, por lo mismo, la represion positiva no sea siempre un
deber”. (“Un'altra questione essenzialmente diversa €: se in una comunita di Stati possa,
almeno in determinate circostanze, essere stabilita la norma che il libero esercizio di una
credenza e di una prassi religiosa o morale, le quali hanno valore in uno degli Stati-
membri, non sia impedito nell'intero territorio della Comunita per mezzo di leggi o
provvedimenti coercitivi statali. In altri termini, si chiede se il «non impedire», ossia il
tollerare, sia in quelle circostanze permesso, e percio la positiva repressione non sia
sempre un dovere”).

Y responde (es importante destacar que responde, por eso nos hemos preocupado de
resaltar el contexto de la pregunta): “Nos hemos aducido hace un momento la autoridad de
Dios. ¢Puede Dios, al cual, por otra parte, seria posible y facil reprimir el error y la
desviacion moral, preferir en algunos casos el «no impedir», sin incurrir en contradiccion
con su perfeccién infinita? ;Puede ocurrir que, en determinadas circunstancias, Dios no dé
a los hombres mandato alguno, no imponga deber alguno, no dé, por ultimo, derecho
alguno de impedir y de reprimir lo que es erroneo y falso? Una mirada a la realidad da una
respuesta afirmativa. La realidad ensefia que el error y el pecado se encuentran en el
mundo en amplia proporcion. Dios los reprueba, y, sin embargo, los deja existir. Por
consiguiente, la afirmacion: el extravio religioso y moral debe ser siempre impedido,
cuanto es posible, porque su tolerancia es en si misma inmoral, no puede valer en su forma
absoluta incondicionada. Por otra parte, Dios no ha dado ni siquiera a la autoridad
humana un precepto semejante absoluto y universal, ni en el campo de la, fe ni en el de la

moral. No conocen semejante precepto ni la comun conviccién de los hombres, ni la

151



conciencia cristiana, ni las fuentes de la revelacion, ni la practica de la lglesia’®*. Aun
omitiendo en este momento otros textos de la Sagrada Escritura tocantes a esta materia,
Cristo en la parabola de la cizafia dio el siguiente aviso: Dejad que en el campo del mundo
la cizafia crezca, junto con la buena semilla, en beneficio del trigo. El deber de reprimir las
desviaciones morales y religiosas no puede ser, por tanto, una ultima norma de accion.
Debe estar subordinado a normas mas altas y mas generales, las cuales en determinadas
circunstancias permiten e incluso hacen a veces aparecer como mejor camino no impedir el
error, a fin de promover un bien mayor.”

Con esto quedan aclarados los dos principios de los cuales hay que deducir en los
casos concretos la respuesta a la gravisima cuestion de la conducta del jurista, del hombre
politico y del Estado soberano catolico ante una formula de tolerancia religiosa y moral del
contenido antes indicado, y que debe ser tomada en consideracion para la Comunidad de
los Estados.

Primero: lo que no responde a la verdad y a la norma moral no tiene objetivamente
derecho alguno ni a la existencia, ni a la propaganda, ni a la accion.

Segundo: el no impedirlo por medio de leyes estatales y de disposiciones coercitivas
puede, sin embargo, hallarse justificado por el interés de un bien superior y mas universal”.
(“Noi abbiamo or ora addotta l'autorita di Dio. Pud Dio, sebbene sarebbe a Lui possibile e
facile di reprimere I'errore e la deviazione morale, in alcuni casi scegliere il «non
impedire», senza venire in contraddizione con la Sua infinita perfezione? Pud darsi che in
determinate circostanze Egli non dia agli uomini nessun mandato, non imponga nessun
dovere, non dia perfino nessun diritto d'impedire e di reprimere cio che e erroneo e falso?
Uno sguardo alla realta da una risposta affermativa. Essa mostra che I'errore e il peccato
si trovano nel mondo in ampia misura. lddio li riprova; eppure li lascia esistere. Quindi
I'affermazione: Il traviamento religioso e morale deve essere sempre impedito, quando €
possibile, perché la sua tolleranza € in sé stessa immorale —non pud valere nella sua
incondizionata assolutezza. D'altra parte, Dio non ha dato nemmeno all'autorita umana un
siffatto precetto assoluto e universale, né nel campo della fede ne in quello della morale.
Non conoscono un tale precetto ne la comune convinzione degli uomini, né la coscienza

cristiana, né le fonti della rivelazione, né la prassi della Chiesa. Per omettere qui altri testi

164 _as bastardillas son nuestras.

152



della Sacra Scrittura che si riferiscono a questo argomento, Cristo nella parabola della
zizzania diede il seguente ammonimento: Lasciate che nel campo del mondo la zizzania
cresca insieme al buon seme a causa del frumento (cfr. Matth. 13, 24-30). Il dovere di
reprimere le deviazioni morali e religiose non puo quindi essere una ultima norma di
azione. Esso deve essere subordinato a piu alte e piu generali norme, le quali in alcune
circostanze permettono, ed anzi fanno forse apparire come il partito migliore il non
impedire I'errore, per promuovere un bene maggiore. Con questo sono chiariti i due
principi, dai quali bisogna ricavare nei casi concreti la risposta alla gravissima questione
circa l'atteggiamento del giurista, dell'uomo politico e dello Stato sovrano cattolico
riguardo ad una formula di tolleranza religiosa e morale del contenuto sopra indicato, da
prendersi in considerazione per la Comunita degli Stati. Primo: cio che non risponde alla
verita e alla norma morale, non ha oggettivamente alcun diritto ne all'esistenza, né alla
propaganda, né all'azione. Secondo : il non impedirlo per mezzo di leggi statali e di
disposizioni coercitive pud nondimeno essere giustificato nell'interesse di un bene
superiore e piu vasto.”).

Es obvio que, para nosotros, al decir “...el no impedirlo por medio de leyes estatales
y de disposiciones coercitivas puede, sin embargo, hallarse justificado por el interés de un
bien superior y mas universal”, Pio XII esta avalando “en hipotesis” al derecho a la libertad
religiosa sancionado en las Constituciones europeas de la post-guerra. Por eso hemos dicho
que esto fue un adelanto de la libertad religiosa. Veremos luego como puede ser esta
afirmada “en tesis”.

Nuevamente, si algin lector no coincide con nuestra conclusion, puede él mismo leer

los documentos, ver las circunstancias histéricas y llegar a sus propias conclusiones.

9.6. Lateoria escolastica del origen del poder

Yendo hacia un tema que desde ahora va a estar muy presente, que es el tema de lo
opinable en la Iglesia, Pio Xl elogi6 —como dijimos cuando resefidbamos la Segunda
Escolastica— a la teoria escolastica sobre el origen del poder. Haciendo como siempre sus
aclaraciones sobre la democracia, distinguiéndola de la masificacion y de la tirania de las
mayorias, dice: “... Se, d'altra parte, si tiene presente la tesi preferita della democrazia -

tesi che insigni pensatori cristiani hanno in ogni tempo propugnata-, vale a dire che il

153



soggetto originario del potere civile derivante da Dio € il popolo (non gia la «massa»), si
fa sempre pin chiara la distinzione fra la Chiesa e lo Stato anche democrdtico”*®. O sea,
“el sujeto originario del poder civil derivado de Dios es el pueblo” (no “la masa™). La teoria
escolastica de la traslacion (Suarez, Bellarmino, etc.) sostiene que el poder viene de Dios,
de Dios al pueblo y del pueblo al gobernante. El sujeto del poder es el pueblo, dice Pio XII,
derivado de Dios, claro. Parece un claro apoyo a la teoria de la traslacion. Pero Leon XIllI,
como vimos, y Pio X (este ultimo cuando condena a “Le Sillon”%) parecian haber
condenado claramente dicha teoria, salvando la democracia bajo la teoria de la designacion
(el poder viene de Dios al gobernante y el pueblo sélo lo designa). Hoffner intenta salvar la
contradiccion diciendo que “...Hace unos decenios se afirmé —sobre todo por boca de
Hienrich Schrors— que la doctrina de los tedlogos espafioles sobre el origen del poder habia
sido condenada por Leon XIII; Ledn XIlI habria dicho que los principes reciben su poder
de Dios inmediata y no mediatamente. El reproche no esté justificado. Leon XIII se dirige
contra Rousseau. No usa siquiera las expresiones “inmediatamente” y “mediatamente”’.

De acuerdo, puede ser. ;Pero qué importancia tiene esto? Que, como vemos, Pio XII
hace caso omiso de las “terribles” condenas cuasi-dogmaéticas de Ledn XIIl y Pio X a
la teoria de la designacion —condenas que tanto sirvieron a los fascistas que quisieron la
condena de Maritain por “hereje”—. ;Qué pas6? ;Como Pio XII niega, omite u olvida algo
“tan” importante? Es que no hay nada que explicar. Lo que estamos viendo es una clave
que nos va a permitir solucionar muchas cosas: lo opinable en la Iglesia. ;Cémo puede ser
que los catolicos de un lado o del otro —comenzando por pontifices— pretendan
precisamente pontificar en estas cuestiones totalmente opinables? Y no fue Pio XIl,
precisamente, el que hizo dogma de estas cosas. Por lo demas, como si tuviera importancia
el tema del origen del poder. La importancia estéa en el limite del poder. Hayek lo dice hasta
el cansancio.

Por ahora, sea este un buen ejemplo de en qué quedan las “terribles condenas” con el

paso de los afios, en temas opinables, y qué mal hace todo ello cada momento histérico,

185 Discurso Di Sua Santitd Pio XIlI Al Tribunale Della Sacra Romana Rota, del 2-10-45, en
http://w2.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1945/documents/hf_p-xii_spe_19451002_roman-rota.html.

166 Notre charge apostolique, 1909.
167 En su Manual de Doctrina Social Cristiana, op. cit., 287.

154



como confunde a laicos y a jerarquia y cémo perjudica todo ello la misma autoridad del

magisterio para cuando este ultimo tenga que verdaderamente intervenir.

9.7. El “acompaiiamiento” de Pio XII a las democracias europeas de la post-
guerra

Algun tradicionalista nos podria decir: si de lo opinable se trata, todo este apoyo de
Pio XII a las democracias de la post-guerra, que luego se va a enfatizar con Juan XIII y el
Vaticano Il, no es algo también opinable? Hasta qué punto no se vive desde entonces la
situacion contraria a la de los liberales catdlicos del s. XIX? Esto es, no esta “condenado”,
ahora, NO ser liberal en lo politico? ¢(No puede un catdlico NO ser partidario de una
democracia constitucional?

Por supuesto que si. Claro que la democracia constitucional, como forma de gobierno,
es un tema opinable. Se mantiene alli lo afirmado por Ledn XIII sobre la esencial
contingencia, en teoria, de las formas de gobierno. Lo que ahora el Catolicismo ha
aprendido, y el Magisterio ha afirmado de un modo menos opinable, por decir lo mismo, es
la condena a los autoritarismos y totalitarismos que violen los derechos fundamentales de la
persona. Por supuesto, todos los catolicos se consideran habitualmente “free of charge”
pero todos sabemos, lamentablemente, de los escandalosos apoyos in concreto que muchos
catdlicos han hecho a Mussolini, a Hitler, al castrismo, etc.

Pero Pio XII hizo méas que condenar a los totalitarismos, Apoyd, como vimos, a las
democracias europeas de la post-guerra. Sin hacer las distinciones correspondientes, ello
parece elevar a nivel de Magisterio ordinario —y lo mismo sucede con todo el Magisterio
posterior—a un liberalismo institucional, que en cuento tal siempre estara en el ambito de lo
opinable.

Debemos distinguir, en ese sentido, tres niveles en el Magisterio de Pio XII, tres
niveles que pueden ayudar a interpretar a todo el Magisterio en materia social.

Un primer nivel —todo en cuanto Magisterio ordinario— corresponde a la funcién
negativa de la Fe: la condena de los totalitarismos. Ello tiene un minimo nivel opinable y
un méximo nivel de autoridad pontificia en tanto denuncia profética.

Un segundo nivel es la afirmacion de los grandes principios de ética social a nivel de

derecho natural primario y secundario. Nosotros siempre hemos dicho que ese es el nivel

155



propio de las afirmaciones de la Doctrina Social de la Iglesia®®. Por ejemplo, la dignidad
de la persona, creada a imagen y semejanza de Dios, los deberes y derechos a nivel social
que se desprenden de esa dignidad, una autoridad limitada por el bien comun y esos
derechos, una sana laicidad del estado, etc.

Tercero, un prudente acompafiamiento de las circunstancias histéricas mas concretas,
a fin de no condenar opciones licitas de los laicos, que en un determinado momento
pueden verse como lo mas conveniente en una circunstancia histérica concreta.

Los tres niveles siempre se mezclan. Seria prudente que los pontifices los
distinguieran mas, ellos mismos, pero es imprudente por el otro lado que los laicos no estén
acostumbrados a distinguirlos.

Hemos dicho: “...un prudente acompaniamiento de las circunstancias historicas mas
concretas, a fin de no condenar opciones licitas de los laicos”. “Acompafiar” no es igual a
“prescribir”’. Quiere decir “ayudar a dejar abierto un camino”, que aunque contingente, se
juzgue prudente. Sobre todo, la labor de un pontifice en esas circunstancias es evitar que
un grupo de catdlicos condene a otro grupo y viceversa, en nombre de dos opciones
politicas igualmente contingentes.

Y eso es lo que hizo Pio XII. Cualquier catdlico puede ser partidario de una
monarquia o gobierno unipersonal corporativo si esa es su opinion. Pero condenar en
nombre de ello a las democracias cristianas, condenar en nombre de ello, dogmaticamente,
a Sturzo o a Maritain, eso es otra cosa. Y eso es precisamente lo que Pio XII impidi6. Por
eso “acompand” sin prescribir dogmaticamente otra forma contingente de gobierno
(contingente en relacion a la Fe).

Si algunos confundieron el segundo nivel con el tercero, no es nuestro caso ni lo sera
en el resto del libro. Es mas, no lo sera porque esa distincion sera clave para comprender lo
que luego Benedicto XVI, como veremos, llamé reforma y continuidad del Concilio
Vaticano Il. Y porque forma parte esencial de los objetivos de este libro, ya aclarados en la
introduccion: “... El libro no afirma que los aspectos mas contingentes de la libertad en
Occidente —ciertas instituciones liberales tipicas, como la division de poderes o el

Constitucionalismo— o ciertas concreciones juridicas de las libertades individuales —como el

168 Eso fue asi desde nuestro primer libro sobre el tema en 1985, Economia de mercado y Doctrina Social de
la Iglesia, Ed. de Belgrano, Buenos Aires.

156



Common Law- sean un resultado necesario del Judeo-cristianismo, aunque si afirma que no
son incompatibles con él y que incluso pueden encontrar en cierto momento un
“acompanamiento” prudente del Magisterio Pontificio. Pero si afirma que el ideal de las
libertades de la persona, in abstracto, y la idea de limitacion al poder (limited goverment), si
es un ideal regulativo que ha emanado del Judeo-cristianismo y hubiera sido inconcebible

sin él.”.

10. El caso Jacques Maritain

Un buen ejemplo de la casi nula vivencia de lo opinable en estos temas es el caso
Jacques Maritain. No nos preocupa en estos momentos un analisis académico y critico de
su obra, ya lo hemos hecho en su momento*®®,

Maritain tuvo que re-construir casi solo las bases cristianas de una democracia, luego
de su paso por La Accion Francesa.

Para ello, hizo las siguientes cosas'’®:

a) Recurrié a las teorias escolasticas del origen del poder, sobre todo, a Suarez y
Bellarmino.

b) Afirmé que todo ser humano tiene una dignidad natural y unos derechos humanos
esenciales, inalienables y anteriores a todo estado, que deben ser siempre respetados.

c) Afirmo que los ideales politicos son siempre concretos. Ideales porque deben recurrir
a principios universales: en el caso de él, la primacia del bien comdn y el caracter
peregrinatorio de la vida temporal. Concretos porque la prudencia debe aplicarlos,
analogicamente, a situaciones histéricas diversas. La Cristiandad Medieval fue un
caso de aplicacion; ahora (“su” ahora fue 1936) una democracia cristiana puede ser

otro caso de aplicacion.

169 Zanotti, G.J., “Jacques Maritain: su pensamiento politico y su relevancia actual”, op. cit.

170 ver sus libros Humanismo integral (1936), Buenos Aires/México, Carlos Lohlé, 1966; América, Buenos
Aires/Barcelona: Emecé, 1958; El campesino del Garona, Bilbao, Desclée de Brouwer, 1967; Cristianismo y
democracia, Buenos Aires, Ediciones La Pléyade, 1971; Los derechos del hombre y la ley natural, Buenos
Aires, Ediciones Leviatan, 1982; Primacia de lo espiritual, Buenos Aires, Club de Lectores, 1982; El hombre
y el Estado, Buenos Aires, Club de Lectores, 1984; Filosofia de la historia, Buenos Aires, Club de Lectores,
1985.

157



d) En esas circunstancias histdricas, esa democracia cristiana debe ser pluralista, no s6lo
por la diversidad de opiniones en cuanto a la gestion de la cosa publica, sino por la
tolerancia religiosa entre los diversos credos, que se traduce en una libertad religiosa
a nivel social deducida de la libertad del acto de Fe.

e) El estado debe ser laico, en el sentido de laicidad, como la entienden Le6n XIll y Pio
XI1, y también en cuando que debe ser inspirado en una sociedad vitalmente cristiana,
lo que se traduce en un “estado laico vitalmente cristiano”, lo que en nuestros
términos seria una confesionalidad sustancial.

f) Afirmd que la primacia del bien comdn se basa en que la persona, en tanto individuo,
debe estar subordinada a lo social, mientras que en su dimension mas espiritual, debe
ser al revés. Lo afirmaba siempre como una premisa general de todo su pensamiento.

g) Afirm6 que la democracia constitucional norteamericana habia sido y ain podia
seguir siendo (esto dicho en 1958) el mejor ejemplo de estado laico vitalmente
cristiano.

h) Afirm6 que ante pensamientos filoséficos diversos para el fundamento de los
derechos humanos, Europa debia unirse en torno a una “fe secular” en torno a los
valores de la democracia como forma de vida, superando con esa fe secular a las
diferencias filosoficas teoréticas. Coherentemente con esto, firmo la declaracion de
derechos humanos de 1948.

i) Siempre condend firmemente al antisemitismo.

Obviamente, como dijimos, la profundidad de su pensamiento no puede resumirse en
estas breves lineas. Todo esto fue dicho por un catdlico tomista, eximio como filésofo,
entre 1929 y 1958 aproximadamente. Se puede debatir, ad infinitum, la prudencia de
algunas de sus opciones o la precision tedrica de algunas de sus propuestas. De hecho yo
mismo no estoy de acuerdo y/o nunca he necesitado seguir algunas de sus opciones.

Pero la cuestién que ahora nos preocupa es que cuando sistematiza todo esto, en
1936, el tono de las criticas catolicas que recibié no era el de una diferencia en temas
opinables. El tono era de condena, de pedidos de excomunion, de “hereje”. Los catdlicos
que habian optado por Franco o Mussolini no le pudieron hacer un auto de Fe sencillamente
porque ya no estaban en el s. XV.

158



De vuelta. (Cémo puede ser que la opcion por una democracia constitucional, de
inspiracion cristiana, sea “herética”? ;Como puede ser que la afirmacion de la dignidad
natural del hombre, de sus derechos, sea “contraria a la Fe”? ;Como puede ser que este
eximio filosofo, redactor, ademas, del Credo del Pueblo de Dios'’, haya sido comparado
con Le Sillon? ;Como puede ser que formalmente haya sido elevado a Pio XII un pedido de
“condena” por sus “heréticas” doctrinas? ;Como puede ser que aun hoy todo esto se siga
diciendo?

De vuelta, la respuesta no es dificil: los catélicos que lo hicieron no tuvieron mas que
hacer una lectura plana de Mirari vos, Quanta cura, Quas primas, Quadragesimo anno
y.... Listo. No tuvieron mas que reafirmar a La Accidon Francesa como el movimiento
catolico “auténtico”, ante las desviaciones “modernas”, y listo. Encarnaron todo ello en el
franquismo y en Mussolini hasta 1931, y lo mismo hicieron muchos en Argentina con Juan
Domingo Peron. Y listo. El que pensaba diferente “no era catdlico”. Pero fue una
responsabilidad compartida. Los pontifices que les dieron letra no se caracterizaron
precisamente por hacer las necesarias distinciones ni por su perspicacia historica.

Nunca mejor dicho, quiso Dios que Pio Xl existiera, y existio. En 1948, Pio XII respondio
a los pedidos de “condena”: “Apreciamos (en J. Maritain) a un hombre que, haciendo
abierta profesion de su fe catolica y de su culto por la filosofia del Doctor Comun, esta
dedicado a poner sus ricas cualidades al servicio de los grandes principios doctrinales y
morales que, sobre todo en estos tiempos de universal perturbacion, la Iglesia no cesa de
inculcar en el mundo™?,

Hasta hoy, los derrotados por esta carta arrastran su odio y su rencor por J. Maritain,

y murmuran por lo bajo el “gran error” de Pio XII...

11.  Juan XXIII
Finalmente llegamos a Juan XXIII, la gran sintesis de la modernidad catolica antes

del Vaticano Il.

171 véase el texto en: http://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/motu_proprio/documents/hf p-vi_motu-
proprio_19680630_credo.html.

172 Citada en Jiménez Berguecio, S.J.: La ortodoxia de Jacques Maritain ante un atagque reciente, Talca,
Ediciones de la Libreria Cervantes Julio, 1948 (Catalogado en: http://redbus.org.ar/cgi-bin/
koha/opacdetail.pl?biblionumber=15488).

159



Esa sintesis fue efectuada en una enciclica que es una sintesis casi perfecta de los
ideales de los liberales catolicos del s. X1X. Nos referimos a la Pacem in terris, 196373,

Juan XXIII no se anda con vueltas y la primera parte comienza asi: “... En toda
convivencia humana bien ordenada y provechosa hay que establecer como fundamento el
principio de que todo hombre es persona, esto es, naturaleza dotada de inteligencia y de
libre albedrio, y que, por tanto, el hombre tiene por si mismo derechos y deberes, que
dimanan inmediatamente y al mismo tiempo de su propia naturaleza. Estos derechos y
deberes son, por ello, universales e inviolables y no pueden renunciarse por ningin
concepto” (lo cita a Pio XII, 1942).

Por supuesto, lectores de diversas tendencias han quedado menos 0 méas contentos
con la lista y caracterizacion de los derechos que luego enumera. Pero a efectos de nuestra
tesis eso no es lo importante. Lo importante es el concepto: como vemos se ha podido
distinguir claramente de los derechos que enunciaba el lluminismo y ante los cuales
reaccionaban Gregorio XV1 y Pio IX, de los derechos naturales que emergen de una visién
judeo-cristiana del mundo.

Pero prestemos atencion a algunos.

En el punto 14 nos encontramos con esta interesante formulacion: “...Entre los
derechos del hombre dé bese enumerar también el de poder venerar a Dios, segun la recta
norma de su conciencia, y profesar la religion en privado y en publico. Porque, como bien
ensefia Lactancio, para esto nacemos, para ofrecer a Dios, que nos crea, el justo y debido
homenaje; para buscarle a El solo, para seguirle. Este es el vinculo de piedad que a El nos
somete y nos liga, y del cual deriva el nombre mismo de religion [10]. A propdsito de este
punto, nuestro predecesor, de inmortal memoria, Ledon XIII afirma: Esta libertad, la
libertad verdadera, digna de los hijos de Dios, que protege tan gloriosamente la dignidad
de la persona humana, esta por encima de toda violencia y de toda opresion y ha sido
siempre el objeto de los deseos y del amor de la Iglesia. Esta es la libertad que
reivindicaron constantemente para si los apdstoles, la que confirmaron con sus escritos los
apologistas, la que consagraron con su sangre los innumerables martires cristianos [11].”
La cita 11 es de la enciclica Libertas, por lo cual esto no deberia ser ninguna novedad. Ello

seria asi si no fuera por el contexto. Ningtin pontifice anterior habia hablado, “en tesis” del

173 http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/nf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html.

160


http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn10
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn11

derecho a ““... poder venerar a Dios, segun la recta norma de su conciencia, y profesar la
religiobn en privado y en putblico”, en un contexto internacional donde todas las
constituciones occidentales reconocian ya hace tiempo el derecho a la libertad religiosa o a
la libertad de cultos (que no es lo mismo) y en un contexto intra-ecleial donde se estaba
debatiendo acaloradamente la declaracién que el Vaticano Il —en pleno desarrollo— queria
hacer sobre esa cuestion, que finalmente cristaliza con la famosa Dignitatis humanae de
1965. Ademas, Juan XXIII se manda santamente una trampita. Dice “segin la conciencia
recta”. Hay que estar muy bien formado en Santo Tomds para saber que “recta” implica
“verdadera y cierta”, con lo cual una lectura muy cuidadosa podria inferir que estaba
hablando s6lo de la religion Catolica. Pero Juan XXIII no lo aclara en absoluto y
obviamente muy pocos se podian dar cuenta. Y €l lo sabia. Por ende es obvia su intencion
de remover el avispero y dejar abierta una puerta.

En los puntos 26 y 27 habla de derechos politicos que obviamente presuponen una
democracia constitucional: “26. Afadese a lo dicho que con la dignidad de la persona
humana concuerda el derecho a tomar parte activa en la vida publica y contribuir al bien
comun. Pues, como dice nuestro predecesor, de feliz memoria, Pio XII, el hombre como tal,
lejos de ser objeto y elemento puramente pasivo de la vida social, es, por el contrario, y
debe ser y permanecer su sujeto, fundamento y fin [23]. A la persona humana corresponde
también la defensa legitima de sus propios derechos; defensa eficaz, igual para todos y
regida por las normas objetivas de la justicia, como advierte nuestro predecesor, de feliz
memoria, Pio XII con estas palabras: Del ordenamiento juridico querido por Dios deriva el
inalienable derecho del hombre a la seguridad juridica y, con ello, a una esfera concreta
de derecho, protegida contra todo ataque arbitrario [24]. Otra vez las dos citas, la 23 y 24,
corresponden a Pio XII. Claro, in abstracto, el “derecho a participar en la vida publica”
puede darse analégicamente en cualquier régimen de gobierno, pero decir esto en 1963 y no
aclarar esa analogia implicaba un apoyo a un fundamento de la democracia mas amplio que
la mera eleccion o tradicion de un régimen. Lo mismo, un derecho a la defensa juridica de
todo ataque arbitrario, ¢a qué podia estarse refiriendo, en 1963, sino al Estado de Derecho y
a la democracia constitucional?

Otro punto muy importante es el rechazo a toda forma hobbesiana de fundamentar el

poder politico, y la insistencia en que las relaciones entre los seres humanos son relaciones

161


http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn23
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn24

de libertad, basadas en su dignidad. Saque el lector sus propias conclusiones de cuanto es
ello compatible con un gobierno unipersonal que no cuente con algun tipo de proteccion
juridica de las libertades individuales. Dice Juan XXIII: “La dignidad de la persona humana
requiere, ademas, que el hombre, en sus actividades, proceda por propia iniciativa y
libremente. Por lo cual, tratindose de la convivencia civil, debe respetar los derechos,
cumplir las obligaciones y prestar su colaboracion a los deméas en una multitud de obras,
principalmente en virtud de determinaciones personales. De esta manera, cada cual ha de
actuar por su propia decision, convencimiento y responsabilidad, y no movido por la
coaccion o por presiones que la mayoria de las veces provienen de fuera. Porque una
sociedad que se apoye solo en la razon de la fuerza ha de calificarse de inhumana. En ella,
efectivamente, los hombres se ven privados de su libertad, en vez de sentirse estimulados,
por el contrario, al progreso de la vida y al propio perfeccionamiento” (punto 34).
Resaltemos: “...La dignidad de la persona humana requiere, ademas, que el hombre, en sus
actividades, proceda por propia iniciativa y libremente...”. Y, “...cada cual ha de actuar por
su propia decision, convencimiento y responsabilidad, y no movido por la coaccién o por
presiones que la mayoria de las veces provienen de fuera”.

Luego reitera con toda sencillez el origen divino de la autoridad. Pero enfatiza algo
que no era usual: la igualdad natural de los hombres por su igual dignidad, y por ende una
autoridad que esté fundada en la sola fuerza y temor no es verdadera autoridad ni puede
obligar en conciencia. Y finaliza, no de casualidad, reafirmando la NO contradiccion de
todo ello con un régimen democratico (puntos 46 a 52).

“Una sociedad bien ordenada y fecunda requiere gobernantes, investidos de legitima
autoridad, que defiendan las instituciones y consagren, en la medida suficiente, su actividad
y sus desvelos al provecho comun del pais. Toda la autoridad que los gobernantes poseen
proviene de Dios, segin ensefia San Pablo: Porque no hay autoridad que no venga de
Dios [28]. Ensefianza del Apostol que San Juan Crisostomo desarrolla en estos
términos: ¢Qué dices? ¢Acaso todo gobernante ha sido establecido por Dios? No digo esto
-afiade-, no hablo de cada uno de los que mandan, sino de la autoridad misma. Porque el
que existan las autoridades, y haya gobernantes y subditos, y todo suceda sin obedecer a
un azar completamente fortuito, digo que es obra de la divina sabiduria [29].En efecto,

como Dios ha creado a los hombres sociales por naturaleza y ninguna sociedad

162


http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn28
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn29

puede conservarse sin un jefe supremo que mueva a todos y a cada uno con un mismo
impulso eficaz, encaminado al bien comun, resulta necesaria en toda sociedad humana una
autoridad que la dirija; autoridad que, como la misma sociedad, surge y deriva de la
naturaleza, y, por tanto, del mismo Dios, que es su autor [30]. La autoridad, sin embargo,
no puede considerarse exenta de sometimiento a otra superior. Mas aun, la autoridad
consiste en la facultad de mandar segun la recta razon. Por ello, se sigue evidentemente que
su fuerza obligatoria procede del orden moral, que tiene a Dios como primer principio y
altimo fin. Por eso advierte nuestro predecesor, de feliz memoria, Pio XII: EI mismo orden
absoluto de los seres y de los fines, que muestra al hombre como persona auténoma, es
decir, como sujeto de derechos y de deberes inviolables, raiz y término de su propia vida
social, abarca también al Estado como sociedad necesaria, revestida de autoridad, sin la
cual no podria ni existir ni vivir... Y como ese orden absoluto, a la luz de la sana razon, y
mas particularmente a la luz de la fe cristiana, no puede tener otro origen que un Dios
personal, Creador nuestro, siguese que... la dignidad de la autoridad politica es la
dignidad de su participacion en la autoridad de Dios [31].

Por este motivo, el derecho de mandar que se funda exclusiva o principalmente
en la amenaza o el temor de las penas o en la promesa de premios, no tiene eficacia
alguna para mover al hombre a laborar por el bien comdn, y, aun cuando tal vez
tuviera esa eficacia, no se ajustaria en absoluto a la dignidad del hombre, que es un
ser racional y libre. La autoridad no es, en su contenido sustancial, una fuerza fisica; por
ello tienen que apelar los gobernantes a la conciencia del ciudadano, esto es, al deber que
sobre cada uno pesa de prestar su pronta colaboracién al bien coman. Pero como todos los
hombres son entre si iguales en dignidad natural, ninguno de ellos, en consecuencia,
puede obligar a los demas a tomar una decision en la intimidad de su conciencia. Es
éste un poder exclusivo de Dios, por ser el Unico que ve y juzga los secretos mas ocultos
del corazén humano.

Los gobernantes, por tanto, s6lo pueden obligar en conciencia al ciudadano cuando su
autoridad esta unida a la de Dios y constituye una participacion de la misma [32]. Sentado
este principio, se salva la dignidad del ciudadano, ya que su obediencia a las autoridades
publicas no es, en modo alguno, sometimiento de hombre a hombre, sino, en realidad, un

acto de culto a Dios, creador solicito de todo, quien ha ordenado que las relaciones de la

163


http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn30
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn31
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn32

convivencia humana se regulen por el orden que ElI mismo ha establecido; por otra parte, al
rendir a Dios la debida reverencia, el hombre no se humilla, sino mas bien se eleva y
ennoblece, ya que servir a Dios es reinar [33].

El derecho de mandar constituye una exigencia del orden espiritual y dimana de Dios.
Por ello, si los gobernantes promulgan una ley o dictan una disposicién cualquiera contraria
a ese orden espiritual y, por consiguiente, opuesta a la voluntad de Dios, en tal caso ni la
ley promulgada ni la disposicion dictada pueden obligar en conciencia al ciudadano, ya
que es necesario obedecer a Dios antes que a los hombres [34]); mas adn, en semejante
situacion, la propia autoridad se desmorona por completo y se origina una iniquidad
espantosa. Asi lo ensefia Santo Tomas: En cuanto a lo segundo, la ley humana tiene razon
de ley s6lo en cuanto se ajusta a la recta razon. Y asi considerada, es manifiesto que
procede de la ley eterna. Pero, en cuanto se aparta de la recta razén, es una ley injusta,
y asi no tiene caracter de ley, sino més bien de violencia [35].

Ahora bien, del hecho de que la autoridad proviene de Dios no debe en modo
alguno deducirse que los hombres no tengan derecho a elegir los gobernantes de la
nacion, establecer la forma de gobierno y determinar los procedimientos y los limites
en el ejercicio de la autoridad. De aqui que la doctrina que acabamos de exponer
pueda conciliarse con cualquier clase de régimen auténticamente democratico [36].174
Algunos puntos mas adelante, ante la famosa contraposicion entre derechos del hombre y
bien comun, Juan XXIII expone los principios generales que solucionan la cuestion (puntos
58-61): “Todos estos principios estdn recogidos con exacta precision en un pasaje de
nuestra enciclica Mater et magistra, donde establecimos que el bien comun abarca todo un
conjunto de condiciones sociales que permitan a los ciudadanos el desarrollo expedito y
pleno de su propia perfeccion .60. En la época actual se considera que el bien comuin
consiste principalmente en la defensa de los derechos y deberes de la persona humana.
De aqui que la mision principal de los hombres de gobierno deba tender a dos cosas: de un
lado, reconocer, respetar, armonizar, tutelar y promover tales derechos; de otro, facilitar a

cada ciudadano el cumplimiento de sus respectivos deberes. Tutelar el campo intangible de

174 |_as notas 31, 35 y 36 son de Pio XII, las 30, 32, 33 y 36 son de Ledn XIII. Las negritas son nuestras. Los
pontifices citados en la enciclica son Ledn XIII, Benedicto XV, Pio Xl y Pio XII. De las 72 citas a pie de
pagina de la enciclica, 43 corresponden a Ledn Xl y a Pio XII. Gregorio XVI y Pio IX no aparecen citados
ni una sola vez.

164


http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn33
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn34
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn35
http://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html#_ftn36

los derechos de la persona humana y hacerle llevadero el cumplimiento de sus deberes
debe ser oficio esencial de todo poder publico. 61. Por eso, los gobernantes que no
reconozcan los derechos del hombre o los violen faltan a su propio deber y carecen,
ademas, de toda obligatoriedad las disposiciones que dicten”. (Las negritas son nuestras).

Unos siete puntos méas adelante, se ve como Juan XXIII reconoce que el Magisterio no
puede expedirse prescriptivamente sobre la estructura del régimen politico, pero
inmediatamente pasa a “acompanar” la division de poderes fruto del liberalismo moderno:

“67. Pasando a otro tema, no puede establecerse una norma universal sobre cual sea la
forma mejor de gobierno ni sobre los sistemas mas adecuados para el ejercicio de las
funciones publicas, tanto en la esfera legislativa como en 1a administrativa y en la judicial.
68. En realidad, para determinar cual haya de ser la estructura politica de un pais o el
procedimiento apto para el ejercicio de las funciones publicas, es necesario tener muy en
cuenta la situacion actual y las circunstancias de cada pueblo; situacion y
circunstancias que cambian en funcion de los lugares y de las épocas. Juzgamos, sin
embargo, que concuerda con la propia naturaleza del hombre una organizacion de la
convivencia compuesta por las tres clases de magistraturas que mejor respondan a la
triple funcion principal de la autoridad publica; porque en una comunidad politica asi
organizada, las funciones de cada magistratura y las relaciones entre el ciudadano y los
servidores de la cosa publica quedan definidas en términos juridicos. Tal estructura politica
ofrece, sin duda, una eficaz garantia al ciudadano tanto en el ejercicio de sus derechos
como en el cumplimiento de sus deberes. 69. Sin embargo, para que esta organizacion
juridica y politica de la comunidad rinda las ventajas que le son propias, es exigencia de la
misma realidad que las autoridades actlen y resuelvan las dificultades que surjan con
procedimientos y medios idoneos, ajustados a las funciones especificas de su competencia
y a la situacion actual del pais. Esto implica, ademaés, la obligacién que el poder
legislativo tiene, en el constante cambio que a realidad impone, de no descuidar jamas
en su actuacion las normas morales, las bases constitucionales del Estado y las
exigencias del bien comun. Reclama, en segundo lugar, que la administracion publica
resuelva todos los casos en consonancia con el derecho, teniendo a la vista la legislacion
vigente y con cuidadoso examen critico de la realidad concreta. Exige, por ultimo, que el

poder judicial dé a cada cual su derecho con imparcialidad plena y sin dejarse arrastrar por

165



presiones de grupo alguno. Es también exigencia de la realidad que tanto el ciudadano
como los grupos intermedios tengan a su alcance los medios legales necesarios para
defender sus derechos y cumplir sus obligaciones, tanto en el terreno de las mutuas
relaciones privadas como en sus contactos con los funcionarios publicos” (las negritas son
nuestras).

Mas adelante tenemos nuevamente, un “acompanamiento” del derecho constitucional
liberal clasico: “75. De todo 1o expuesto hasta aqui se deriva con plena claridad que, en
nuestra epoca, lo primero que se requiere en la organizacion juridica del Estado es redactar,
con formulas concisas y claras, un compendio de los derechos fundamentales del hombre e
incluirlo en la constitucion general del Estado”.

Y declara por ende falsa la doctrina segun la cual los derechos del hombre dependen
de la voluntad humana (esto es, contra la voluntad de las mayorias y contra el positivismo
juridico) al mismo tiempo que destaca nuevamente la necesidad de un orden juridico
adecuado: “78. Sin embargo, no puede aceptarse la doctrina de quienes afirman que la
voluntad de cada individuo o de ciertos grupos es la fuente primaria y Unica de donde
brotan los derechos y deberes del ciudadano, proviene la fuerza obligatoria de la
constitucién politica y nace, finalmente, el poder de los gobernantes del Estado para
mandar. 79. No obstante, estas tendencias de que hemos hablado constituyen también un
testimonio indudable de que en nuestro tiempo los hombres van adquiriendo una conciencia
cada vez mas viva de su propia dignidad y se sienten, por tanto, estimulados a intervenir en
la ida publica y a exigir que sus derechos personales e inviolables se defiendan en la
constitucion politica del pais. No basta con esto; los hombres exigen hoy, ademas, que las
autoridades se nombren de acuerdo con las normas constitucionales y ejerzan sus funciones
dentro de los términos establecidos por las mismas”.

En la tercera parte de la enciclica, Juan XXIII se opone claramente a la guerra para la
resolucion de los conflictos internacionales. Esto, dicho en 1963, luego de la crisis de los
misiles, tenia su importancia, pero también tenia su importancia intra-eclesial, pues
retomaba la doctrina pacifista de Benedicto XV y Pio XII, que, aunque todos se hayan
olvidado, “es” algo nuevo en la Iglesia.

Los péarrafos fundamentales son los siguientes: “112. Por lo cual la justicia, la recta

razén y el sentido de la dignidad humana exigen urgentemente que cese ya la carrera de

166



armamentos; que, de un lado y de otro, las naciones que los poseen los reduzcan
simultdneamente; que se prohiban las armas atomicas; que, por ultimo, todos los pueblos,
en virtud de un acuerdo, lleguen a un desarme simultaneo, controlado por mutuas y eficaces
garantias. No se debe permitir —advertia nuestro predecesor, de feliz memoria, Pio XII- que
la tragedia de una guerra mundial, con susruinas econdmicas y sociales y sus
aberraciones y perturbaciones morales, caiga por tercera vez sobre la humanidad.”

Y: “126. Se ha ido generalizando cada vez mas en nuestros tiempos la profunda
conviccion de que las diferencias que eventualmente surjan entre los pueblos deben
resolverse no con las armas, sino por medio de negociaciones y convenios. 127. Esta
conviccion, hay que confesarlo, nace, en la mayor parte de los casos, de la terrible potencia
destructora que los actuales armamentos poseen y del temor a las horribles calamidades y
ruinas que tales armamentos acarrearian. Por esto, en nuestra época, que se jacta de poseer
la energia atdmica, resulta un absurdo sostener que la guerra es un medio apto para
resarcir el derecho violado”.

Las negritas que hemos destacado son importantes para: a), descartar que Juan XXIII
estaba pidiendo un desarme unilateral; b) que ninguna nacion puede reclamar por las armas
territorios en disputa aunque sea justo el reclamo, pues el mal mayor en nuestra época es un
peligro atémico. Las guerras de conquista seran luego declaradas intrinsecamente injustas
por el Vaticano II.

En la cuarta parte Juan XXIII sigui6 el ejemplo de Jacques Maritain, al referirse a la
Declaracién de Derechos del hombre de las Naciones Unidas: “143. Argumento decisivo de
la misién de la ONU es la Declaracion universal de los derechos del hombre, que la
Asamblea general ratifico el 10 de diciembre de 1948. En el preambulo de
esta Declaracion se proclama como objetivo basico, que deben proponerse todos los
pueblos y naciones, el reconocimiento y el respeto efectivo de todos los derechos y todas
las formas de la libertad recogidas en tal Declaracion. 144. No se nos oculta que ciertos
capitulos de esta Declaracion han suscitado algunas objeciones fundadas. Juzgamos,
sin embargo, que esta Declaracion debe considerarse un primer paso introductorio para el
establecimiento de una constitucion juridica y politica de todos los pueblos del mundo. En
dicha Declaracion se reconoce solemnemente a todos los hombres sin excepcion la

dignidad de la persona humana y se afirman todos los derechos que todo hombre tiene

167



a buscar libremente la verdad, respetar las normas morales, cumplir los deberes de la
justicia, observar una vida decorosa y otros derechos intimamente vinculados con éstos”.

Las negritas que hemos destacado indican claramente que Juan XXIII se distancia de
algunos fundamentos filoséficos incorrectos de los derechos del hombre, pero igual
considera digna de destacar el hecho de su declaracion universal, como un paso moral
importante de toda la humanidad. Obsérvese que dice nuevamente ‘“derecho a buscar
libremente la verdad” dos arios antes de la declaracion Dignitatis humanae del Vaticano
.

Finalmente, en la quinta parte hay cuatro aspectos muy importantes a efectos de
nuestro andlisis. Primero, una llamado a la colaboracion con los no creyentes. Esto parecera
hoy obvio, pero no lo era en 1963: “157. Los principios hasta aqui expuestos brotan de la
misma naturaleza de las cosas o proceden casi siempre de la esfera de los derechos
naturales. Por ello sucede con bastante frecuencia que los catdlicos, en la aplicacion
practica de estos principios, colaboran dé multiples maneras con los cristianos separados de
esta Sede Apostdlica o con otros hombres que, aun careciendo por completo de la fe
cristiana, obedecen, sin embargo, a la razén y poseen un recto sentido de la moral
natural. En tales ocasiones procuren los catdlicos ante todo ser siempre consecuentes
consigo mismos y no aceptar jamas compromisos que puedan dafar la integridad de la
religion o de la moral. Deben, sin embargo, al mismo tiempo, mostrarse animados de
espiritu de comprension para las opiniones ajenas, plenamente desinteresados y dispuestos
a colaborar lealmente en la realizacion de aquellas obras que sean por naturaleza buenas
0 al menos puedan conducir al bien”.

En segundo lugar, una importantisima distincion entre el error y la dignidad humana
del que yerra, tema que, de vuelta, abre el campo de la declaracion Dignitatis humanae
sobre la libertad religiosa (especialmente luego de méas de un siglo escuchando “el error no
tiene derechos” por parte de muchos catdlicos): “158. Importa distinguir siempre entre el
error y el hombre que lo profesa, aunque se trate de personas que desconocen por entero
la verdad o la conocen solo a medias en el orden religioso o en el orden de la moral
practica. Porgque el hombre que yerra no queda por ello despojado de su condicién de
hombre, ni automéaticamente pierde jamas su dignidad de persona, dignidad que debe

ser tenida siempre en cuenta. Ademas, en la naturaleza humana nunca desaparece la

168



capacidad de superar el error y de buscar el camino de la verdad. Por otra parte, nunca le
faltan al hombre las ayudas de la divina Providencia en esta materia. Por lo cual bien puede
suceder que quien hoy carece de la luz de la fe o profesa doctrinas equivocadas, pueda
mafana, iluminado por la luz divina, abrazar la verdad. En efecto, si los catolicos, por
motivos puramente externos, establecen relaciones con quienes o no creen en Cristo o creen
en El de forma equivocada, porque viven en el error, pueden ofrecerles una ocasion o un
estimulo para alcanzarla verdad.”

En tercer lugar, una fina distincion entre filosofias diversas y los logros concretos
historicos: “159. En segundo lugar, es también completamente necesario distinguir entre las
teorias filosoficas falsas sobre la naturaleza, el origen, el fin del mundo y del hombre y las
corrientes de caracter econémico y social, cultural o politico, aunque tales corrientes tengan
su origen e impulso en tales teorias filosoficas. Porque una doctrina, cuando ha sido
elaborada y definida, ya no cambia. Por el contrario, las corrientes referidas, al
desenvolverse en medio de condiciones mudables, se hallan sujetas por fuerza a una
continua mudanza. Por lo demas, ¢quién puede negar que, en la medida en que tales
corrientes se ajusten a los dictados de la recta razon y reflejen fielmente las justas
aspiraciones del hombre, puedan tener elementos moralmente positivos dignos de
aprobacion?”

Las negritas que hemos destacado son esenciales a la hora de adherir positivamente a
instituciones que, aunque hayan derivado del Iluminismo, son sin embargo en si mismas
plenamente compatibles con una modernidad catdlica y, de ese modo, moverse con soltura
y libertad en la siempre mezclada corriente de la historia.

Finalmente, en cuarto lugar, una apelacion a la evolucién como factor de cambio
social y una critica al espiritu revolucionario, en consonancia con Burke y Hayek: “161. No
faltan en realidad hombres magnanimos que, ante situaciones que concuerdan poco o nada
con las exigencias de la justicia, se sienten encendidos por un deseo de reforma total y se
lanzan a ella con tal impetu, que casi parece una revolucion politica. 162. Queremos que
estos hombres tengan presente que el crecimiento paulatino de todas las cosas es una ley
impuesta por la naturaleza y que, por tanto, en el campo de las instituciones humanas no
puede lograrse mejora alguna si no es partiendo paso a paso desde el interior de las

instituciones. Es éste precisamente el aviso queda nuestro predecesor, de feliz memoria,

169



Pio XII, con las siguientes palabras: No en la revolucidn, sino en una evolucién concorde,
estan la salvacion y la justicia. La violencia jamas ha hecho otra cosa que destruir, no
edificar; encender las pasiones, no calmarlas; acumular odio y escombros, no hacer
fraternizar a los contendientes, y ha precipitado a los hombres y a los partidos a la dura
necesidad de reconstruir lentamente, después de pruebas dolorosas, sobre los destrozos de
la discordia”.

Y si. Hablando de evolucién, tuvo que pasar mas de un siglo para que el Magisterio
recogiera todo el espiritu de la modernidad catdlica que Lacordarire y Montalembert
intentaron llevar a Gregorio XVI, y que luego fuera recogido por heroicos pensadores
como Dupanloup, Acton, Ozanam, Rosmini y Sturzo. Ellos no fueron precisamente una
revolucion. Pudieron haber sonado de ese modo en su tiempo, pero eran la evolucion de las
premisas establecidas en el mismo Judeo-cristianismo. Todo esto se consolidara totalmente
en el Vaticano Il y en Benedicto XVI. Falta ain igual evolucion en el tema del mercado,

pero calma, para ello debemos esperar hasta 2118.

12. El Concilio Vaticano I1

Finalmente llega el Concilio Vaticano Il y todas estas ideas son expresadas con toda
claridad. Desde luego, el Concilio Vaticano Il tiene implicaciones en ambitos
importantisimos como Liturgia, Sagradas Escrituras, Eclesiologia, etc. A fines de este libro

nos enfocaremos en los siguientes puntos.

12.1. Ladistincién entre Iglesia y estado

Lo més novedoso del Vaticano Il no es el reconocimiento de la sana laicidad y la
autonomia (relativa) de lo temporal, pues ya hemos visto como esos principios estaban muy
claros en el Magisterio de Ledn XIll, Pio XIl y Juan XXIIl. Lo mas novedoso es la
sustitucion de la distincion tesis/hip6tesis en una sola formula. Veamos: “... La comunidad
politica y la Iglesia son independientes y auténomas, cada una en su propio terreno.
Ambas, sin embargo, aunque por diverso titulo, estan al servicio de la vocacion personal y
social del hombre. Este servicio lo realizaran con tanta mayor eficacia, para bien de todos,
cuanto mas sana y mejor sea la cooperacion entre ellas, habida cuenta de las

circunstancias de lugar y tiempo. El hombre, en efecto, no se limita al solo horizonte

170



temporal, sino que, sujeto de la historia humana, mantiene integramente su vocacion eterna.
La Iglesia, por su parte, fundada en el amor del Redentor, contribuye a difundir cada vez
mas el reino de la justicia y de la caridad en el seno de cada nacién y entre las naciones.
Predicando la verdad evangélica e iluminando todos los sectores de la accién humana con
su doctrina y con el testimonio de los cristianos, respeta y promueve también la libertad y la
responsabilidad politicas del ciudadano” (Gaudium et spes, n° 76).

O sea, mas que afirmar dos situaciones, una ideal y otra tolerable, se afirma un solo
principio: independencia y cooperacion. Independencia, por la laicidad del estado;
cooperacion, porgue el bien comdn temporal y los derechos del hombre no pueden entrar en
contradiccion con su fin sobrenatural. Si esto es “muy general”, sabiamente afirma el
Concilio que “habida cuenta de las circunstancias de lugar y tiempo”. O sea, ese unico
principio tiene diversas aplicaciones histdricas, que obviamente tiene que ver con el nivel
prudencial y son por ende opinables. Todo esto es muy cercano a lo afirmado por Maritain
sobre que el “ideal” cristiano debe aplicarse analogicamente a las diversas circunstancias
histéricas. Ya veremos mas adelante que el Vaticano Il no rechaza que una de esas
circunstancias pueda admitir algin tipo de confesionalidad formal, pero méas que colocarlo

como tesis, lo coloca como una de las aplicaciones de ese otro principio unico y universal.

12.2. Los derechos personales

Por supuesto, ninguna novedad tampoco en que se afirmen nuevamente los derechos
de la persona frente al poder. Si bien no hay ni hubo aclaraciones sobre el alcance de ciertas
libertades —como la de expresion o de ensefianza— sin embargo el principio en si esta bien
afirmado: “...Crece al mismo tiempo la conciencia de la excelsa dignidad de la persona
humana, de su superioridad sobre las cosas y de sus derechos y deberes universales e
inviolables. Es, pues, necesario que se facilite al hombre todo lo que éste necesita para vivir
una vida verdaderamente humana, como son el alimento, el vestido, la vivienda!”, el
derecho a la libre eleccion de estado ya fundar una familia, a la educacion, al trabajo, a la
buena fama, al respeto, a una adecuada informacién, a obrar de acuerdo con la norma recta

de su conciencia, a la proteccién de la vida privada y a la justa libertad también en materia

175 Sobre los derechos sociales, ya hemos dado nuestro parecer en Economia de mercado y Doctrina Social de
la Iglesia, op. cit., y en EI Humanismo del Futuro (1989), Instituto Acton, Buenos Aires, 2012.

171



religiosa”. Al liberal clasico le parecerda muy poco, sobre todo por el problema de los
derechos sociales; al que critique atn las “libertades de perdicion”, le parecerd mucho. Al
primero hay que decirle que lo importante es el principio en si mismo, mas alla de que la
enumeracion sea mas o menos feliz, luego de que el principio en si mismo haya sido lo
peligroso, sospechoso o condenado en el Magisterio del s. XIX. Al segundo hay que decirle
lo que ya dijimos: que los derechos del hombre no son la liberacién de sus deberes ante
Dios, sino un principio limitante del poder del estado para que cada ser humano no invada
al otro en su intimidad personal y a la esfera de libertad propia que le corresponde como
persona ante las autoridades legitimas. En todo caso, el “hasta donde” las libertades de
conciencia, de expresion y de ensefianza, es un tema legitimamente abierto a la diversidad
de opiniones entre los catolicos, siempre que el principio filosofico sea correcto: la ley
natural como fundamento al derecho a la intimidad personal, fundado en la dignidad
humana como creado a imagen y semejanza de Dios, frente a la voluntad arbitraria de

cualquier ser humano.

12.3. La libertad religiosa

Y hablando de derechos personales, llegamos a un punto fundamental. Habia sido el
punto de discordia principal entre dos mundos enfrentados: los Estados Pontificios y el
Imperio Napoleodnico, donde la libertad de cultos era mas bien un enfrentamiento con la
Iglesia mas que cualquier otra cosa. Hemos visto ya suficientemente la evolucion de la
situacion. Enfrentamiento total por parte de Gregorio XVI; enfrentamiento casi total por
parte de Pio IX, “casi” porque acepto la aclaracion de Dupanloup; moderacion por parte de
Ledn XIlII, por la distincion tesis/hipotesis y por su elogio a la situacion de la Iglesia en los
EE.UU.; adicionales distinciones por parte de Pio XII, sobre todo en el contexto europeo de
1954; adelantos y sugerencias por parte de Juan XXIII. Pero nunca se habia dado el paso a
la afirmacion del derecho a la libertad religiosa fundado en la dignidad humana, mas alla,
claro, de sus posibles aplicaciones a situaciones historicas diversas.

La definicion de libertad religiosa que da el concilio es la siguiente: ““... Este Concilio
Vaticano declara que la persona humana tiene derecho a la libertad religiosa. Esta libertad
consiste en que todos los hombres han de estar inmunes de coaccion, tanto por parte de

individuos como de grupos sociales y de cualquier potestad humana, y esto de tal manera

172



que, en materia religiosa, ni se obligue a nadie a obrar contra su conciencia, ni se le impida
que actte conforme a ella en privado y en publico, sélo o asociado con otros, dentro de los
limites debidos. Declara, ademas, que el derecho a la libertad religiosa estd realmente
fundado en la dignidad misma de la persona humana, tal como se la conoce por la palabra
revelada de Dios y por la misma razén natural. Este derecho de la persona humana a la
libertad religiosa ha de ser reconocido en el ordenamiento juridico de la sociedad, de tal
manera que llegue a convertirse en un derecho civil”.

Por supuesto, el revuelo que se armo, antes y después, fue terrible, como sintoma de
que aun seguian en la Iglesia —y siguen— los estertores de la Mirari vos y la Quanta cura.
Por supuesto, los que se opusieron a la declaracién no negaban la libertad del acto de fe,
invocada en la misma declaracion. Lo que negaron fueron estas densas palabras: “...y en
publico”, porque ellas implicaban poner en igualdad de condiciones juridicas a todas las
religiones y a los no creyentes, afirmando no una justa tolerancia histérica, sino un derecho
humano fundamental mas alla de las circunstancias “en hipotesis”. La declaracion agregaba
este parrafo (punto 6): ““...Si, consideradas las circunstancias peculiares de los pueblos, se
da a una comunidad religiosa un especial reconocimiento civil en la ordenacion juridica de
la sociedad, es necesario que a la vez se reconozca y respete el derecho a la libertad en
materia religiosa a todos los ciudadanos y comunidades religiosas. Finalmente, la autoridad
civil debe proveer a que la igualdad juridica de los ciudadanos, que pertenece también al
bien comin de la sociedad, jamas, ni abierta ni ocultamente, sea lesionada por motivos
religiosos, y a que no se haga discriminacion entre ellos”. O sea, conforme a lo declarado
en la Gaudium et spes, que afirmaba la autonomia y cooperacién entre Iglesia y estado
como sujeta a sus diversas aplicaciones histdricas, el Concilio reconoce, en una proposicion
condicional, que se puede dar a una comunidad religiosa (no dice “La Iglesia”) “...un
especial reconocimiento civil en la ordenacion juridica de la sociedad”. Ello implica que la
libertad religiosa es plenamente coherente con una confesionalidad formal y sustancial
entre Iglesia y estado. Sin embargo no se coloca a esa situacion “en tesis” y se advierte que
ello no debe atentar contra la igualdad juridica de los ciudadanos: “...jamas, ni abierta ni
ocultamente, sea lesionada por motivos religiosos, y a que no se haga discriminacién entre
ellos”. Y no lo dice una, sino dos veces en el mismo parrafo: “...Finalmente, la autoridad

civil debe proveer a que la igualdad juridica de los ciudadanos, que pertenece también al

173



bien comdn de la sociedad, jamas, ni abierta ni ocultamente, sea lesionada por motivos
religiosos, y a que no se haga discriminacion entre ellos”.

Cabe aclarar de nuestro lado tres cosas que juzgamos importantes:

1) El documento deja bien claro que no se trata del indiferentismo religioso, sino del
respecto a la libertad del acto de Fe.

2) El documento NO deja de lado el tema de la tolerancia, enfatizado por Ledn X1y
Pio XII, sino que lo reconvierte de este modo: el error tolerado es un mal menor al lado de
un mal mayor, como la violacion del la libertad del acto de Fe.

3) El documento distingue claramente entre el error y el que yerra, adoptando al
respecto la aclaracion de Juan XXIII, superando viejos debates sobre que ““el error no tiene
derechos”.

Ante esta declaracion, las posiciones han sido las siguientes:

1) Afirmar su completa incompatibilidad con el Magisterio anterior, desde Gregorio
XVI hasta Pio XII; afirmar que el Magisterio anterior es el verdadero en estas materias, e
irreformable, y por ende sostener una separacion con la Iglesia romana a partir de la firma
de esta declaracion. Es la posicion de quienes adhirieron a Mons. Lefebvre y es la posicion
de los sedevacantistas. O sea, un cisma, nada mas ni nada menos.

2) Afirmar la continuidad total entre el magisterio anterior y esta declaracion.
Continuidad no como “lo mismo” pero si como un agregado que en nada contradice al
magisterio anterior.

3) Afirmar la reforma “y” continuidad del Vaticano Il en esta como en otras
cuestiones. Fue la posicidon de Benedicto XVI, que consideramos clave para resolver esta

cuestion, y a la que nos referiremos despues.

12.4. La recta autonomia de lo temporal

El Concilio enfrenta con claridad un problema que ha atravesado todo este libro: una
modernidad catdlica implica reconocer el ambito legitimo, propio, tanto de las autoridades
seculares como el de la ciencia, justamente porque esa es la semilla plantada por el
Judeo-cristianismo en si mismo, al distinguir entre Dios y lo creado. Lo creado abarca
tanto a los gobiernos humanos como a la naturaleza fisica. Y, por lo demas, la Revelacion

distingue entre el orden sacral y el no sacral, esto es, el orden que depende directamente de

174



la accion directa de la gracia de Dios (sacramentos) y lo que recibe sus influencias
indirectas, y aquello que Dios quiere directamente revelar a los seres humanos y lo que ha
dejado a su libre blsqueda e investigacion.

El parrafo esencial es el n° 36 de la Gaudium et spes. Comienza de este modo:

“...Muchos de nuestros contemporaneos parecen temer que, por una excesivamente
estrecha vinculacion entre la actividad humana y la religién, sufra trabas la autonomia del
hombre, de la sociedad o de la ciencia”.

Y responde:

“... Si por autonomia de la realidad se quiere decir que las cosas creadas y la
sociedad misma gozan de propias leyes y valores, que el hombre ha de descubrir, emplear y
ordenar poco a poco, es absolutamente legitima esta exigencia de autonomia. No es sélo
que la reclamen imperiosamente los hombres de nuestro tiempo. Es que ademas responde a
la voluntad del Creador. Pues, por la propia naturaleza de la creacidn, todas las cosas estan
dotadas de consistencia, verdad y bondad propias y de un propio orden regulado, que el
hombre debe respetar con el reconocimiento de la metodologia particular de cada ciencia o
arte. Por ello, la investigacion metddica en todos los campos del saber, si esta realizada de
una forma auténticamente cientifica y conforme a las normas morales, nunca sera en
realidad contraria a la fe, porque las realidades profanas y las de la fe tienen su origen en un
mismo Dios. Mas aun, quien con perseverancia y humildad se esfuerza por penetrar en los
secretos de la realidad, estd llevado, aun sin saberlo, como por la mano de Dios, quien,
sosteniendo todas las cosas, da a todas ellas el ser. Son, a este respecto, de deplorar ciertas
actitudes que, por no comprender bien el sentido de la legitima autonomia de la ciencia, se
han dado algunas veces entre los propios cristianos; actitudes que, seguidas de agrias
polémicas, indujeron a muchos a establecer una oposicion entre la ciencia y la fe”.

Como vemos el parrafo es una clara exposicion del espiritu de lo afirmado por Santo
Tomas de Aquino: lo creado no es causa eficiente instrumental, sino principal, en su propia
esfera, lo cual se agrega luego al &mbito propio de la autoridad politica, que ya hemos visto
que se trata de la sana laicidad.

Pero agrega el Concilio:

“Pero si autonomia de lo temporal quiere decir que la realidad creada es

independiente de Dios y que los hombres pueden usarla sin referencia al Creador, no hay

175



creyente alguno a quien se le oculte la falsedad envuelta en tales palabras. La criatura sin el
Creador desaparece. Por lo demas, cuantos creen en Dios, sea cual fuere su religion,
escucharon siempre la manifestacion de la voz de Dios en el lenguaje de la creacion. Méas
aun, por el olvido de Dios la propia criatura queda oscurecida”.

Esa autonomia “absoluta” de lo temporal es precisamente la querida por el
[luminismo, como ya vimos, pero también la “temida” por aquellos que del Catolicismo
tienen la imagen de un sistema autoritario que absorbe las justas esferas de autonomia y
libertad del hombre. Ya vimos que no es asi, y que por eso lucharon y sufrieron Acton,
Lacordaire, Montalembert, Ozanam, Dupanloup, Rosmini y Sturzo.

Por lo demas, otra vez s6lo con Santo Tomas se entiende algo tan denso como que “la
criatura sin el creador desaparece”. No es que desaparezca porque no sea causa eficiente
principal en su propio ambito, sino porque “estar siendo creada” implica depender de un
acto permanente de sostenimiento en el ser que Dios hace en lo finito. Lo finito tiene su
propio acto de ser, por ende su naturaleza, y ejecuta su propia actividad (el tigre corre) no
como un titere de Dios, como vimos, pero es el acto creador de Dios el que esta sosteniendo

al tigre en su acto de ser, en su naturaleza y en su actividad propia.

12.5. Laciencia

La ciencia, por ende, es vista desde este Ultimo punto de vista. ““... por la propia
naturaleza de la creacién, todas las cosas estan dotadas de consistencia, verdad y bondad
propias y de un propio orden regulado, que el hombre debe respetar con el reconocimiento
de la metodologia particular de cada ciencia o arte”. Es precisamente la idea de creacion la
que sostiene la idea de un orden propio en la naturaleza fisica. Sin necesidad de definir si
ese orden es deterministico o no, el Concilio afirma sencillamente que lo hay, no de manera
voluntarista, no porque el Concilio quiera que sea asé o innove al decirlo, sino porque
sencillamente ES asi en el Judeo-Cristianismo. Los acontecimientos que parecieron indicar
lo contrario son precisamente lamentados: “... Son, a este respecto, de deplorar ciertas
actitudes que, por no comprender bien el sentido de la legitima autonomia de la ciencia, se
han dado algunas veces entre los propios cristianos; actitudes que, seguidas de agrias

polémicas, indujeron a muchos a establecer una oposicion entre la ciencia y la fe”.

176



12.6. El laicado

Finalmente, el ultimo punto que queremos destacar del Vaticano Il es uno de sus
menos practicados: la importancia del laicado.

En primer lugar, el laico ya no es “el que no tuvo vocacion”, “el que no fue llamado”,
“el que no es presbitero o religioso”. Del laico se da una definicion positiva: “...Con el
nombre de laicos se designan aqui todos los fieles cristianos, a excepcion de los miembros
del orden sagrado y los del estado religioso aprobado por la Iglesia. Es decir, los fieles que,
en cuanto incorporados a Cristo por el bautismo, integrados al Pueblo de Dios y hechos
participes, a su modo, de la funcion sacerdotal, profética y real de Cristo, ejercen en la
Iglesia y en el mundo la mision de todo el pueblo cristiano en la parte que a ellos
corresponde”®. El laico tiene al mundo (trabajo, familia, politica, etc.) su lugar propio. No
es un “infiltrado” alli, es su casa. No lo mundano, sino el mundo como lugar propio de la
sana laicidad de la esfera temporal. Y han sido llamados a ser laicos como un tipo especial
de llamado a la santidad: ... Si bien en la Iglesia no todos van por el mismo camino, sin
embargo, todos estan llamados a la santidad y han alcanzado idéntica fe por la justicia de
Dios (cf. 2 P 1,1)”. O sea, el llamado universal a la santidad incluye a los laicos. Estan
Ilamados a ser santos en el mundo, a santificarse EN el mundo y a santificar AL mundo.

Esto implico una de las directivas menos cumplidas del Vaticano Il: una mas precisa
relacion, sin invasion mutua, entre jerarquia y laicos. O sea, un mayor respeto a la
autonomia del laicado y su libertad de expresién en temas opinables, donde la jerarquia no
tiene derecho a imponer su parecer y, al mismo tiempo, los laicos deben expresar su parecer
SIN proclamar en esos casos la autoridad de la Jerarquia. Ya veremos que es mucho lo que
aun debemos recorrer en este sentido. Pero citemos uno de los mejores péarrafos de la
Gaudium et spes: “...Muchas veces sucedera que la propia concepcion cristiana de la vida
les inclinara en ciertos casos a elegir una determinada solucion. Pero podra suceder, como
sucede frecuentemente y con todo derecho, que otros fieles, guiados por una no menor
sinceridad, juzguen del mismo asunto de distinta manera. En estos casos de soluciones
divergentes aun al margen de la intencion de ambas partes, muchos tienen facilmente a
vincular su solucion con el mensaje evangélico. Entiendan todos que en tales casos a

nadie le esta permitido reivindicar en exclusiva a favor de su parecer la autoridad de

176 Lumen Gentium, Cap. IV.

177



la Iglesia. Procuren siempre hacerse luz mutuamente con un didlogo sincero, guardando la
mutua caridad y la solicitud primordial pro el bien comin” (punto 43). Las negritas son
nuestras.

El laicado como vocacion, como mision, como lugar de predicacion, implicé que el
Vaticano Il reconociera que la revolucion de la vida laical indicada por Lutero, como parte
esencial de la modernidad catolica, no era tanto una revolucion sino un tardio recordatorio
de la esencial catolicidad de la idea de santificarse en el mundo y al mundo por medio del
trabajo, el estudio, la familia y el ejemplo de vida. Esta es la sal fundamental de esa
“inspiracion cristiana” de la vida secular, que es lo unico que puede permitir ese “estado
laico vitalmente cristiano” de Maritain, o esa “religiosidad publica no estatal” de los
EE.UU. Pero la praxis de los catolicos, ya sea el pontifice o los laicos, sigue siendo clerical.
La des-clericalizacién, explicada por Francisco de Vitoria, lamentablemente no ha llegado
aun a la praxis de la Iglesia. Fueron muchos los siglos donde la palabra “trabajo” era
asociada a tareas manuales o menores, donde la santidad era casi exclusiva de religiosos y
presbiteros, y donde el pontifice implicaba siempre un gobierno temporal. Aun hoy los
catdlicos oscilan, con respecto al pontifice (sean laicos 0 no) entre dos actitudes erradas
que se retro-alimentan mutuamente: o le preguntan al Papa qué deben decir en los temas
mas opinables de la vida social (con el grave problema de que los pontifices de hecho lo
han hecho y lo siguen haciendo) o viven una falsa libertad donde les importa absolutamente
nada de lo que el Papa diga en sus &mbitos de justa autoridad. Hacia el final de este libro

seguiremos con este tema. Pero al menos la letra del Vaticano Il puso las cosas en su lugar.

12.7. Un balance del Vaticano Il

El Vaticano Il es uno de los momentos claves de apoyo magisterial a una modernidad
catdlica. Son infundadas las criticas de aquellos que lo ven como una novedad contraria a la
tradicion de la Iglesia. Como hemos visto, los temas que hemos destacado corresponden
precisamente a las semillas del Judeo-cristianismo que han ido evolucionando durante
siglos. El gran choque vino por el enfrentamiento con el lluminismo, pero ya hemos visto
los ingentes esfuerzos de Leon XIlll, Benedicto XV, Pio XII y Juan XXIII de poner las
cosas en su lugar. Por lo demaés los liberales catdlicos del s. XIX ganaron con el Vaticano Il

la guerra que habian perdido exactamente un siglo antes, razén por la cual los que adin los

178



detestan, y que identifican la tradicion solamente con la Quanta cura, detestan también al
Vaticano Il. El cual tiene, si se fijan, la mayoria de sus citas en los Padres de la Iglesia —
que, me parece, son un tanto previos a Pio IX- y en los parrafos sociales mas importantes a
Ledn Xllly a Pio XII, de los cuales Juan XXIII no fue mas que su gran sistematizador en la
Pacem in terris.

Por lo demaés es falso que no haya novedades y reformas en el Vaticano Il. Claro que
las hay, pero NO en elementos que contradigan al magisterio anterior, como si no pudiera
haber vida y evolucion en el magisterio, sin contradiccion “en lo esencial”. El caso de la
libertad religiosa lo veremos después, segun Benedicto XVI.

Falsa es también la lectura de una Iglesia solamente post-conciliar, por la cual
debamos olvidar y negar a todo el magisterio anterior, y falsa es también las lecturas que
encontraron en sus textos a la teologia marxista de la liberacion —de la cual,
lamentablemente, no nos hemos liberado mentalmente adn-.

Y falsa es también la lectura de algunos liberales clasicos y libertarios que desprecian
al Vaticano Il precisamente por lo mismo, no advirtiendo, por ignorancia, el inmenso
avance filoséfico-politico del Vaticano Il, y despreciando, con obsesién economicista, a
todos aquellos pasajes donde von Mises y F.A. Hayek no le hubieran puesto un 10. En ese
sentido, un John Rawls fue mucho mas perspicazt’’.

Hay que agradecer a Pablo VI, a Juan Pablo | y a Juan Pablo Il que mantuvieran la
antorcha prendida del espiritu y letra del Vaticano Il. Pero, en medio de todos los debates y
las diversas interpretaciones, el que puso las cosas definitivamente en su lugar fue
Benedicto XVI.

13. Benedicto XVI

13.1. El discurso del 22-5-2005

13.1.1. El discurso en si mismo

Benedicto X VI fue el pontifice de mayor importancia en toda la historia que estamos
interpretando y resefiando. Habiendo sido perito del Vaticano Il habiendo influido él mismo
en varios documentos, entre ellos Gauduim et spes, era el candidato ideal para poner orden
en estos temas, y lo hizo. Porque sobre las denuncias al Vaticano Il como contrario a la

77 Op. cit.

179



Iglesia pre-conciliar, habia un peculiar silencio, que sélo fue cortado por Benedicto XVI. Y
no fue casualidad. Era un eximio te6logo, uno de los mejores del s. XX, de orientacion
agustinista, y con un claro convencimiento de la recta relacion entre razon y fe como clave
de la re-orientacion del Catolicismo a principios del s. XXI. Y lo hizo.

Su discurso del 22 de Diciembre del 2005, a la Curia, encara directamente el
problema del Vaticano II y su supuesta dicotomia entre reforma “o” continuidad. Ese
discurso conforma el tripode programatico de su pontificado. Lo segundo es su discurso en
Ratisbona y lo tercero es su conjunto de tres enciclicas, cada una dedicada a las tres
virtudes teologales: la Caridad (Deus est caritas) la esperanza (Spe salvi) y la Fe (Lumen
fidei, esta Gltima firmada por Francisco).

El discurso no tiene un titulo oficial, pero se lo puede calificar como el discurso de la
“reforma y continuidad” del Vaticano II. Es la posicion superadora de la dicotomia de un
Vaticano Il como enfrentado totalmente al Magisterio anterior. O sea, el Vaticano Il ha
reformado en lo contingente y ha sido una continuidad en lo esencial.

Benedicto XVI va directamente al punto: “...el Concilio debia determinar de modo
nuevo la relacion entre la Iglesia y la edad moderna”*’®,

Y, resumiendo de manera magnifica todo lo que hemos visto sobre Modernidad,
[luminismo y el magisterio del s. XIX, sigue: ... Esta relacion tuvo un inicio muy
problematico con el proceso a Galileo. Luego se rompio totalmente cuando Kant definié la
"religion dentro de la razon pura™ y cuando, en la fase radical de la revolucién francesa, se
difundié una imagen del Estado y del hombre que précticamente no queria conceder
espacio alguno a la Iglesia y a la fe. El enfrentamiento de la fe de la Iglesia con un
liberalismo radical y también con unas ciencias naturales que pretendian abarcar con sus
conocimientos toda la realidad hasta sus confines, proponiéndose tercamente hacer
superflua la "hipétesis Dios", habia provocado en el siglo XIX, bajo Pio IX, por parte de la
Iglesia, asperas y radicales condenas de ese espiritu de la edad moderna. Asi pues,
aparentemente no habia ningiin &mbito abierto a un entendimiento positivo y fructuoso, y
también eran drasticos los rechazos por parte de los que se sentian representantes de la edad

moderna” (las italicas son nuestras).

178 https://w2.vatican.va/content/benedict-
xvi/es/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe 20051222_roman-curia.html.

180



Pero entonces comienza a distinguir entre Iluminismo y Modernidad: “... Sin
embargo, mientras tanto, incluso la edad moderna habia evolucionado”. Y resefia dos
cuestiones que tienen todo que ver con la sana laicidad de los EE.UU.—, con una ciencia
gue no se ve como enemiga de la Fe, y con la reconstruccién europea de la post-guerra,
animada por esa laicidad cristiana:

“... La gente se daba cuenta'’® de que la revolucion americana habia ofrecido un
modelo de Estado moderno diverso del que fomentaban las tendencias radicales
surgidas en la segunda fase de la revolucién francesa. Las ciencias naturales
comenzaban a reflexionar, cada vez mas claramente, sobre su propio limite *°,
impuesto por su mismo método que, aunque realizaba cosas grandiosas, no era capaz de
comprender la totalidad de la realidad. Asi, ambas partes comenzaron a abrirse
progresivamente la una a la otra. En el periodo entre las dos guerras mundiales, y mas aun
después de la segunda guerra mundial, hombres de Estado catélicos habian demostrado
gque puede existir un Estado moderno laico, que no es neutro con respecto a los
valores, sino que vive tomando de las grandes fuentes eticas abiertas por el
cristianismo”. (Las negritas son nuestras).

Mas claro y mas coherente con todo lo que hemos expresado, imposible.

Por ende, sigue Benedicto XVI, esto implicaba que en la década del 60 la Iglesia
debia afrontar tres grandes preguntas®®:

1) “...Ante todo, era necesario definir de modo nuevo la relacion entre la fe y las
ciencias modernas”.

2) “En segundo lugar, habia que definir de modo nuevo la relacién entre la Iglesia y
el Estado moderno™.

3) “En tercer lugar, con eso estaba relacionado de modo mas general el problema de

la tolerancia religiosa”8,

179 |_a verdad, no sabemos qué gente. El, Benedicto XV, si se dio cuenta.

180 Evidentemente Benedicto XVI estd al tanto de los debates epistemoldgicos del s. XX posteriores al
neopositivismo.
181 Qué homenaje para un pontifice cuando un simple comentador, como es nuestro caso, no tiene que hacer

2

magia hermenéutica para explicar “lo que quiso decir....”.

182 Este es el contexto completo de las tres preguntas: “Se podria decir que ahora, en la hora del Vaticano I,
se habian formado tres circulos de preguntas, que esperaban una respuesta. Ante todo, era necesario definir de
modo nuevo la relacion entre la fe y las ciencias modernas; por lo demas, eso no s6lo afectaba a las ciencias
naturales, sino también a la ciencia histérica, porque, en cierta escuela, el método histérico-critico reclamaba

181



El Vaticano Il fue, por ende, una respuesta a estas preguntas; una respuesta que no
contradecia al magisterio anterior en lo esencial de la Fe pero que reformaba dentro de lo
que no la contradijera.

Esto surge del siguiente parrafo: “Todos estos temas tienen un gran alcance —eran los
grandes temas de la segunda parte del Concilio— y no nos es posible reflexionar mas
ampliamente sobre ellos en este contexto. Es claro que en todos estos sectores, que en su
conjunto forman un dnico problema, podria emerger una cierta forma de discontinuidad y
que, en cierto sentido, de hecho se habia manifestado una discontinuidad, en la cual, sin
embargo, hechas las debidas distinciones entre las situaciones historicas concretas y sus
exigencias, resultaba que no se habia abandonado la continuidad en los principios; este
hecho facilmente escapa a la primera percepcion” (las italicas son nuestras). O sea, se
reconoce que hay cierta discontinuidad, pero ... hechas las debidas distinciones entre las
situaciones historicas concretas y sus exigencias”, el resultado es que no se abandona la
continuidad con los principios esenciales e irrenunciables de la Fe incluso a nivel social.

Y entonces Benedicto XVI pasa a explicar como.

Ante todo aclara el principio hermenéutico fundamental: “en este conjunto de
continuidad y discontinuidad en diferentes niveles consiste la naturaleza de la verdadera
reforma”.

(Qué son las “cosas contingentes”? Justamente las aplicaciones historicas de
principios que “en si mismos” son universales.

Veamos: “En este proceso de novedad en la continuidad debiamos aprender a captar
mas concretamente que antes que las decisiones de la Iglesia relativas a cosas
contingentes —por ejemplo, ciertas formas concretas de liberalismo o de interpretacion
liberal de la Biblia— necesariamente debian ser contingentes también ellas,

precisamente porque se referian a una realidad determinada en si misma mudable.

para si la Gltima palabra en la interpretacion de la Biblia y, pretendiendo la plena exclusividad para su
comprensién de las sagradas Escrituras, se oponia en puntos importantes a la interpretacién que la fe de la
Iglesia habia elaborado. En segundo lugar, habia que definir de modo nuevo la relacidn entre la Iglesia y el
Estado moderno, que concedia espacio a ciudadanos de varias religiones e ideologias, comportandose con
estas religiones de modo imparcial y asumiendo simplemente la responsabilidad de una convivencia ordenada
y tolerante entre los ciudadanos y de su libertad de practicar su religion. En tercer lugar, con eso estaba
relacionado de modo mas general el problema de la tolerancia religiosa, una cuestién que exigia una nueva
definicion de la relacion entre la fe cristiana y las religiones del mundo. En particular, ante los recientes
crimenes del régimen nacionalsocialista y, en general, con una mirada retrospectiva sobre una larga historia
dificil, resultaba necesario valorar y definir de modo nuevo la relacion entre la Iglesia y la fe de Israel”.

182



Era necesario aprender a reconocer que, en esas decisiones, sélo los principios expresan el
aspecto duradero, permaneciendo en el fondo y motivando la decision desde dentro.
En cambio, no son igualmente permanentes las formas concretas, que dependen de la
situacion historica y, por tanto, pueden sufrir cambios. Asi, las decisiones de fondo
pueden seguir siendo validas, mientras que las formas de su aplicacién a contextos
nuevos pueden cambiar”. Muy interesante es que Benedicto XVI no se refiere solo a los
principios méas universales sino a las decisiones, que estan motivadas desde un fondo no
contingente, pero a la vez, en su aplicacién a la circunstancia tienen su margen de
contingencia.

Ya hemos visto que da un ejemplo que a efectos de este libro es esencial: el juicio del
magisterio sobre “ciertas formas concretas de liberalismo”. Pero luego Benedicto XVI
dedica un largo parrafo al ejemplo més significativo e importante de todo esto: la libertad
religiosa. Vedmoslo in totum. No tiene desperdicio.

“Por ejemplo, si la libertad de religion se considera como expresion de la
incapacidad del hombre de encontrar la verdad y, por consiguiente, se transforma en
canonizacion del relativismo, entonces pasa impropiamente de necesidad social e histdrica
al nivel metafisico, y asi se la priva de su verdadero sentido, con la consecuencia de que no
la puede aceptar quien cree que el hombre es capaz de conocer la verdad de Dios y esta
vinculado a ese conocimiento basandose en la dignidad interior de la verdad.
Por el contrario, algo totalmente diferente es considerar la libertad de religion como una
necesidad que deriva de la convivencia humana, mas alin, como una consecuencia
intrinseca de la verdad que no se puede imponer desde fuera, sino que el hombre la debe
hacer suya s6lo mediante un proceso de conviccion.

El concilio Vaticano Il, reconociendo y haciendo suyo, con el decreto sobre la
libertad religiosa, un principio esencial del Estado moderno, recogié de nuevo el
patrimonio mas profundo de la Iglesia. Esta puede ser consciente de que con ello se
encuentra en plena sintonia con la ensefianza de Jesus mismo (cf. Mt 22, 21), asi como con
la Iglesia de los martires, con los martires de todos los tiempos.” (las italicas y las negritas
son nuestras).

Esto es, si la libertad religiosa es indiferentismo, entonces es inaceptable siempre; si

es consecuencia, en cambio, de la libertad del acto de fe, entonces el Vaticano Il (aqui esta

183



lo audaz de Benedicto XVI) “recogi6 de nuevo el patrimonio mas profundo de la Iglesia”.
Y es interesante que diga “haciendo suyo un principio esencial del estado moderno”,
porque esa modernidad se dio, por un lado, histéricamente desde fuera de la Iglesia; pero
por el otro, era un principio intrinseco del Judeo-cristianismo por el cual lucharon desde
dentro los liberales catolicos del s. XIX.

Pero entonces Benedicto XVI estd diciendo que hay una tradicién fundante,
verdadera, mas alla de la asi llamada tradicion por quienes s6lo quieren condenar a todo
el Vaticano Il en nombre del Syllabus. Esa tradicion es la de la Iglesia antigua: “La lIglesia
antigua, con naturalidad, oraba por los emperadores y por los responsables politicos,
considerando esto como un deber suyo (cf. 1 Tm 2, 2); pero, en cambio, a la vez que oraba
por los emperadores, se negaba a adorarlos, y asi rechazaba claramente la religion del
Estado. Los martires de la Iglesia primitiva murieron por su fe en el Dios que se habia
revelado en Jesucristo, y precisamente asi murieron también por la libertad de conciencia y
por la libertad de profesar la propia fe, una profesion que ningun Estado puede imponer,
sino que solo puede hacerse propia con la gracia de Dios, en libertad de conciencia” (las

italicas son nuestras).

13.1.2. La ensefianza de todo esto en relacion a lo opinable

Pero alguien podria decir que no, que esto no aclara las cosas. ;Cual es, finalmente, el
elemento “contingente” que el Magisterio pre-conciliar habia afirmado y que por ende se
puede reformar sin contradiccion con la Fe?

Varias veces hemos dicho'® —y volveremos a ello después— que hay elementos
esencialmente opinables en relacion a la Fe en los temas sociales. Esos elementos son, a)
la aplicacion prudencial de principios universales a la circunstancia historica concreta, b) el
estado de las ciencias sociales en determinado momento historico; c) la evaluacion de

determinado momento histdrico a la luz de las teorias anteriores.

183 < 3 temporalizacion de la Fe”, en el libro Cristianismo, Sociedad Libre y Opcion por los pobres, Centro de
Estudios Publicos, Santiago de Chile, 1988; “Reflexiones sobre cuestiones obvias”, en El Derecho, del
29/1/93; “Jacques Maritain: su pensamiento politico y su relevancia actual”, op. cit.; “Sobre lo opinable en la
Iglesia, una vez mas”, en http://gzanotti.blogspot.com.ar/2010/06/sobre-lo-opinable-en-la-iglesia-una-
vez.html.

184



Pues bien: estas distinciones estan lejos de estar claras en los textos del Magisterio, y

184 sino

ello ha producido no solo la devaluacion de la autoridad del Magisterio pontificio
innumerables problemas de conciencia y divisiones dentro de los catdlicos que se podrian
haber evitado.

Es por esto que en su momento puse cuidado en incorporar la categoria de
“acompafiamiento” magisterial a ciertas cuestiones temporales, para que ciertos
tradicionalistas fueran justamente tratados en su libertad de opinion intra-eclesial con
respecto a sistemas no democraticos de gobierno y/o no constitucionales o republicanos.

Ojalé alguno de ellos, alguna vez, hubiera hecho o hiciera lo mismo con nosotros*e.

Muchos han diferido con este diagnostico, no porque no lo compartan, sino porque
aun reconociendo el problema lo guardan en el cajoncito de “de esto no se habla”.

Pero hay que hablar, porque en este tema de la libertad religiosa, y en todo el
problema del magisterio pre y post-conciliar sobre relaciones entre Iglesia y estado,
tenemos un tragico ejemplo —que ya ha implicado un cisma- de lo que ha significado en
el Magisterio la mezcla, sin distinguir, de lo esencial con lo prudencial.

El magisterio del s. XIX tenia todo el derecho, en materia no opinable, a rechazar al
Iluminismo y a los regimenes napolednicos y parecidos. De igual modo que el Magisterio
del s. XX tenia y tuvo todo el derecho, en materia no opinable, de rechazar a los
totalitarismos del s. XX.

Pero ello es maximamente tema no opinable: porque forma parte de la funcion
negativa de la Fe: advertir de lo que va en contra de la Fe.

Las afirmaciones positivas, en cambio —igual que en filosofia— entran en un grado
mayor de opinabilidad.

Si el Magisterio del s. XIX rechaz6 al iluminismo napolednico, y bien hecho, las
opciones “afirmativas” sobre las formas de gobierno y el régimen politico eran, en cambio,
mas opinables.

¢Y no era lo que habia establecido claramente Ledn X111?

Si, al afirmar la libertad de opcion del catolico sobre las tres formas clasicas de

gobierno. Pero los reinos pontificios se hallaban, sin embargo, en un régimen politico que

18 1o hemos dicho en Zanotti G.J; La devaluacion del magisterio pontificio, en
http://institutoacton.org/2016/04/12/la-devaluacion-del-magisterio-pontificio-gabriel-zanotti/.

185 Conozco s6lo uno: Fernando Romero Moreno.

185



fue heredado de Constantino, luego del Sacro Imperio, y luego de las monarquias absolutas
europeas. Ese régimen consistia en la union juridica entre ciudadania, como pertenencia al
régimen, y religion profesada®®®.

Los estados pontificios podian “tolerar” perfectamente, en nombre de la libertad del
acto de Fe, que un visitante extranjero profesara privadamente su culto. Pero no podia ser
ciudadano si no se bautizaba y obviamente no podia predicar libremente su Fe.

O sea, ser ciudadano y ser bautizado era lo mismo.

La pregunta clave es: ¢es ello un dogma de Fe, o, si no, un principio esencial de la
ética social catolica, de derecho natural primario, que deba ser afirmado con la certeza que
la Veritatis splendor atribuye a los principios morales negativos, que no admiten excepcion,
en contra de una moral de situacion'®’?

Obviamente, no. ¢De dénde podriamos inferir que esa herencia del Imperio Romano
es esencial a la Fe Catolica?

Pero tampoco es un dogma de fe, ni tampoco un principio esencial de derecho natural
secundario, la democracia constitucional, en cuyo contexto, el derecho de libertad religiosa,
como el Vaticano Il lo define, encaja perfectamente.

En realidad, el principio fundamental, esencial, atemporal, es la libertad del acto de
Fe. Esa libertad se convierte en el derecho a la libertad del acto de Fe y, en ese sentido, en
un derecho a la libertad religiosa definido de manera atemporal.

Pero apenas entran las circunstancias histdricas, la aplicacién de ese principio es

analdgica y entra en el ambito de lo opinable!®®,

188 Dice Rhonheimer: “La Declaracion Dignitatis humanae del Concilio Vaticano 11 sobre la libertad religiosa,
disuelve el nexo entre derecho a la libertad religiosa —libertad de conciencia, libertad de culto—y verdad. Se
trata de una separacion a nivel juridico y politico que no implica la no existencia de ninguna verdad religiosa
0 que todas las religiones sean equivalentes. Se trata de una postura de indiferencia politica —del Estado—y no
de una indiferencia total, ni de un “indiferentismo” teolégico. Con su doctrina sobre el derecho a la libertad
religiosa, la Iglesia reconoce, pues, la laicidad del Estado como separacion institucional entre religion y
politica.” Rhonheimer, Martin, op. cit. Cristianismo y laicidad. Historia y actualidad de una relacién
compleja, Madrid, Rialp, 2009, p. 109. Agradecemos a Mario Silar esta referencia.

187 Es interesante que, actualmente, muchos de los catélicos que niegan implicitamente estas ensefianzas de la
Veritaris splendor, mostrandose por ende MUY amplios en todos los temas, sin embargo descargan todo el
peso de su dogmatismo en temas econémico-sociales...

188 Finalmente, esto es lo que ya deciamos en 1988 en nuestro art. Reflexiones sobre la enciclica “Libertas’
de Ledn XIII (op.cit): “Pero alguien podria objetar: el problema no es la libertad del acto de Fe, sino que el
Concilio dice que el derecho a la libertad religiosa implica actuar conforme con la conciencia en privado y en
publico, y es este ultimo “...y en publico” lo negado por la Libertas y todo el Magistrado preconciliar. Pero
esto es para nosotros una falsa dialéctica. En la manifestacidn de una fe religiosa, lo privado y lo publico no

s

186



En realidad, podriamos decir que la libertad del acto de Fe es la tesis, mientras que
sus diversas aplicaciones histdricas son en hipotesis y opinables.

En ese sentido, tan opinable era la formula de los estados pontificios como los
sistemas democratico-constitucionales actuales donde se corta con la igualdad entre
bautismo y ciudadania. Lo que Gregorio XVI y Pio IX hicieron, sin darse cuenta, es
imponer el régimen politico de los estados pontificios como cuasi-dogma. Lo que deberian
haber hecho era dejar a los laicos de los estados pontificios que propusieran las reformas
que consideraran necesarias y no condenar sin nombrarlos a los liberales catolicos del s.
XIX. Eso es pedirles mucho a su circunstancia personal e histérica, pero es una ensefianza
para los debates sociales actuales donde laicos y jerarquia se hallan inmersos, y que
retrospectivamente, quedaran igual.

Lo que siempre es inmoral es imponer la Fe por la fuerza. La praxis de la Iglesia
nunca fue fiel a la libertad del acto de Fe, cuestion por la cual ha habido un pedido de
perddn por parte de Juan Pablo 111,

La Dignitatis humanae, al afirmar el derecho a la libertad religiosa que toda persona
tiene por su dignidad —y no por la dignidad de ser bautizado, sino por estar creado a imagen
y semejanza de Dios— corta con la necesidad dogmatica de formas de régimen politico
donde bautismo sea igual a ciudadania, pero al mismo tiempo se podria inferir que tampoco

excluye una confesionalidad formal fuerte, dado que habla de “los limites debidos dentro de

es facilmente escindible. La naturaleza humana tiene una dimension social y publica del fenémeno religioso,
inherente al mismo. Esa manifestacion publica no puede ser violada so pena de coaccionar también sus
manifestaciones privadas y atentar de ese modo, directa o indirectamente, contra la libertad del acto de fe.
Ahora bien: reconocida una dimension publica inherente a la libertad del acto de fe, la clave de la cuestion es
que no se puede determinar de una vez y para siempre el grado, en la ley humana positiva, de esa dimension
publica. Par eso el Vaticano Il dice “...dentro de los limites debidos”. Pero esos limites son cambiantes segun
diversas circunstancias, donde entra la prudencia politica, y la tolerancia de la qua hablaba Leén XIII —que
también se aplica a la libertad del acto de fe— en la ley humana positiva, que por definicion no prohibe todo lo
prohibido por la ley natural (12). Este es un terreno donde entran las diversas circunstancias historicas y lo
que nosotros llamamos “los cuatro ambitos de lo opinable” (13), donde el Magisterio no puede definir de una
vez y para siempre. Dice Santo Tomas: “... no todos los principios comunes de la ley natural pueden aplicarse
de igual manera a todos los hombres, por la gran variedad de circunstancias. Y de ahi provienen las diversas
leyes positivas segin los distintos pueblos” (14). Luego, es evidente que si el grado de “manifestacion
publica” otorgado por Ledn XIII a la libertad del acto de fe es distinto —0 sea, mas restrictivo— que el grado
que se observa en el documento del Vaticano Il, esa diferencia de grado se explica por las diversas
circunstancias que influyen en ambos documentos, y la evolucion del derecho natural a la luz de dichas
circunstancias. Pero esos son elementos contingentes, que no afectan al depositum fidei ni a los principios
morales fundamentales”.

189 http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_con_cfaith_doc_20000307_me
mory-reconc-itc_sp.html.

187



las circunstancias de lugares y tiempos”. Una mejor aclaracion de esta cuestion, y no sélo la
voluntarista afirmacion de la no contradiccion con el magisterio anterior, hubiera ayudado
enormemente!®,

Si no fuera por todo esto, la aclaracion de Benedicto XVI, sobre lo contingente y lo
esencial en temas de Iglesia y estado y en temas de libertad religiosa no tendria sentido.
Porque no esta en debate ni la libertad del acto de Fe ni la necesaria confesionalidad, ya
formal, ya sustancial, del gobierno temporal, sino la relacién necesaria entre bautismo y
ciudadania como cuasi-dogma, y el derecho a practicar libremente las exigencias de la
conciencia en materia religiosa sin la coaccion del gobierno. Ello es “en si” compatible
(aunque muy dificil) con un régimen de cristiandad medieval que tolerara la libertad del
acto de fe de los “extranjeros”, cosa que hubiera evolucionado hacia formas de gobierno
méas adaptables a republicas de inspiracion cristiana donde los no cristianos hubieran
comenzado a ser reconocidos como ciudadanos. Ese hubiera sido tal vez el universo
paralelo que pedian Lacordaire y Montalembert y de lo cual parecia estar convencido el
primer Pio IX. La libertad religiosa ya habia fermentado en la Segunda Escolastica y, con
una visién méas amplia, hubiera salido del seno mismo de transformaciones intrinsecas de
los estados pontificios. Por lo demas, es interesante que la transformacion evolutiva del
antiguo régimen al mundo moderno coincida con la mayor conciencia del derecho a la
libertad religiosa, que no de casualidad los escolasticos espafioles comenzaron a reclamar a
su propia corona, y es muy interesante que la evolucion del mercado coincidiera con esta
mayor toma de conciencia de la libertad religiosa®®..

Sobre la base de lo anterior, se podria invitar a los actuales partidarios de Lefebvre a
considerar al derecho a la libertad religiosa como el derecho a la libertad del acto de fe, en
tesis, y que tanto la necesaria relacion entre bautismo y ciudadania como la necesaria
relacién entre democracia constitucional y la libertad del acto de Fe son ambas

circunstancias histéricas opinables que no pueden ser presentadas como cuasi-dogmaticas.

190 A su vez, se podria decir que hubiera implicado todo otro universo paralelo que Pio XII, al terminar su
documento sobre Comunidad internacional y tolerancia, de 1954 —al cual, como se ha visto, le hemos
dedicado mucha atencion— hubiera concluido diciendo “... Por lo tanto, el derecho a la libertad religiosa,
tanto como esta reconocido en las constituciones europeas de la post-guerra, y en la Primera Enmienda
de la Constitucion de los EE.UU., en las presentes circunstancias histdricas, no es contradictorio con la
Fe”. Habria que ver si en ese caso la Dignitatis humanae hubiera tenido la necesidad de ser redactada. ..

191 Un tema que se le ha escapado por completo a K. Polanyi en su clasico libro El sustento del hombre,
Autor-Editor, Madrid, 2009.

188



Y que corresponde a los laicos, y no a los pontifices, debatir libremente la conveniencia de
una u otra cosa segun las circunstancias histéricas, como asi también la extension y limites
de lo “publico” en la libertad del acto de Fe. En este universo paralelo, ni la Mirari vos ni
la Quanta cura hubieran sido necesarias en sus propuestas positivas ni tampoco una
Dignitatis humanae que dejara sin aclarar —mas alla de una proposicion voluntarista'®>— su
no contradiccion con el magisterio anterior.

Coherentemente con lo anterior, yo, en mi estado laical, opino que la relacion entre
Fe y autoridad temporal que ha atravesado durante casi 17 siglos a los cat6licos ha sido y
sera siempre una peligrosa tentacién. El que mejor lo ha expresado, de modo conmovedor,
es el Cardenal Ratzinger: “...“Celso [el gran enemigo de los cristianos en el siglo I11] se
burlaba de la pretendida salvacion de los cristianos preguntandoles qué es lo que habia
logrado Cristo. EI mismo contestaba que no habia logrado nada, porque todo en el mundo
seguia igual que antes. Si Cristo hubiera pretendido una verdadera liberacién, habria tenido
que fundar un Estado, habria tenido que realizar politicamente esa libertad. Esta objecion
tenia suma incidencia en un tiempo en que el Imperio romano —gobernado por emperadores
cada vez més despdticos— iba aumentando continuamente su poder opresivo. Fue Origenes
el que mejor expreso la respuesta de los cristianos a esta objecion. El se preguntaba qué
habria sucedido realmente si Cristo hubiera fundado un Estado. Pues bien: este Estado
habria tenido que aceptar sus limites, y entonces sus ventajas habrian alcanzado solamente
a unos pocos; o habria tenido que intentar extenderse y habria tenido que recurrir a la
violencia, y de este modo se habria hecho semejante a los otros Estados. Por otra parte, sus
limites podian ser amenazados por enemigos envidiosos, y de nuevo habria tenido que
recurrir a la violencia. Un Estado seria una solucién para pocos, y una solucion
problematica. No, un Salvador tenia que hacer algo totalmente distinto. Tenia que fundar
una sociedad que pudiese perdurar para siempre; tenia que establecer una forma de

convivencia, un espacio de verdad y de libertad que no estuviese vinculado a ningun

192 «Ahora bien, puesto que la libertad religiosa que exigen los hombres para el cumplimiento de su obligacion
de rendir culto a Dios, se refiere a la inmunidad de coaccion en la sociedad civil, deja integra la doctrina
tradicional catolica acerca del deber moral de los hombres y de las sociedades para con la verdadera religién y
la unica Iglesia de Cristo”. Esto elude el problema, porque el deber del que hablaban Gregorio XVIy Pio IX
no era solamente moral, sino civil.

189



ordenamiento estatal determinado, pero que pudiera realizarse en cualquiera de ellos. En
una palabra: tenia que fundar una Iglesia, y eso es precisamente lo que hizo...”%,

Todo esto es una ensefianza, y una ensefianza grave y dolorosa, sobre el costo de no
respetar el ambito de lo opinable. Esto sigue sucediendo en otros temas. VVolveremos mas

tarde a esta cuestion.

13.2. El discurso del 2006

El discurso de Ratisbona de Septiembre de 2006 % constituye el discurso
programatico de Benedicto XVI para su pontificado, esto es, la relacion entre razény Fe y
todo lo que ello implica para la Iglesia actual. Deberia haber sido una enciclica.

Hay una relacion intrinseca entre la libertad del acto de Fe, de la cual nos hemos
ocupado en el punto anterior, y la relacion entre razén y fe. Porque, como hemos visto
desde el principio, dado que el Judeo-cristianismo es racional, entonces necesita
coherentemente recurrir al didlogo, y no a la violencia, como modo de predicacién, pues la
verdad se propone por la sola fuerza de la verdad, que depende de sus argumentos, de su
razonabilidad.

Coherentemente con ello, Benedicto XVI comienza recordando que “La violencia
esta en contraste con la naturaleza de Dios y la naturaleza del alma. «Dios no se complace
con la sangre —dice—; no actuar segln la razoén (cv v A0Y®) es contrario a la naturaleza de
Dios. La fe es fruto del alma, no del cuerpo. Por tanto, quien quiere llevar a otra persona a
la fe necesita la capacidad de hablar bien y de razonar correctamente, y no recurrir a la
violencia ni a las amenazas... Para convencer a un alma racional no hay que recurrir al
propio brazo ni a instrumentos contundentes ni a ningun otro medio con el que se pueda

amenazar de muerte a una persona»”.'*® (Las italicas son nuestras).

193 Ratzinger, J., Iglesia, ecumenismo Y politica, citado por Jorge Velarde Rosso en Limites de la democracia
pluralista. Aproximacién al pensamiento de Joseph Ratzinger/Benedicto XVI, Instituto Acton, Buenos Aires,
2013, p. 161. Las italicas son nuestras.

194 https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-
Xvi_spe_20060912_university-regensburg.html.

195 |_amentablemente el discurso no fue ni entendié ni escuchado por un mundo catdlico que le exigia a
Benedicto XVI la perfeccién politica y no le perdonod que citara la aguda critica de Manuel el Paledlogo, un
casi precursor cristiano de la libertad religiosa, a un interlocutor musulman. La cita de Benedicto XVI era
académicamente perfecta y no podia ofender a nadie que entendiera los juegos del lenguaje del discurso
académico. Las criticas que recibid Benedicto XVI fueron totalmente injustas y ademas hipdcritas, pues
fueron hechas en su mayor parte por todos aquellos que actualmente gozan con la imprecision, ambigtiedad y

190



Y por ende, Benedicto XVI recuerda en un parrafo todo lo que hemos resefiado en el
inicio de este libro, sobre el encuentro entre la razon y la fe: “Este acercamiento interior
reciproco que se ha dado entre la fe biblica y el planteamiento filosofico del pensamiento
griego es un dato de importancia decisiva, no sélo desde el punto de vista de la historia de
las religiones, sino también del de la historia universal, que también hoy hemos de
considerar. Teniendo en cuenta este encuentro, no sorprende que el cristianismo, no
obstante haber tenido su origen y un importante desarrollo en Oriente, haya encontrado

finalmente su impronta decisiva en Europa. Y podemos decirlo también a la inversa: este

vaguedad de las actuales afirmaciones de las mas altas autoridades de la Iglesia. Para mayor precision,
reproducimos todo el parrafo, aclarando que a nadie vamos a pedir perdén: “Recordé todo esto
recientemente cuando lei la parte, publicada por el profesor Theodore Khoury (Minster), del dialogo que el
docto emperador bizantino Manuel 11 Paleélogo, tal vez en los cuarteles de invierno del afio 1391 en Ankara,
mantuvo con un persa culto sobre el cristianismo y el islam, y sobre la verdad de ambos. [1] Probablemente
fue el mismo emperador quien anot6 ese didlogo durante el asedio de Constantinopla entre 1394 y 1402. Asi
se explica que sus razonamientos se recojan con mucho mas detalle que las respuestas de su interlocutor
persa.[2] El dialogo abarca todo el ambito de las estructuras de la fe contenidas en la Biblia y en el Coran, y
se detiene sobre todo en la imagen de Dios y del hombre, pero también, cada vez méas y necesariamente, en la
relacion entre las «tres Leyes», como se decia, 0 «tres ordenes de vida»: Antiguo Testamento, Nuevo
Testamento y Coran. No quiero hablar ahora de ello en este discurso; s6lo quisiera aludir a un aspecto —mas
bien marginal en la estructura de todo el didlogo— que, en el contexto del tema «fe y raz6n», me ha fascinado
y que servira como punto de partida para mis reflexiones sobre esta materia. En el séptimo coloquio (SidAe&rs,
controversia), editado por el profesor Khoury, el emperador toca el tema de layihad, la guerra santa.
Seguramente el emperador sabia que en la sura 2, 256 esté escrito: «Ninguna constriccion en las cosas de fe».
Segun dice una parte de los expertos, es probablemente una de las suras del periodo inicial, en el que
Mahoma mismo aln no tenia poder y estaba amenazado. Pero, naturalmente, el emperador conocia también
las disposiciones, desarrolladas sucesivamente y fijadas en el Coran, acerca de la guerra santa. Sin detenerse
en detalles, como la diferencia de trato entre los que poseen el «Libro» y los «incrédulos», con una
brusquedad que nos sorprende, brusquedad que para nosotros resulta inaceptable, se dirige a su interlocutor
llanamente con la pregunta central sobre la relacion entre religion y violencia en general, diciendo:
«Muéstrame también lo que Mahoma ha traido de nuevo, y encontraras solamente cosas malas e inhumanas,
como su disposicién de difundir por medio de la espada la fe que predicabax». [3] EI emperador, después de
pronunciarse de un modo tan duro, explica luego minuciosamente las razones por las cuales la difusion de la
fe mediante la violencia es algo insensato. La violencia estd en contraste con la naturaleza de Dios y la
naturaleza del alma. «Dios no se complace con la sangre —dice—; no actuar segun la razoén (cv v AOY®) es
contrario a la naturaleza de Dios. La fe es fruto del alma, no del cuerpo. Por tanto, quien quiere llevar a otra
persona a la fe necesita la capacidad de hablar bien y de razonar correctamente, y no recurrir a la violencia ni
a las amenazas... Para convencer a un alma racional no hay que recurrir al propio brazo ni a instrumentos
contundentes ni a ningin otro medio con el que se pueda amenazar de muerte a una personax.[4] En esta
argumentacion contra la conversién mediante la violencia, la afirmacion decisiva es: no actuar segin la razon
es contrario a la naturaleza de Dios. [5] El editor, Theodore Khoury, comenta: para el emperador, como
bizantino educado en la filosofia griega, esta afirmacidn es evidente. En cambio, para la doctrina musulmana,
Dios es absolutamente trascendente. Su voluntad no esti vinculada a ninguna de nuestras categorias, ni
siquiera a la de la racionabilidad. [6] En este contexto, Khoury cita una obra del conocido islamista francés R.
Arnaldez, quien observa que Ibn Hazm llega a decir que Dios no estaria vinculado ni siquiera por su propia
palabra y que nada le obligaria a revelarnos la verdad. Si él quisiera, el hombre deberia practicar incluso la
idolatria. [7]”

191


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html#_ftn1
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html#_ftn2
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html#_ftn3
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html#_ftn4
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html#_ftn5
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html#_ftn6
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html#_ftn7

encuentro, al que se une sucesivamente el patrimonio de Roma, cred a Europa y permanece
como fundamento de lo que, con razon, se puede llamar Europa” (Las italicas son nuestras).

Pero entonces, todo lo que sigue es una apologia de ese encuentro entre razon y fe
ante las acusaciones de ‘“helenizacion” del Cristianismo: “A la tesis segin la cual el
patrimonio griego, criticamente purificado, forma parte integrante de la fe cristiana se
opone la pretension de la deshelenizacion del cristianismo, la cual domina cada vez mas las
discusiones teoldgicas desde el inicio de la época moderna. Si se analiza con atencién, en el
programa de la deshelenizacion pueden observarse tres etapas que, aunque vinculadas entre
si, se distinguen claramente una de otra por sus motivaciones y sus objetivos”.

Veamos cudles son esas tres etapas.

Primera: “La deshelenizacién surge inicialmente en conexion con los postulados de
la Reforma del siglo XV1. Respecto a la tradicion teoldgica escolastica, los reformadores se
vieron ante una sistematizacion de la teologia totalmente dominada por la filosofia, es
decir, por una articulacion de la fe basada en un pensamiento ajeno a la fe misma. Asi, la fe
ya no aparecia como palabra histdrica viva, sino como un elemento insertado en la
estructura de un sistema filosofico. El principio de la sola Scriptura, en cambio, busca la
forma pura primordial de la fe, tal como se encuentra originariamente en la Palabra biblica.
La metafisica se presenta como un presupuesto que proviene de otra fuente y del cual se
debe liberar a la fe para que ésta vuelva a ser totalmente ella misma. Kant, con su
afirmacion de que habia tenido que renunciar a pensar para dejar espacio a la fe, desarrollé
este programa con un radicalismo no previsto por los reformadores. De este modo, ancl6 la
fe exclusivamente en la razdn practica, negandole el acceso a la realidad plena”.

Este parrafo parece cortar el didlogo con la teologia luterana que esta en el
documento conjunto de 1999 y que hemos elogiado en este libro. Sin embargo, si se lee con
atencion, observamos que los reformadores reaccionan contra una razén que aparece como
una filosofia externa insertada en el nicleo de una fe que le es ajena. O sea, ese
racionalismo y ese semipelagianismo en el cual habia degenerado cierta escolastica
decadente. En ese sentido se contrapone la Escritura “a la razon”. La tesis kantiana de una
creencia sin base metafisica al lado de una razén reducida a la sola ciencia coincide con un
fideismo que confunde razén con racionalismo, y con un racionalismo Iluminista al cual

ese fideismo le es funcional.

192



La segunda es lo que Benedicto XVI llama la teologia liberal de los s. XIX y XX:
“La teologia liberal de los siglos XIX y XX supuso una segunda etapa en el programa de la
deshelenizacién, cuyo representante mas destacado es Adolf von Harnack™; “el objetivo de
Harnack —continia mas abajo— era hacer que el cristianismo estuviera en armonia con la
razobn moderna, librandolo precisamente de elementos aparentemente filoséficos y
teologicos, como por ejemplo la fe en la divinidad de Cristo y en la trinidad de Dios”.

La tercera, no llamada tercera por Benedicto XVI, es precisamente ese Iluminismo
positivista y neopositivista al cual el fideismo le es funcional: “...So6lo el tipo de certeza
que deriva de la sinergia entre matematica y método empirico puede considerarse cientifica.
Todo lo que pretenda ser ciencia ha de atenerse a este criterio. También las ciencias
humanas, como la historia, la psicologia, la sociologia y la filosofia, han tratado de
aproximarse a este canon de valor cientifico”. Y por lo tanto, concluye mas abajo: “...Pero
hemos de afiadir mas: si la ciencia en su conjunto es sélo esto, entonces el hombre mismo
sufriria una reduccion, pues los interrogantes propiamente humanos, es decir, de donde
viene y a donde va, los interrogantes de la religion y de la ética, no pueden encontrar lugar
en el espacio de la razdén comun descrita por la «ciencia» entendida de este modo y tienen
que desplazarse al ambito de lo subjetivo. El sujeto, basandose en su experiencia, decide lo
que considera admisible en el ambito religioso y la «conciencia» subjetiva se convierte, en
definitiva, en la Gnica instancia ética”.

Esto es muy importante porque describe perfectamente la situacion cultural actual,
donde lo “objetivo” es la ciencia todo lo demads, subjetivo como arbitrario. El hombre actual
se arrodilla ante la ciencia y decide arbitrariamente todo lo demas, esto es, las respuestas a
los interrogantes mas profundos de su existencia, lo cual implica el divorcio entre razon y
fe que hemos previamente explicado.

Pero como reaccion contra ese cientificismo, ha surgido un post-modernismo donde
la metafisica se diluye en pequefios relatos, todos incomunicables con todos, porque no hay
una razén humana en comdn con la que puedan entenderse. Este es el escepticismo mas
absoluto ente el cual el fideismo sigue siendo la unica opcion religiosa, esto es, la religion
vista como un supermercado a la carta.

La Tercera, entonces, segun el conteo de Benedicto XVI: “Antes de llegar a las

conclusiones a las que conduce todo este razonamiento, quiero referirme brevemente a la

193



tercera etapa de la deshelenizacion, que se estd difundiendo actualmente. Teniendo en
cuenta el encuentro entre mualtiples culturas, se suele decir hoy que la sintesis con el
helenismo en la Iglesia antigua fue una primera inculturacion, que no deberia ser
vinculante para las demés culturas. Estas deberian tener derecho a volver atrés, hasta el
momento previo a dicha inculturacion, para descubrir el mensaje puro del Nuevo
Testamento e inculturarlo de nuevo en sus ambientes respectivos. Esta tesis no es
simplemente falsa, sino también rudimentaria e imprecisa. En efecto, el Nuevo Testamento
fue escrito en griego e implica el contacto con el espiritu griego, un contacto que habia
madurado en el desarrollo precedente del Antiguo Testamento. Ciertamente, en el proceso
de formacion de la Iglesia antigua hay elementos que no deben integrarse en todas las
culturas. Sin embargo, las opciones fundamentales que atafien precisamente a la relacion
entre la fe y la basqueda de la raz6n humana forman parte de la fe misma, y son un
desarrollo acorde con su propia naturaleza” (Las italicas son nuestras).

O sea, segun esto, los Dogmas de la fe habrian sido “reducidos” a una razén helénica
intrinsecamente extrafia a otras culturas, y por ende la Iglesia Catolica habria transformado
el “id y predicad en nombre del Padre....” se habria transformado en una predicacion en
nombre la sustancia, la esencia y el accidente.

Ya hemos visto en el inicio de este libro que fue precisamente al revés. La razon
griega fue elevada y trans-formada por la Gracia, convirtiéndose en lo mejor de si mismay
en universal, porque fue (es) una sintesis que abarca lo humano de la razén, y no una razoén
cultural particular. Ese “lo humano” es precisamente el punto de interseccion de horizontes
que la Fe Catdlica puede tener siempre con cualquier cultura. La in-culturacion del
Cristianismo no supone el abandono de la armonia razon-fe que se da con el dialogo con la
razon griega, sino en ir a los casos particulares de relatos culturales como casos de una
Unica razén que se despliega luego analégicamente.

Esto lo manifiesta Benedicto XVI de dos modos. Primero, que su critica a la critica
de “helenizacion” del Cristianismo no implica “... retroceder o hacer una critica negativa,
sino ampliar nuestro concepto de razon y de su uso”. “...Porque, a la vez que nos
alegramos por las nuevas posibilidades abiertas a la humanidad, vemos también los peligros
que surgen de estas posibilidades y debemos preguntarnos como podemos evitarlos. Sélo lo

lograremos si la razon y la fe se reencuentran de un modo nuevo”. Esto es, los avances en la

194



ciencia pueden degenerar en positivismo y para evitarlo debemos hay que exponer
nuevamente el dialogo entre razon y fe precisamente como el punto racional de union entre
lo cientifico y la fe, esto es, una metafisica cristiana como la que hemos querido rescatar en
el capitulo cinco.

Y solo eso es fuente de didlogo: “... SOlo asi seremos capaces de entablar un
auténtico dialogo entre las culturas y las religiones, del cual tenemos urgente necesidad. En
el mundo occidental esta muy difundida la opinion segun la cual sélo la razén positivista y
las formas de la filosofia derivadas de ella son universales. Pero las culturas profundamente
religiosas del mundo consideran que precisamente esta exclusion de lo divino de la
universalidad de la razon constituye un atagque a sus convicciones mas intimas. Una razon
que sea sorda a lo divino y relegue la religion al ambito de las subculturas, es incapaz de
entrar en el didlogo de las culturas”.

Conclusién: la Iglesia, con su propia sintesis entre razon y fe, no ha helenizado al
Cristianismo. Al revés, ha cristianizado a lo mas humano de la razon griega y lo ha elevado
a sus posibilidades mas universales. Solo la recuperacion de esa sintesis, solo el rescate de
esa metafisica cristiana y por ende racional puede salvar a Occidente de esa dicotomia entre
positivismo y post-modernismo, que lo estd hundiendo. “...Occidente, desde hace mucho,
esta amenazado por esta aversion a los interrogantes fundamentales de su razon, y asi s6lo
puede sufrir una gran pérdida. La valentia para abrirse a la amplitud de la razon, y no la
negaciéon de su grandeza, es el programa con el que una teologia comprometida en la
reflexion sobre la fe biblica entra en el debate de nuestro tiempo. «No actuar segun la
razdn, no actuar con el logos es contrario a la naturaleza de Dios», dijo Manuel 1l partiendo
de su imagen cristiana de Dios, respondiendo a su interlocutor persa. En el didlogo de las
culturas invitamos a nuestros interlocutores a este gran logos, a esta amplitud de la razon.
Redescubrirla constantemente por nosotros mismos es la gran tarea de la universidad”.

Que un discurso tan fundamental para replantear la teologia, la mision de la Iglesia, y
el dialogo con el mundo moderno, no haya sido entendido en absoluto, es un tragico

sintoma de la grave crisis intelectual de los catélicos, especialmente de su Jerarquia.

195



13.3. El discurso en La Sapienza

19 no sblo no

Aqui tenemos otro sintoma: el discurso de Enero a 2008 a La Sapienza
pudo ser dirigido a sus muy tolerantes profesores, que impidieron la visita de Benedicto
XVI, sino que ademas tampoco fue escuchado en absoluto por catélicos encerrados en sus
pequerfios paradigmas ideoldgicos de izquierda y derecha.

Este discurso es el paso de la potencia al acto de esa nueva interpretacion de Santo
Tomas que propuse y de cémo presentarlo al mundo moderno, algo que Benedicto XVI
prosiguid haciendo en todo su pontificado bajo oidos sordos de la Iglesia y el mundo, que
no estan en condiciones de entenderlo.

A pesar de la intolerancia de los “intelectuales” de La Sapienza —Ssapienza,
justamente— el discurso, gracias a Dios, no a ellos, quedd escrito, como un programa de
accion que hoy debemos rescatar.

Se pregunta Benedicto XVI, retéricamente, que tiene que ir a hacer un Papa a una
universidad, esto es, en nombre de qué razon va a hablar, si supuestamente habla desde una
fe sin razén: “...surge inmediatamente la objecion segun la cual el Papa, de hecho, no
hablaria verdaderamente basandose en la razon ética, sino que sus afirmaciones procederian
de la fe y por eso no podria pretender que valgan para quienes no comparten esta fe”.

Pero entonces hay que replantear el tema de la razon: ““... Deberemos volver mas
adelante sobre este tema, porque aqui se plantea la cuestion absolutamente fundamental:
¢Qué es la razon? ;Cémo puede una afirmacion —sobre todo una norma moral—
demostrarse “razonable”? En este punto, por el momento, sélo quiero poner de relieve
brevemente que John Rawls, aun negando a doctrinas religiosas globales el caracter de la
razon "publica™”, ve sin embargo en su razén "no puablica™ al menos una razén que no
podria, en nombre de una racionalidad endurecida desde el punto de vista secularista, ser
simplemente desconocida por quienes la sostienen”.

O sea, comienza con algo que refuta las injustas acusaciones que se hicieron a
Benedicto XVI. Para responder la pregunta comienza citando a John Rawls, algo que los
lefebvrianos seguramente no hubieran hecho. Lo elogia, por un lado, recordando que Rawls

ve algo de racionalidad en las doctrinas metafisicas que no podrian integrar la razon

196 https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/january/documents/hf_ben-
Xvi_spe_20080117_la-sapienza.html.

196



publica, y recuerda al mismo tiempo esa nocion rawlsiana de razon puablica: aquella que
puede ser un punto en comun entre ciudadanos que en metafisica y religion no podrian
entenderse.

Pero entonces, va respondiendo lentamente a la acusacion de que las posiciones
metafisicas y religiosas no podrian formar parte de una razén publica. O sea, de que no son
“razones”. Y para ello recuerda nuevamente los inicios del Cristianismo y de la Patristica,
donde se da el dialogo entre razén y fe: “...los cristianos de los primeros siglos...
Acogieron su fe no de modo positivista, 0 como una via de escape para deseos
insatisfechos. La comprendieron como la disipacién de la niebla de la religion mitica para
dejar paso al descubrimiento de aquel Dios que es Razon creadora y al mismo tiempo
Razon-Amor. Por eso, el interrogarse de la razon sobre el Dios mas grande, asi como sobre
la verdadera naturaleza y el verdadero sentido del ser humano, no era para ellos una forma
problematica de falta de religiosidad, sino que era parte esencial de su modo de ser
religiosos. Por consiguiente, no necesitaban resolver o dejar a un lado el interrogante
socratico, sino que podian, mas aun, debian acogerlo y reconocer como parte de su propia
identidad la busqueda fatigosa de la razén para alcanzar el conocimiento de la verdad
integra. Asi, en el &mbito de la fe cristiana, en el mundo cristiano, podia, mas adn, debia
nacer la universidad”. (Las italicas son nuestras).

O sea, las preguntas de la razon son parte esencial de su modo de ser religiosas, esto
es, Judeo-cristianos. Y precisamente por ello, con los siglos, nace la universidad,
institucion esencial en la historia de Occidente que debe su origen al Cristianismo.

Saltando por un momento al presente, Benedicto XVI hace algo que tampoco ningun
“conservador” se habria atrevido a hacer: elogia a Jurgen Habermas: “... un salto al
presente: es la cuestion de como se puede encontrar una normativa juridica que constituya
un ordenamiento de la libertad, de la dignidad humana y de los derechos del hombre. Es la
cuestién que nos ocupa hoy en los procesos democraticos de formacién de la opinion y que,
al mismo tiempo, nos angustia como cuestion de la que depende el futuro de la humanidad.
Jurgen Habermas expresa, a mi parecer, un amplio consenso del pensamiento actual cuando
dice que la legitimidad de la Constitucién de un pais, como presupuesto de la legalidad,
derivaria de dos fuentes: de la participacion politica igualitaria de todos los ciudadanos y de

la forma razonable en que se resuelven las divergencias politicas. Con respecto a esta

197



"forma razonable", afirma que no puede ser s6lo una lucha por mayorias aritméticas, sino
que debe caracterizarse como un "proceso de argumentacion sensible a la verdad™
(wahrheitssensibles Argumentationsverfahren)... Yo considero significativo el hecho de
gue Habermas hable de la sensibilidad por la verdad como un elemento necesario en el
proceso de argumentacion politica, volviendo a insertar asi el concepto de verdad en el
debate filosofico y en el politico™.

O sea, rescata la idea central de la filosofia del didlogo de Habermas, donde dialogo
no es lucha de intereses, o luchas dialécticas entre mayorias y minorias, sino un proceso
para alcanzar el entendimiento con el otro. Razén es comprender. No es calcular ni
negociar...

Pero entonces vuelve al s. 1. “Pero entonces se hace inevitable la pregunta de Pilato:
¢Qué es la verdad? Y ¢coémo se la reconoce? Si para esto se remite a la “razén publica”,
como hace Rawls, se plantea necesariamente otra pregunta: ;qué es razonable? ;Como
demuestra una razon que es razéon verdadera?”

Y luego de algunas consideraciones sobre la evolucion de la universidad como
institucion, coloca a Santo Tomas como modelo de didlogo entre razon y fe para contestar
la pregunta: “... Histéricamente, es mérito de santo Toméas de Aquino —ante la diferente
respuesta de los Padres a causa de su contexto historico— el haber puesto de manifiesto la
autonomia de la filosofia y, con ello, el derecho y la responsabilidad propios de la razon
que se interroga basandose en sus propias fuerzas”.

Pero esto podria ser leido como un racionalismo en Santo Tomas. Para despejar esa
duda, Benedictino XVI presenta su relacion entre razon y fe como la de un tedlogo,
precisamente como lo habiamos interpretado antes: “... Yo diria que la idea de santo
Tomas sobre la relacion entre la filosofia y la teologia podria expresarse en la formula que
encontrd el concilio de Calcedonia para la cristologia: la filosofia y la teologia deben
relacionarse entre si “sin confusion y sin separacion”. “Sin confusion” quiere decir que
cada una de las dos debe conservar su identidad propia. La filosofia debe seguir siendo
verdaderamente una busqueda de la razon con su propia libertad y su propia
responsabilidad; debe ver sus limites y precisamente asi también su grandeza y amplitud.
La teologia debe seguir sacando de un tesoro de conocimiento que ella misma no ha

inventado, que siempre la supera y que, al no ser totalmente agotable mediante la reflexion,

198



precisamente por eso siempre suscita de nuevo el pensamiento. Junto con el “sin
confusion” esta también el “‘sin separacion”: la filosofia no vuelve a comenzar cada vez
desde el punto cero del sujeto pensante de modo aislado, sino que se inserta en el gran
dialogo de la sabiduria histérica, que acoge y desarrolla una y otra vez de forma criticay
a la vez docil; pero tampoco debe cerrarse ante lo que las religiones, y en particular la fe
cristiana, han recibido y dado a la humanidad como indicacion del camino” (Las itlicas
son nuestras).

Esto es, el “sin separacion” implica que la razén razona en Santo Tomds asumida
desde la Gracia y elevada desde la Gracia. Y por ello puede ser al mismo tiempo Fe (por la
Gracia de la Fe) y razon, con algo esencial a la razon: su capacidad de comunicarse con los
demas y por ende ser “publica”: “es verdad que la historia de los santos, la historia del
humanismo desarrollado sobre la base de la fe cristiana, demuestra la verdad de esta fe en
su nucleo esencial, convirtiéndola asi también en una instancia para la razon puablica.
Ciertamente, mucho de lo que dicen la teologia y la fe s6lo se puede hacer propio dentro de
la fe y, por tanto, no puede presentarse como exigencia para aquellos a quienes esta fe sigue
siendo inaccesible. Al mismo tiempo, sin embargo, es verdad que el mensaje de la fe
cristiana nunca es solamente una “comprehensive religious doctrine” en el sentido de
John Rawls, sino una fuerza purificadora para la razon misma, que la ayuda a ser mas ella
misma. El mensaje cristiano, en virtud de su origen, deberia ser siempre un estimulo hacia
la verdad vy, asi, una fuerza contra la presion del poder y de los intereses”.

O sea, la Fe no es solo una Fe exclusiva para los que creen en los dogmas, sino
una fuerza purificadora de la razén misma, esto es, la eleva hasta sus potencialidades
maximas convirtiéndola asi en una sensibilidad especial para el dialogo con los demas.
O sea, una “razén publica cristiana”, un conjunto de sensibilidades cristianas para
ciertos temas que son relevantes para todo ciudadano habitante de la ciudad temporal
con sana laicidad.

Sin esto, el peligro es que “Hoy, el peligro del mundo occidental —por hablar s6lo de
éste— es que el hombre, precisamente teniendo en cuenta la grandeza de su saber y de su
poder, se rinda ante la cuestion de la verdad”. Y el peligro de que “la filosofia, al no
sentirse ya capaz de cumplir su verdadera tarea, degenere en positivismo; que la teologia,

con su mensaje dirigido a la razon, quede confinada a la esfera privada de un grupo mas o

199



menos grande. Sin embargo, si la razon, celosa de su presunta pureza, se hace sorda al
gran mensaje que le viene de la fe cristiana y de su sabiduria, se seca como un arbol cuyas
raices no reciben ya las aguas que le dan vida. Pierde la valentia por la verdad y asi no se
hace mas grande, sino mas pequefia. Eso, aplicado a nuestra cultura europea, significa: si
quiere sélo construirse a si misma sobre la base del circulo de sus propias argumentaciones
y de lo que en el momento la convence, y, preocupada por su laicidad, se aleja de las raices
de las que vive, entonces ya no se hace mas razonable y mas pura, sino que se descompone
y se fragmenta (las italicas son nuestras).

O sea: la razon no es sélo ciencias naturales, y la fe no es un &mbito de creencias sin
ninguna razon, y por ende tan incomunicable e intrascendente como mis gustos para los
helados. No: la razon es razén que deriva en metafisica que a su vez dialoga con la fe, y
la fe es tan razonable que puede dialogar con todos y en ese sentido es publica, y es
entonces la base para el estado laico vitalmente cristiano del que hablaba Maritain. Esas
son las raices de la razén, sin la cual se seca y se queda precisamente como la ve el post-
modernismo: como nada, como s6lo pequefios relatos incomunicados: “se aleja de las
raices de las que vive, entonces ya no se hace mas razonable y mas pura, sino que se
descompone y se fragmenta”.

¢Qué nos dijo Benedicto XVI en este discurso, que no hemos escuchado en absoluto?
Que abandonemos, los creyentes, la tactica (que ya hemos criticado), imposible y peligrosa,
de abandonar nuestra fe parta hablar con el mundo, desde una supuesta escolastica basada
nada mas que en las solas fuerzas de la razén. No, para hablar con el mundo, hay que
presentar nuestra fe como es: como una fe razonable, que tiene mucho que decir al no
creyente, desde un Santo Tomas tedlogo, que tiene mucho para decir como tedlogo al no
creyente, precisamente porque fue el que mas dialog6 con una razén que la Gracia asumio,
universalizd, y purificé.

Mientras no entendamos este mensaje de Benedicto XVI, seguiremos llorando nuestra
ineficacia comunicativa, nuestra tibieza, nuestro temor ante el mundo, del cual debiamos

ser sal, y nos convertimos sin embargo en obsoleta curiosidad y molestia.

200



13.4. Los discursos ante Mary Ann Glendon

Como hemos dicho en este libro, la tradicion norteamericana no se origino en el
[luminismo. En ese sentido, Benedicto XVI ha sido quien mas ha comprendido la relacién
entre la tradicion Judeo-cristiana y el surgimiento de los EE.UU. sobre la base del
reconocimiento de las libertades individuales y la libertad religiosa, como un buen ejemplo
de lo que dicha tradicion puede influir en el ambito social sin absorber su esencial laicidad.
Comentemos con el discurso del 29 de Febrero del 2008 a Mary Ann Glendon como nueva
embajadora de los EE.UU. ante la Santa Sede. Alli hay un parrafo fundamental: “...Desde
el alba de la Republica, como usted ha observado, Estados Unidos ha sido una nacion que
valora el papel de las creencias religiosas para garantizar un orden democratico vibrante
y éticamente sano. El ejemplo de su nacidon que relne a personas de buena voluntad
independientemente de la raza, la nacionalidad o el credo, en una vision compartida y en
una busqueda disciplinada del bien comdn, ha estimulado a muchas naciones mas jovenes
en sus esfuerzos por crear un orden social armonioso, libre y justo. Esta tarea de conciliar
unidad y diversidad, de perfilar un objetivo comun y de hacer acopio de la energia moral
necesaria para alcanzarlo, se ha convertido hoy en una tarea urgente para toda la familia
humana, cada vez mas consciente de su interdependencia y de la necesidad de una
solidaridad efectiva para hacer frente a los desafios mundiales y construir un futuro de paz
para las futuras generaciones” (Las italicas son nuestras). Y casi hacia el final: “...El
aprecio historico del pueblo estadounidense por el papel de la religion para forjar el debate
publico y para iluminar la dimension moral intrinseca en las cuestiones sociales —un papel
contestado a veces en nombre de una comprension limitada de la vida politica y del debate
publico— se refleja en los esfuerzos de muchos de sus compatriotas y lideres
gubernamentales para asegurar la proteccion legal del don divino de la vida desde su
concepcion hasta su muerte natural y salvaguardar la institucion del matrimonio,
reconocido como unién estable entre un hombre y una mujer, asi como de la familia”.
Destaquemos “... El aprecio histérico del pueblo estadounidense por el papel de la
religion para forjar el debate puablico y para iluminar la dimensién moral intrinseca en las

cuestiones sociales...”, (las italicas son nuestras) esto es, esa religiosidad ptblica no estatal

201



como mejor ejemplo de un estado laico vitalmente cristiano y de una confesionalidad
sustancial como conformadora del ethos cultural de los pueblos!®’.

El segundo gran discurso ante Mary Ann Glendon fue del 29 de Abril del 2011,

Dice alli Benedicto XVI: “...Como he observado en varias ocasiones, las raices de la
cultura cristiana occidental siguen siendo profundas; fue esta cultura la que dio vida y
espacio a la libertad religiosa, y la que sigue alimentando la libertad de religion y la
libertad de culto, garantizada constitucionalmente, de las que muchos pueblos disfrutan
hoy. Debido sobre todo a su negacidn sistematica por parte de los regimenes ateos del siglo
XX, estas libertades fueron reconocidas y consagradas por la comunidad internacional en la
Declaracion universal de derechos humanos de las Naciones Unidas. Hoy estos derechos
humanos fundamentales de nuevo estan amenazados por actitudes e ideologias que
impedirian la libre expresion religiosa. En consecuencia, en nuestros dias se debe afrontar
una vez mas el desafio de defender y promover el derecho a la libertad de religion y a la
libertad de culto. Por esta razdn, doy las gracias a la Academia por su contribucién a este
debate” (las italicas son nuestras).

Observamos dos cosas clarisimas: la libertad religiosa tiene origen en la cultura
cristiana: “... Como he observado en varias ocasiones, las raices de la cultura cristiana
occidental siguen siendo profundas; fue esta cultura la que dio vida y espacio a la libertad
religiosa, y la que sigue alimentando la libertad de religion y la libertad de culto,
garantizada constitucionalmente, de las que muchos pueblos disfrutan hoy”. Y mas abajo,
algo a lo que nos referiremos luego, esto es, el estatismo, autoritarismo y totalitarismo
actual de grupos de presidn anticristianos por los cuales se prohibe la libertad de expresién
a cristianos y catolicos en naciones occidentales: ““... Hoy estos derechos humanos
fundamentales de nuevo estdn amenazados por actitudes e ideologias que impedirian la
libre expresion religiosa”.

Y a continuacion, algo fundamental sobre el derecho a la libertad religiosa:

“Tertuliano acufio la expresidn libertas religionis (cf. Apologeticum, 24, 6). Subray6 que

197 Como ya dijimos en nuestro articulo “Jacques Maritain: su pensamiento politico y su relevancia actual”,
op. cit.

198 Traduccion oficial al espafiol tomada del sitio oficial del Vaticano: www.vatican.va; en el siguiente link:
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/pont-messages/2011/documents/hf_ben-

Xvi_mes 20110429 social-sciences sp.html. EIl original fue pronunciado en lengua inglesa:
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_academies/acdsoc/2011/passstatement2011.pdf.

202



a Dios se le debe adorar libremente, y que en la naturaleza de la religion esta el no admitir
coerciones, «nec religionis est cogere religionem» (Ad Scapulam, 2, 2). Dado que el
hombre goza de la capacidad de una eleccién libre y personal en la verdad, y dado que
Dios espera del hombre una respuesta libre a su llamada, el derecho a la libertad
religiosa debe considerarse como inherente a la dignidad fundamental de toda
persona humana, en sintonia con la innata apertura del corazon humano a Dios. De hecho,
la auténtica libertad de religion permitira a la persona humana alcanzar su plenitud,
contribuyendo asi al bien comdn de la sociedad. EI Concilio Vaticano Il, consciente de la
evolucién de la cultura y de la sociedad, propuso un renovado fundamento antropoldgico
de la libertad religiosa. Los padres conciliares afirmaron de que todos los hombres «se ven
impulsados, por su misma naturaleza, a buscar la verdad y, ademas, tienen la obligacion
moral de hacerlo, sobre todo la verdad religiosa» (Dignitatis humanae, 2). La verdad nos
hace libres (cf. Jn 8, 32) y esta misma verdad debe descubrirse y asumirse libremente. El
Concilio tuvo el cuidado de aclarar que esta libertad es un derecho del que cada persona
goza naturalmente, y que, por lo tanto, también debe ser protegido y fomentado por la
legislacion civil. (Las negritas son nuestras). Importante el parrafo donde afirma que el
Vaticano Il acompafia a las evoluciones historicas de Occidente, porque ello coincide con la
nocién de acompafiamiento que hemos sefialado, e importante es también la referencia
implicita a la distincion de Juan XXIII entre las instituciones en si mismas y las diversas
ideologias que puedan haberlas impulsado. Y cuando concluye en que debe ser protegido
por la legislacion civil, creemos que esta hablando de un punto de no retorno a aquella
situacion histérica donde ciudadania era igual a bautismo.

Por altimo, un parrafo mas dificil de interpretar: “ Por supuesto, cada Estado tiene el
derecho soberano de promulgar su propia legislacion y de expresar diferentes actitudes
hacia la religion en la ley. Por ello, hay algunos Estados que permiten una amplia libertad
religiosa segin nuestra interpretacion de la palabra, mientras que otros la restringen por
varias razones, entre ellas la desconfianza respecto a la propia religién. La Santa Sede sigue
haciendo Ilamamientos para que todos los Estados reconozcan el derecho humano
fundamental a la libertad religiosa, y los insta a respetar, y si fuera necesario, proteger a
las minorias religiosas que, aunque vinculadas a una religion diferente de la de la mayoria

que las rodea, aspiran a vivir con sus conciudadanos de modo pacifico y a participar

203


http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_sp.html

plenamente en la vida civil y politica de la nacion, en beneficio de todos.” (Las italicas son
nuestras). A principio parece que Benedicto XVI vuelve (y estd muy bien) al
reconocimiento que Pio XII hizo de las diversas legislaciones a nivel de derecho
internacional. Pero evidentemente lo estd recordando en la situacién actual, donde pide
expresamente que, por mas que un estado privilegie una determinada religion —opcion que
la declaracion Dignitatis humanae no condend— sin embargo el derecho a la libertad
religiosa de los ciudadanos en minoria debe respetarse. Claro, seguro esta pensando, en el
2011, en las naciones arabes donde el Cristianismo es minoria, pero el parrafo vale para
una confesionalidad formal en una nacion con mayoria catolica, donde también los no

creyentes deben ser ciudadanos de pleno derecho con igualdad ante la ley.

13.5. Los discursos ante el parlamento britanico y ante el parlamento alemén

Los discursos de Benedicto XVI de 2010 y del 2011, ante el Parlamento Inglés y ante
el Parlamento Aleman, son dos piezas doctrinales tan importantes que merecerian ser un
clasico como la Rerum novarum o la Quadragesimo anno. Pero ahora, cuando los
comentemos, se vera por qué ello no conviene para los catélicos ideologizados de derecha y
de izquierda, que los han sepultado en el olvido.

Comencemos con el discurso en el Westminster Hall, del 17 de Septiembre del
2010,

Primero, un elogio a las instituciones britanicas liberales, tan a tono con la distincion
que, siguiendo a Hayek, hemos hecho entre el lluminismo y el liberalismo clasico britanico:
“... Permitanme expresar igualmente mi estima por el Parlamento, presente en este lugar
desde hace siglos y que ha tenido una profunda influencia en el desarrollo de los gobiernos
democraticos entre las naciones, especialmente en la Commonwealth y en el mundo de
habla inglesa en general. Vuestra tradicion juridica — “common law” — sirve de base a los
sistemas legales de muchos lugares del mundo, y vuestra vision particular de los
respectivos derechos y deberes del Estado y de las personas, asi como de la separacion de
poderes, siguen inspirando a muchos en todo el mundo”. (Las italicas son nuestras).

Curiosamente, es casi lo mismo que dice Churchill en su Historia de Inglaterra:

199 https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2010/september/documents/hf_ben-
Xvi_spe_20100917_societa-civile.html.

204



“A diferencia del resto de Europa Occidental, que retiene aln la impronta y tradicion
del derecho y sistema de gobierno romanos, los pueblos de habla inglesa ya han formado, al
terminar el periodo al que se refiere este volumen, un cuerpo de principios legales y casi
diriamos democréaticos que sobrevivieron al surgimiento y acometidas de los imperios
francés y espafiol. El Parlamento, el juicio por jurados, el gobierno local por ciudadanos
locales y hasta los comienzos de una prensa libre se divisan ya, siquiera en forma primitiva,
en los tiempos en que Cristobal Colon se hace a la vela rumbo al continente americano”?%,

Y es importante destacar que cuando dice “desde hace siglos”, no dice dos o tres,
sino desde antes de la reforma protestante (destaquemos esto para aquellos que siguen
insistiendo en que las instituciones liberales dependieron el protestantismo).

A continuacion un parrafo esencial para el tema de las libertades individuales, tema
tan central a una modernidad catélica que nada tiene que ver con las libertades del
Iluminismo, distincidn que no hicieron Gregorio XV1y Pio IX pero si hicieron los catolicos
liberales del s. XIX, a quienes ellos ayudaron a sepultar. Veamos el parrafo: “Gran Bretafia
se ha configurado como una democracia pluralista que valora enormemente la libertad de
expresion, la libertad de afiliacion politica y el respeto por el papel de la ley, con un
profundo sentido de los derechos y deberes individuales, y de la igualdad de todos los
ciudadanos ante la ley. Si bien con otro lenguaje, la Doctrina Social de la Iglesia tiene
mucho en comun con dicha perspectiva, en su preocupacion primordial por la proteccién de
la dignidad unica de toda persona humana, creada a imagen y semejanza de Dios, y en su
énfasis en los deberes de la autoridad civil para la promocion del bien comtn”.

Pero mas adelante, Benedicto XVI se pregunta por el origen de la ética en el orden
politico y responde coherentemente con todo lo que hemos visto de €l: la armonia entre la
razon y la fe y esa razon publica cristiana como fundamento del ethos cristiano de una
sociedad libre.

Veamos: “;Doénde se encuentra la fundamentacion ética de las deliberaciones
politicas? La tradicion cat6lica mantiene que las normas objetivas para una accion justa de
gobierno son accesibles a la razon, prescindiendo del contenido de la revelacion. En este

sentido, el papel de la religion en el debate politico no es tanto proporcionar dichas normas,

200 Churchill, W. S.: Historia de Inglaterra y de los pueblos de habla inglesa; Peuser, Buenos Aires, 1958,
Libro I, Prefacio.

205



como si no pudieran conocerlas los no creyentes. Menos aln proponer soluciones politicas
concretas, algo que esta totalmente fuera de la competencia de la religion. Su papel
consiste mas bien en ayudar a purificar e iluminar la aplicacion de la razon al
descubrimiento de principios morales objetivos. Este papel “corrector” de la religion
respecto a la razon no siempre ha sido bienvenido, en parte debido a expresiones
deformadas de la religion, tales como el sectarismo y el fundamentalismo, que pueden ser
percibidas como generadoras de serios problemas sociales. Y a su vez, dichas distorsiones
de la religién surgen cuando se presta una atencion insuficiente al papel purificador y
vertebrador de la razon respecto a la religion. Se trata de un proceso en doble sentido. Sin
la ayuda correctora de la religion, la razon puede ser también presa de distorsiones, como
cuando es manipulada por las ideologias o se aplica de forma parcial en detrimento de la
consideracion plena de la dignidad de la persona humana. Después de todo, dicho abuso de
la razon fue lo que provocé la trata de esclavos en primer lugar y otros muchos males
sociales, en particular la difusion de las ideologias totalitarias del siglo XX. Por eso deseo
indicar que el mundo de la razén y el mundo de la fe —el mundo de la racionalidad secular y
el mundo de las creencias religiosas— necesitan uno de otro y no deberian tener miedo de
entablar un didlogo profundo y continuo, por el bien de nuestra civilizacion.

En otras palabras, la religion no es un problema que los legisladores deban
solucionar, sino una contribucion vital al debate nacional. Desde este punto de vista, no
puedo menos que manifestar mi preocupacion por la creciente marginacion de la religion,
especialmente del cristianismo, en algunas partes, incluso en naciones que otorgan un
gran énfasis a la tolerancia. Hay algunos que desean que la voz de la religion se silencie, o
al menos que se relegue a la esfera meramente privada. Hay quienes esgrimen que la
celebracion publica de fiestas como la Navidad deberian suprimirse segin la discutible
conviccion de que ésta ofende a los miembros de otras religiones o0 de ninguna. Y hay otros
que sostienen —paraddjicamente con la intencion de suprimir la discriminacién— que a los
cristianos que desempefian un papel publico se les deberia pedir a veces que actuaran contra
su conciencia. Estos son signos preocupantes de un fracaso en el aprecio no sélo de los
derechos de los creyentes a la libertad de conciencia y a la libertad religiosa, sino también
del legitimo papel de la religion en la vida publica. Quisiera invitar a todos ustedes, por

tanto, en sus respectivos campos de influencia, a buscar medios de promocion y fomento

206



del didlogo entre fe y razon en todos los dmbitos de la vida nacional” (Las italicas son
nuestras).

Varias cosas a destacar:

El catolicismo es sanamente secular. No proporciona directamente desde las
Escrituras ni el orden juridico ni menos aun un sistema politico concreto: ello queda dentro
de la sana laicidad.

Pero la fe ayuda a la razdn a purificarse a si misma (lo dijimos desde el principio) de
tal modo que pueda descubrir mas facilmente los principios morales de un orden temporal.

Sin ese papel “corrector”, y sin una razéon que se deje ayudar de ese modo, el
resultado es doble: a) una religion fundamentalista, que cree que ella directamente ordena
el orden temporal (integrismo); b) una razén laicista, que desprecia toda ayuda de la Fe.

Esa razon no corregida por la Fe implica distorsiones de la razén que producen
ideologias autoritarias y totalitarias, que son religiones seculares. Todas ellas tiene que ver
con lo que Hayek ha denunciado como el abuso de la razon, en el centro del Iluminismo, y
que Benedicto XVI Ilama aqui del mismo modo.

La razén iluminista que no se deja ayudar por la Fe, termina en un orden social donde
la Fe no puede ejercer su influencia social. Influencia que ejerce propiamente no a través de
presiones o lobby de los catdlicos, sino a través de las libertades individuales que los
catolicos, como ciudadanos cualquiera de una modernidad catolica secular, tienen derecho
a ejercer. Pero entonces el lluminismo restringe esas libertades con terrible coherencia, y
asi se dan hoy las deformaciones —peores ahora en el 2018 que en el 2010 segun las cuales
las tradiciones juridicas y culturales del Judeo-cristianismo, comenzando con la celebracion
de la Navidad, quieren ser suprimidas en nombre de una supuesta autonomia de lo secular
que deriva finalmente en otro tipo de autoritarismo, igual que las ideologias autoritarias
fascistas, nazis y soviéticas que “supuestamente” ya no rigen mas.

Sigamos ahora con el discurso ante el Parlamento Aleman, el 22 de Septiembre de
2011201,

Comienza reflexionando sobre el Estado de Derecho. Es interesante que la traduccion

espafiola diga “estado liberal de derecho”: sobre ello ya hemos dicho otra vez que “Segln

201 https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/september/documents/hf_ben-
Xvi_spe_20110922_reichstag-berlin.html.

207



me sefiala Fr. Pablo Sicouly OP, experto en el pensamiento de Ratzinger, el original aleméan

(13

dice “...des freiheitlichen Rechtsstaats”, que segun ¢l deberia traducirse como “...“del
estado de derecho que respeta la libertad”; o “del estado de derecho basado en principios de
libertad”. (Freiheit: libertad).”; mientras que para “liberal” podria haber dicho
“...“des liberalen Rechtsstaats”, que no us6. La traduccion inglesa, a su vez, puso en el
subtitulo “...Reflections on the Foundations of Law”, y por “estado liberal de derecho”, en
la traduccion espafiola, en la inglesa aparece «...a free state of law”?%2, “Law”, creemos, en
la tradicion anglosajona, se refiere al rule of law y también al common law, que son el
“estado de derecho” de la tradicion “classical liberal” anglosajona que rescata Hayek. Pero,
en fin, dejamos a los expertos en la lengua de Goethe el debate....”2%,

Al hablar de “estado de derecho” recuerda una notable cita de San Agustin,
indispensable para la legitimidad de la autoridad politica: “...“Quita el derecho y, entonces,
(qué distingue el Estado de una gran banda de bandidos?”, dijo en cierta ocasion San
Agustin”. Y a renglon seguido recueda algo terrible a sus compatriotas: ... Nosotros, los
alemanes, sabemos por experiencia que estas palabras no son una mera quimera. Hemos
experimentado como el poder se separ6 del derecho, se enfrentd contra él; como se pisoted
el derecho, de manera que el Estado se convirtié en el instrumento para la destruccion del
derecho; se transformé en una cuadrilla de bandidos muy bien organizada, que podia
amenazar el mundo entero y llevarlo hasta el borde del abismo. Servir al derecho y
combatir el dominio de la injusticia es y sigue siendo el deber fundamental del politico. En
un momento histérico, en el cual el hombre ha adquirido un poder hasta ahora
inimaginable, este deber se convierte en algo particularmente urgente. EI hombre tiene la
capacidad de destruir el mundo. Se puede manipular a si mismo. Puede, por decirlo asi,
hacer seres humanos y privar de su humanidad a otros seres humanos” (las italicas son

nuestras). Hay que reconocer la humildad de Benedicto XVI al decir “nosotros los

alemanes” cuando no hay pueblo en la historia que se salve de esa barbarie, que es

202 para las traducciones referidas, véase:
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/september/documents/hf_ben-
Xvi_spe 20110922 _reichstag-berlin_en.html.

203 De mi art. Zanotti, G., “Los fundamentos del estado liberal de derecho segun Benedicto X VI” (Octubre del
2011), en reproducido en Silar, M. — Velarde Rosso, J. E. — Zanotti, G., Estado liberal de derecho y laicidad.
Comentarios a algunas de las intervenciones mas audaces de Benedicto XVI, Buenos Aires, Instituto Acton,
2013, pp. 249-254, nota al pie n°® 224, p. 247.

208



precisamente lo contrario del Estado de Derecho, el fruto méas preciado del liberalismo

(13

clasico anglosajon. Si la frase comenzara “...nosotros los argentinos” podria seguir
sencillamente igual.

A continuacion se hace de vuelta la misma pregunta: “;Como podemos reconocer lo
que es justo?”

Y mas adelante, explica de vuelta la evolucion de un derecho sanamente secular
derivado al mismo tiempo del Judeo-cristianismo: “... En la historia, los ordenamientos
juridicos han estado casi siempre motivados de modo religioso: sobre la base de una
referencia a la voluntad divina, se decide aquello que es justo entre los hombres.
Contrariamente a otras grandes religiones, el cristianismo nunca ha impuesto al Estado y
a la sociedad un derecho revelado, un ordenamiento juridico derivado de una revelacion.
En cambio, se ha remitido a la naturaleza y a la razon como verdaderas fuentes del derecho,
se ha referido a la armonia entre razon objetiva y subjetiva, una armonia que, sin embargo,
presupone que ambas esferas estén fundadas en la Razon creadora de Dios. Asi, los
tedlogos cristianos se sumaron a un movimiento filosofico y juridico que se habia formado
desde el siglo 1l a. C. En la primera mitad del siglo segundo precristiano, se produjo un
encuentro entre el derecho natural social, desarrollado por los filésofos estoicos y notorios
maestros del derecho romano. De este contacto, naci6 la cultura juridica occidental, que ha
sido y sigue siendo de una importancia determinante para la cultura juridica de la
humanidad. A partir de esta vinculacién precristiana entre derecho y filosofia inicia el
camino que lleva, a través de la Edad Media cristiana, al desarrollo juridico de la
llustracion, hasta la Declaracion de los derechos humanos y hasta nuestra Ley
Fundamental Alemana, con la que nuestro pueblo reconocio en 1949 “los inviolables e
inalienables derechos del hombre como fundamento de toda comunidad humana, de la paz
v de la justicia en el mundo” (las italicas son nuestras).

Es importante destacar que, igual que Hayek, Benedicto XVI tiene una concepcién
evolutiva del Estado de Derecho occidental. No juega —tampoco Hayek— con la dialéctica
entre Cristiandad y Modernidad, sino que coloca a los derechos del hombre como una
continuidad de la filosofia del derecho antigua y medieval. Pero ambas esferas —la
naturaleza humana y la capacidad de la razon del hombre para conocerla— presuponen a la

Creacion, el punto de quiebre fundamental —como hemos dicho en el capitulo 1- con las

209



culturas panteistas anteriores, que dio origen a la distincion sin separacion entre lo divino,
la autoridad politica y la ciencia.

Por lo demas, vuelve a citar a la Declaracién de Derechos del Hombre y fijense que
incluso va mas alla de las distinciones de este humilde comentarista cuando sin mayores
aclaraciones se refiere a la llustracion directamente.

Pero entonces vuelve a afirmar al Judeo-cristianismo, a su esencial laicidad y a la idea
de derecho natural como fuentes de toda esta tradicion: “Para el desarrollo del derecho, y
para el desarrollo de la humanidad, ha sido decisivo que los te6logos cristianos hayan
tomado posicion contra el derecho religioso, requerido por la fe en la divinidad, y se hayan
puesto de parte de la filosofia, reconociendo a la razon y la naturaleza, en su mutua
relacion, como fuente juridica valida para todos. Esta opcion la habia tomado ya san Pablo
cuando, en su Carta a los Romanos, afirma: “Cuando los paganos, que no tienen ley [la
Tora de Israel], cumplen naturalmente las exigencias de la ley, ellos... son ley para si
mismos. Esos tales muestran que tienen escrita en su corazon las exigencias de la ley;
contando con el testimonio de su conciencia...” (Rm 2,14s). Aqui aparecen los dos
conceptos fundamentales de naturaleza y conciencia, en los que conciencia no es otra cosa
que el “corazon docil” de Salomon, la razén abierta al lenguaje del ser”. (Las itélicas son
nuestras).

Esto es, el desarrollo del derecho “cristiano” no fue “religioso” si por eso se entiende
clerical, integrista, directamente dictado de una autoridad eclesiéstica desde las Escrituras.
Su fuente fue la ley natural inspirada en el Judeo-cristianismo, que tiene fe en la razén
humana, a pesar del pecado: “Cuando los paganos, que no tienen ley [la Tora de Israel],
cumplen naturalmente las exigencias de la ley, ellos... son ley para si mismos”. Y aparece
entonces el tema de la naturaleza humana como fuente del derecho y en una conciencia
humana abierta a lo que esa naturaleza (el ser) le pueda decir.

Pero entonces, Benedicto XVI advierte el drama del divorcio entre razon y fe: “La
idea del derecho natural se considera hoy una doctrina catélica mas bien singular, sobre la
que no vale la pena discutir fuera del ambito catdlico, de modo que casi nos avergienza
hasta la sola mencion del término™.

Un perfecto diagndstico de la situacion. Lo que deberia unir, una ley natural a todos

los seres humanos, divide. Se considera una cosa de los catélicos solamente, porque la

210



razén se ha encerrado en el sélo célculo, incapaz de reconocerse en el dialogo entre razon y
fe: “Quisiera indicar brevemente como se llegd a esta situacion. Es fundamental, sobre
todo, la tesis segun la cual entre ser y deber ser existe un abismo infranqueable. Del ser no
se podria derivar un deber, porque se trataria de dos &mbitos absolutamente distintos. La
base de dicha opinién es la concepcion positivista de naturaleza adoptada hoy casi
generalmente”. Aqui hay un momento filosofico clave: “la tesis segin la cual entre ser y
deber ser existe un abismo infranqueable”. Esa famosa dicotomia se produce cuando la
razén humana, desprovista de la sintesis de Santo Tomas de Aquino, la maxima sintesis
entre razén y fe, es incapaz de reconocer al deber ser como un analogado del ser, esto es,
como el mismo ser desplegado hacia su plenitud. Y por lo tanto sélo queda el positivismo
juridico, esto es, llamar ley sélo a la ley humana, con un casi no fundamento, ya sea en la
voluntad de la mayoria, en un dictador que se cree la voz del pueblo o en un déspota que se
cree enviado de Dios.

Entonces, es precisamente el lluminismo entendido como ideologia positivista, lo que
la Escuela de Frankfurt llama razon instrumental, lo que Hayek Ilama constructivismo, lo
que Feyerabend Ilama union entre estado y ciencia, la responsable de una vision positivista
de la naturaleza que luego se traslada a lo social: ““...Una concepcion positivista de la
naturaleza, que comprende la naturaleza de manera puramente funcional, como las ciencias
naturales la entienden, no puede crear ningun puente hacia el Ethos y el derecho, sino dar
nuevamente solo respuestas funcionales. Pero lo mismo vale también para la razon en una
vision positivista, que muchos consideran como la Unica vision cientifica. En ella, aquello
que no es verificable o falsable no entra en el ambito de la razén en sentido estricto. Por
eso, el ethos y la religién han de ser relegadas al ambito de lo subjetivo y caen fuera del
ambito de la razon en el sentido estricto de la palabra. Donde rige el dominio exclusivo de
la razon positivista —y este es en gran parte el caso de nuestra conciencia publica— las
fuentes clasicas de conocimiento del ethos y del derecho quedan fuera de juego. Esta es una
situacion dramatica que afecta a todos y sobre la cual es necesaria una discusién publica;
una intencion esencial de este discurso es invitar urgentemente a ella” (las italicas son
nuestras).

Como vemos, el diagndstico es claro: la concepcidn positivista de la naturaleza y el

derecho corta la relacion entre el Judeo-cristianismo, un ethos cultural y por ende la

211



necesaria condicion cultural para un estado laico inspirado en el cristianismo. O sea, “las
fuentes clasicas de conocimiento del ethos y del derecho quedan fuera de juego”. Esa es la
situacion dramatica que estamos viviendo hoy: “Esta es una situacion dramatica que afecta
a todos y sobre la cual es necesaria una discusion publica”.

Benedicto XVI propone al mundo actual un modo de volver a ver la ley natural: “...
La importancia de la ecologia es hoy indiscutible. Debemos escuchar el lenguaje de la
naturaleza y responder a él coherentemente”.

Hoy hay un consenso internacional sobre ello, aunque se discutan los medios para
ello. Pero entonces, Benedicto XVI trata de Ilevar la misma sensibilidad al &mbito humano:
“Sin embargo, quisiera afrontar seriamente un punto que —me parece— se ha olvidado tanto
hoy como ayer: hay también una ecologia del hombre. También el hombre posee una
naturaleza que él debe respetar y que no puede manipular a su antojo. EI hombre no es
solamente una libertad que él se crea por si solo. EI hombre no se crea a si mismo. Es
espiritu y voluntad, pero también naturaleza, y su voluntad es justa cuando él respeta la
naturaleza, la escucha, y cuando se acepta como lo que es, y admite que no se ha creado a
si mismo. Asi, y s6lo de esta manera, se realiza la verdadera libertad humana” (las italicas
son nuestras).

O sea, la ecologia humana es hoy el re-descubrimiento de la lay natural (que nosotros,
como se ha visto, hemos ligado necesariamente con la inter-subjetividad como lugar de re-
descubrimiento de la ley moral). Atencién a ese “la escucha”: la inteligencia no positivista
no es solo célculo, dominio, sino “escuchar al ser”: ver, contemplar la naturaleza de las
cosas, tener oido musical para la musica segun la cual Dios ha creado al hombre y al
universo. ..

Por ello, Benedicto XVI vuelva a referirse a Dios creador, nocion esencial del Judeo-
cristianismo y con la cual hemos comenzado este libro. Lo hace con una pregunta retorica,
luego de debatir con Kelsen: «...;Carece verdaderamente de sentido reflexionar sobre si la
razén objetiva que se manifiesta en la naturaleza no presupone una razon creativa,
un Creator Spiritus?” Lo que Benedicto XVI esta afirmando con esta pregunta retorica es
que tiene plenamente sentido preguntar por la causa ultima del orden creado, como fuente

3

ultima del derecho... Y responde: “...A este punto, deberia venir en nuestra ayuda el

patrimonio cultural de Europa. Sobre la base de la conviccién de la existencia de un Dios

212



creador, se ha desarrollado el concepto de los derechos humanos, la idea de la igualdad de
todos los hombres ante la ley, la conciencia de la inviolabilidad de la dignidad humana de
cada persona y el reconocimiento de la responsabilidad de los hombres por su conducta.
Estos conocimientos de la razén constituyen nuestra memoria cultural. Ignorarla o
considerarla como mero pasado seria una amputacion de nuestra cultura en su conjunto y la
privaria de su integridad. La cultura de Europa nacié del encuentro entre Jerusalén, Atenas
y Roma; del encuentro entre la fe en el Dios de Israel, la razon filosofica de los griegos y el
pensamiento juridico de Roma. Este triple encuentro configura la intima identidad de
Europa. Con la certeza de la responsabilidad del hombre ante Dios y reconociendo la
dignidad inviolable del hombre, de cada hombre, este encuentro ha fijado los criterios del
derecho; defenderlos es nuestro deber en este momento histérico.” (Las italicas son
nuestras).

Este parrafo es de una riqueza inconmensurable. Primero afirma practicamente una
sintesis de lo que ha sido y es la modernidad catélica como producto de la fe en Dios
creador: “Sobre la base de la conviccion de la existencia de un Dios creador, se ha
desarrollado el concepto de los derechos humanos, la idea de la igualdad de todos los
hombres ante la ley, la conciencia de la inviolabilidad de la dignidad humana de cada
persona y el reconocimiento de la responsabilidad de los hombres por su conducta”.

Luego afirma que ello es nuestra historicidad, esto es, el pasado que nos constituye en
el presente, el pasado que vive en Occidente y lo hace ser Occidente: “...La cultura de
Europa naci6 del encuentro entre Jerusalén, Atenas y Roma; del encuentro entre la fe en el
Dios de Israel, la razon filosofica de los griegos y el pensamiento juridico de Roma. Este
triple encuentro configura la intima identidad de Europa”.

Y por ende negar u olvidar eso es el suicidio de Occidente y, por ende, agregamos
nosotros, la negacion de la fuente cultural de la libertad para todos los seres humanos,
sean occidentales o no: ... Estos conocimientos de la razon constituyen nuestra memoria
cultural. Ignorarla o considerarla como mero pasado seria una amputacion de nuestra
cultura en su conjunto y la privaria de su integridad” (las negritas son nuestras)

Dos reflexiones adicionales de nuestra parte:

En primer lugar. Andlogamente a lo expuesto por Benedicto XVI, sus palabras son

tan importantes que ignorarlas o considerarlas como mero pasado seria una amputacion

213



de nuestro Catolicismo en su conjunto y lo privaria de su integridad. Y ello es
exactamente lo que esta ocurriendo desde que Benedicto XVI renuncio.

En segundo lugar. Un tradicionalista podria preguntarnos: obvia la coincidencia de
Benedicto XVI con “su” liberalismo clésico anglosajon, Sefior Zanotti. Usted lo encontrd
muy bien reflejado en estos discursos, pero entonces ahora “nos lo tira por la cabeza”, casi
igualandolo con el catolicismo, después de haber afirmado explicitamente lo opinable de
las opciones concretas en politica.

Para responde a esta excelente objecién, debemos hacer dos distinciones.

Una, la que corresponde a “los grandes principios”, y luego cémo éstos han inspirado
la evolucidn concreta del Estado de Derecho en Occidente, que tiene esto ultimo un mayor
grado de opinabilidad. Por eso el mismo Benedicto XVI dice “... En este sentido, el papel
de la religion en el debate politico no es tanto proporcionar dichas normas, como si no
pudieran conocerlas los no creyentes. Menos ain proponer soluciones politicas concretas,
algo que esta totalmente fuera de la competencia de la religion. Su papel consiste mas bien
en ayudar a purificar e iluminar la aplicacion de la razon al descubrimiento de principios
morales objetivos”.

Pero ¢1 también ha aclarado esos principios morales sociales “menos” opinables, para
no entrar en cuasi-proclamaciones dogmaticas: “...Si bien con otro lenguaje, la Doctrina
Social de la Iglesia tiene mucho en comun con dicha perspectiva, en su preocupacion
primordial por la proteccion de la dignidad Unica de toda persona humana, creada a imagen
y semejanza de Dios, y en su énfasis en los deberes de la autoridad civil para la promocion
del bien comun”.

O sea, si el liberalismo anglosajén tiene como esencial la idea de limited government,
entonces no tiene que ver con formas contingentes de gobierno, sino con el respeto
institucional a las libertades individuales, y ello ha sido reconocido también por un
magisterio que, vimos de qué modo, evolutivamente, ha afirmado la dignidad de toda
persona creada a imagen y semejanza de Dios y los derechos fundamentales que deben ser
reconocidos por esa dignidad. A ello ha seguido una evolucion institucional como tal es
contingente a la Fe, pero obviamente no contraria al ethos cultural cristiano que la inspiro.

Dos. Por ende, lo que estd haciendo aqui Benedicto XVI es, de vuelta, acompafar, en

el sentido que ya lo habia hecho Pio XII, como lo habiamos comentado. Cuando el

214



magisterio acompafia, no necesariamente prescribe como obligatorio a lo que acompafia,
pero si lo protege de condenas que se podrian dar desde el mismo ambito catolico. Y ello
es lo que ha sucedido en el s. XX con las instituciones liberales anglosajonas desde
pensamientos catdlicos de izquierda o de derecha, que coinciden en que el “sistema social
catolico” es incompatible con una institucionalidad liberal que distinga entre Iglesia y
estado y garantice la libertad religiosa. Esto es lo que ha visto bien Ignacio Irrazabal en su
libro ya citado®. Ya sea desde una derecha, que sigue insistiendo que “lo catélico” es
solo una autoridad unica, sin distincion de poderes, con sistema corporativo y sin derecho
a la libertad religiosa, ya sea desde una izquierda, primero con una teologia marxista de la
liberacién y ahora con una teologia del pueblo, ambas coinciden en que “lo catdlico” en
lo social se da a través de un pueblo catélico que desde abajo hacia arriba tiene que ir
construyendo una “ciudad catolica”, un “pueblo cristiano” sin relaciéon alguna con la
institucionalidad liberal. Para cortar eso, que precisamente impide la aceptacion del
Vaticano Il, Benedicto XVI ha “acompafiado” en sus discursos, como nunca nadie antes, a
esa institucionalidad liberal que, no es obligatoria para un catdlico, pero lo que si es
obligatorio para un catélico es no negarla en nombre de su catolicismo. Volvemos a
decir: no es obligatoria para un catélico, pero lo que si es obligatorio para un catélico
es no negarla en nombre de su catolicismo. Por tercera vez, por si no quedo claro: no es
obligatoria para un catolico, pero lo que si es obligatorio para un catolico es no
negarla en nombre de su catolicismo. Por lo tanto, la respuesta a la objecion es que un
tradicionalista tiene todo el derecho del mundo a seguir anhelando una monarquia
catolica con gobierno corporativo, pero no a imponerla como “lo catdlico” que es lo que
casi siempre hacen excepto, ya he dicho, sélo una excepcion conocida por mi2%,

No de casualidad, por lo demas, Benedicto XVI1 es el principal redactor de la condena
papal de 1984 a la teologia marxista de la liberacion®®, “pecado” que miles de tedlogos
“catolicos” no le perdonaron nunca y desde que inicid su pontificado se propusieron
voltearlo, y lo lograron. En estos horribles episodios, y no en las peliculas de Hollywood,

esta lo verdaderamente diabdlico.

204 1glesia y democracia, op. cit.
205 |_o vuelvo a nombrar: Fernando Romero Moreno.

206 http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theolog
y-liberation_sp.html.

215



13.6. La palabra “liberalismo”

Coherentemente con lo anterior, y hechas ya todas las aclaraciones pertinentes,
Benedicto XVI fue el primer pontifice que le pierde miedo a la obvia palabra “liberalismo”
que designa a esa institucionalidad liberal que desde Pio XII en adelante, y con heroicos
antecedentes en Ledn Xlll y en Benedicto XV, el magisterio ha acompafiado.

El primer caso fue una carta dirigida a Marcello Pera 2%’

, que aparece como
introduccion al libro de este ultimo, “Por qué tenemos que decirnos cristianos. El
liberalismo, Europa, la ética” (“Perché dobbiamo dirci cristiani. 1l liberalismo, |’Europa,
[’etica”, Mondadori, Milano, 2008). Alli dice directamente Benedicto XVI: “... con un
conocimiento estupendo de las fuentes y con una logica coherente, analiza la esencia del
liberalismo partiendo de sus fundamentos, mostrando que a la esencia del liberalismo
pertenece su enraizamiento en la imagen cristiana de Dios: su relacion con Dios, de quien
el hombre es imagen y de quien hemos recibido el don de la libertad”. Y mas adelante:
“Muestra que el liberalismo, sin dejar de ser liberalismo sino, al contrario, para ser fiel a si
mismo, puede enlazarse con una doctrina del bien, en particular con la cristiana que le es
congeénere, ofreciendo asi verdaderamente su contribucion a la superacion de la crisis” (las
italicas son nuestras).

No haremos mayores comentarios triunfalistas. S6lo diremos, a quienes aun siguen
organizando seminarios sobre la base del famoso libelo de Félix Sarda y Salvany, lo que ya
les dijimos: “Gente, sean coherentes. No pueden seguir organizando esas jornadas bajo la
Iglesia Catdlica Romana. O se hacen sedevacantistas, 0 se reconocen sinceramente como
seguidores de Mons. Lefebvre, o admiten alguna vez que el famoso librito de Félix Sarda y
Salvany no cubre todas y cada una de las especies del liberalismo clasico. O hacen lo que
ustedes dicen que nosotros no hacemos: escuchar al Magisterio”.

El segundo caso es méas importante histéricamente: Benedicto XV1 est4 recordando
nada mas ni nada menos que la cuestion romana, tan importante en el Magisterio del s.
X1X2%8,

207 Benedicto XVI, “Carta a Marcello Pera sobre las bases del liberalismo”, en Zenit, del 2-12-08,
http://www.zenit.org/article-29393?I=spanish, y https://es.zenit.org/articles/carta-del-papa-a-marcello-pera-
sobre-las-bases-del-liberalismo/.

208 https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/letters/2011/documents/hf_ben-xvi_let 20110317 _150-
unita.html.

216



Y afirma: “Por razones historicas, culturales y politicas complejas, el Risorgimento ha
pasado como un movimiento contrario a la Iglesia, al catolicismo, a veces incluso contrario
a la religion en general. Sin negar el papel de tradiciones de pensamiento diferentes,
algunas marcadas por trazos jurisdiccionalistas o laicistas, no se puede desconocer la
aportacion del pensamiento —e incluso de la accidon— de los catolicos en la formacién del
Estado unitario. Desde el punto de vista del pensamiento politico bastaria recordar todas las
vicisitudes del neoguelfismo, que tuvo en Vincenzo Gioberti un ilustre representante; o
pensar en las orientaciones catolico-liberales de Cesare Balbo, Massimo d'Azeglio y
Raffaele Lambruschini. Por el pensamiento filoséfico, politico y también juridico resalta la
gran figura de Antonio Rosmini, cuya influencia se ha mantenido en el tiempo, hasta dar
forma a puntos significativos de la Constitucién italiana vigente. Y por la literatura que
tanto contribuyd a «hacer a los italianos», es decir, a darles su sentido de pertenencia a la
nueva comunidad politica que el proceso del Risorgimento estaba plasmando, como no
recordar a Alessandro Manzoni, fiel intérprete de la fe y de la moral catolica; o a Silvio
Pellico, que, con su obra autobiogréafica sobre las dolorosas vicisitudes de un patriota, supo
testimoniar la conciliabilidad del amor a la Patria con una fe inquebrantable. Y también
figuras de santos, como san Juan Bosco, impulsado por la preocupacion pedagogica a
componer manuales de historia patria, que model6 la pertenencia al instituto por él fundado
sobre un paradigma coherente con una sana concepcion liberal: «ciudadanos ante el Estado
y religiosos ante la Iglesia». (Las italicas son nuestras).

En un solo péarrafo, que hubiera horrorizado a los ultramontanos que estaban a la
derecha de Pio IX —lo cual es mucho decir— Benedicto XVI reivindica a los catolicos
liberales del s. XIX en el caso italiano, especialmente Rosmini, y los coloca como ejemplo
de una “sana concepcion liberal”.

La conclusion de todo esto es obvia: el terror con la palabra “liberalismo”, en los
contextos precisados, se acabd. Si a esto agregamos la utilizacion de “economia de
mercado”, por parte de Juan Pablo 11%°, entonces también por ese lado hubo un avance. Si
bien todo esto, ahora, parece no haber existido, no creo que estos documentos hayan sido

oficialmente abrogados.

209 Nos referimos al famoso parrafo 42 de la Centesimus annus,
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-
liberation_sp.html.

217



13.7. Balance

El magisterio de Benedicto XVI fue un intento crucial para llevar nuevamente a la
Iglesia a la madurez de una modernidad catélica. En términos conceptuales, replante6 la
armonia entre razén y fe, en si misma (Ratisbona) y desde alli la transformé en una razén
publica cristiana (La Sapienza), exhortando a los catdlicos a una nueva relaciéon con el
mundo desde su propio cristianismo en didlogo con la razon —novedad inadvertida ante
una tactica pseudo-tomista de plantarse frente al mundo desde un manual aristotélico sin
fe— Desde alli le es facil, conceptualmente, enfrentar por primera vez —desde un silencio
total desde 1965- la recta interpretacion del discutido Vaticano Il, en una hermenéutica de
la reforma en lo contingente y la continuidad en lo esencial. Ningun pontifice habia hecho
esas aclaraciones, ni siquiera en los dolorosos momentos del cisma automatico que se
produce cuando Lefebvre ordena obispos.

Desde alli, acompafia las conquistas institucionales del liberalismo clésico
anglosajon, afirmando de ese modo la modernidad catolica de este altimo y rechazando el
[luminismo en todas sus formas, en armonia total con todo lo afirmado en este libro. Lo
hace ante Mery Ann Glendon, ante el parlamento britanico y ante el parlamento alemén,
recurriendo en estos casos al la misma formula conceptual: el Judeo-cristianismo como
necesaria inspiracion cultural de la evolucién de un derecho y un sistema politico
esencialmente secular, respetuoso de la dignidad humana y las libertades individuales
fundamentales. Con ello Benedicto XVI termina de acompafar lo que Pio XII habia
comenzado: las instituciones liberales cléasicas que implican la sana laicidad del estado y
por ende lo que se creia imposible: una plena des-clericalizacion catdlica de la politica.
Con lo cual rechaza explicitamente aquellas teologias que, por izquierda o por derecha,
ponen como eje del sistema social al “pueblo catolico”, esencialmente enfrentado con el
capitalismo y la modernidad.

Pocos lo entendieron en su momento y ahora todo esto ha quedado en un silencio
ensordecedor. Los catolicos en general no estaban maduros para este magisterio. No lo
podian entender, y si lo entendian, en general lo rechazaban. Es aun una verglienza que la
mayor parte de los infantiles catélicos demandaran un pontifice de gestos, politicamente
carismatico y metido totalmente en la politiqueria vaticana y mundial. No pudieron

entender la fina teologia y la catolicidad tan esencial detras de este pastor de voz baja,

218



pluma clara y distinta, y humilde hasta el punto de no hacer ostentacion de lo nuevo. Un
vergonzante circo romano —nunca mejor dicho— no podia entender al papa pensador,
escritor, santamente fuera del mundo del especticulo. Su renuncia fue, es y sera siempre
uno de los mayores dramas en toda la historia de la Iglesia.

En esa circunstancia estamos hoy. Veremos en el proximo capitulo si quedan algunas

humanas esperanzas, porque la Sobrenatural no se pierde nunca.

219



CAPITULO SIETE:
MIS ESPERANZAS

Como vimos el Gltimo intento magisterial por poner a la Iglesia a la altura de la
modernidad catdlica quedé en el olvido. ;Se puede recuperar?

Tal vez si. Para ello hay que trabajar en los siguientes puntos.

1. Las libertades individuales en el contexto actual

Los catdlicos hoy padecemos de dos tipos de persecuciones. Una, la habitual, fruto
del atropello directo a la libertad religiosa, donde seguimos siendo torturados, asesinados,
encarcelados y perseguidos por diversos regimenes: los estados islamicos intolerantes, y los
estados comunistas como China, Corea del Norte, Cuba, etc.

La segunda se da con diversos grados en Europa, América Latina y en algunos
estados de los EE.UU.

Esta Gltima persecucion consiste, como sabemos, en restricciones de la libertad de
contratacion, de expresion, de ensefianza, etc., como producto de legislaciones que imponen
obligatoriamente la bondad moral de la homosexualidad, el aborto, etc., y sancionan como
delito hacer o decir lo contrario. Como ya dijimos en otra oportunidad, ello se podria
sintetizar en que a) “...Que el sexo es una identidad que el individuo se coloca a si mismo
con total autodeterminacion; b) Que el aborto y los anticonceptivos son derechos que todo
individuo tiene derecho y obligacion de recibir; ¢) Que el matrimonio homosexual (y
obviamente disoluble) es otro derecho de igual naturaleza que los anteriores. d) Que ya no
hay derecho a la libertad de expresién, sino derecho a la informacidn objetiva, que el estado
debe proveer, contrario a las manipulaciones comunicativas de las corporaciones privadas.
e) Que los planes y programas de estudios, especialmente los primarios y secundarios, ya
privados o pubicos, deben ensefiar obligatoriamente a, b y c; f) Que las instituciones de
salud, ya privadas o publicas, deben proveer de manera coactiva y obligatoria el punto b, g)
Que todo desacuerdo con todos los puntos anteriores es un acto de discriminacion que debe

ser penalmente prohibida?.®”,

210 Zanotti, G., y Jaraquemada, J.: “El principio de subsidiariedad ante el avance de las nuevas ideologias
autoritarias”, en Subsidiariedad en Chile, Fundacion Jaime Guzman, Santiago de Chile, 2016.

220



Los catolicos ya estamos sufriendo todas estas cosas, con grados diversos, en los
lugares referidos. Pero todo ello tiene por parte nuestra cierta co-responsabilidad al haber
alentado al estatismo que permitio institucionalmente tales atropellos.

Y ello se debe, precisamente, a no haber incorporado en serio ni la letra ni el espiritu
de las libertades individuales.

En efecto, como ya hemos dicho en esa misma oportunidad, los avances del estado,
en esas libertares, tuvieron dos etapas previas, que no solo no fueron vistas sino alentadas

3

por muchos catolicos: “...Fruto del positivismo, que en lo social Hayek Ilama
constructivismo, los estados-nacién racionalistas europeos de fines del s. XIX (Francia,
Italia), con copias en Latinoamérica (México, Uruguay, Argentina), avanzaron sobre temas
de educacidn, salud publica y matrimonio, con la intencion de educar y proteger al
ciudadano en tales areas mediante lo que la ciencia podia proporcionar. La educacion
publica obligatoria tenia por misién educar en las ciencias y letras basicas el futuro
ciudadano ilustrado y secularizado; la medicina se divide en legal e ilegal, y en la primera
el estado avanza en la salud publica. En materia de matrimonio y familia los estados
avanzan quitando el cuasi-monopolio que las comunidades religiosas mantenian en esas
areas. Comparado con lo que vino después, fue un positivismo ingenuo y un laicismo
moderado (laicismo como esencialmente diferente a la sana laicidad). Los estados educaban
en cosas que hoy considerariamos “buenas” tales como ciencia basica, lecto-escritura,
matematicas, etc., y los hospitales publicos se regian por una medicina cientifica
relativamente des-ideologizada. Las comunidades religiosas toleraron al principio y
aceptaron luego esta situacion sin sospechar lo que vendria después™. (italicas agregadas).

En efecto, al principio, guiados por ese magisterio que se oponia a las legislaciones
laicistas (Ledn X111l fue muy claro en esto, especialmente al distinguir entre el régimen y la
legislacion) los catdlicos rechazaron en general esas legislaciones monopodlicas y
cientificistas. Pero luego, al ir logrando que los estados reconocieran las libertades de
ensefianza y de asociacién para sus propias instituciones educativas y de salud, de la
tolerancia se paso a la aceptacion lisa y llana de la accién de los estados en salud y
educacién, sobre todo porque sus contenidos eran cientificos sin atentar contra nada de la
moral cristiana. Totalmente comprensible esa aceptacion, sélo que no se vieron los

peligrosos instrumentos juridicos que dichas acciones estatales dejaban establecidos.

221



Pero luego, como ya hemos visto de algin modo, muchos catélicos caen en
ideologias estatistas y autoritarias donde no tienen ningun problema en proclamar como
cuasi-dogmas (ese fue el problema) a los derechos sociales a la salud, educacion e
informacion. Esos derechos sociales tienen al estado como sujeto pasivo de obligacion, y
por ende el estado esta obligado a tener clausulas programaticas para su cumplimiento®*?,
Por ende el estado debe intervenir en los programas de estudios para todos, ya sean
estatales o privados, y lo mismo sucede con la salud y con el “derecho a la informacion”
contra la libertad de expresidn que seria en realidad la libertad de empresa de las grandes
corporaciones. Todo ello implica por ende que las libertades de ensefianza, expresion y de
asociacion se conviertan en un casi nada una vez que los gobiernos fijan sus propias
agendas. Claro, si la agenda era leer, escribir y matematicas, nadie notaba el problema; pero
si la agenda es ahora la libertad reproductiva, entonces ahora muchos catdlicos se acuerdan
tarde de las libertades individuales que nunca supieron defender. Por eso deciamos,
refiriéndonos a la segunda fase de avance del estado: “... Como fruto de la crisis del 29 y la
progresiva critica y desconfianza a un liberalismo “individualista”, surge mas o menos a
mitad del s. XX el convencimiento generalizado de que los gobiernos centrales deben
ofrecer bienes publicos en materia de salud, medicina, educacion e informacion,
respondiendo ello a lo que serian los derechos de segunda generacion (a la salud, la
vivienda, la educacion, la seguridad social, etc.) muchos de los cuales fueron
explicitamente escritos en diversas reformas constitucionales. Luego de la 2da. guerra, este
avance del estado convive con formas republicanas en los EE.UU. (el New Deal) y en
Europa (el Estado Providencia) o con sistemas mas autoritarios, como el primer peronismo
en Argentina, de orientacion claramente fascista en el sentido técnico del término. Los
estados, con toda l6gica, proveen salud, educacién, seguridad social e informacion, segln
los criterios del estado, por supuesto. Pocas voces, como Mises y Hayek, advierten los
peligros para los derechos personales, pero no son escuchadas. Diversas religiones aceptan
de buena gana el sistema, convencidas de la critica al liberalismo y de la necesaria
intervencion del estado para proteger a los menos favorecidos por la loteria natural de
recursos, como diria Rawls. Claro, esto siempre que los gobiernos no quisieran imponer

coactivamente cuestiones que violaran la libertad religiosa, pero al principio, dadas las

211 Bidart Campos, G.J.: Las obligaciones en el Derecho Constitucional, Ediar, Buenos Aires, 1987.

222



costumbres de la época, ello no parecia ser un problema. Los catélicos argentinos tuvieron
una primera advertencia cuando Peron se enfrento con la Iglesia en su 2do. mandato, pero
luego los militares catdlicos que lo derrotaron utilizaron los mismos instrumentos estatales
para imponer la “sana doctrina” y lo que algunos autores llaman ‘el mito de la nacién
catolica”. Mientras tanto, el PS (principio de subsidiariedad) y las libertades individuales
brillaban por su ausencia, ya despreciadas estas Gltimas como la mera expresion ideoldgica
de un capitalismo supuestamente incompatible con lo religioso” (italicas agregadas ahora).

Esto es, lo que estamos diciendo es que muchos catolicos, por su estatismo,
alentaron la alformbra cultural y legislativa desde la cual ahora ellos mismos son
perseguidos.

Deciamos, con respecto a los arriba citados puntos desde el a al g: «“...su problema no
radica principalmente en el contenido de lo que proponen. En una sociedad libre, con
derecho a la libertad de expresion, ensefianza, asociacion e intimidad, los que quieran
pensar como el punto 1 y el 2 (el aborto ya es otro tema pues esta en juego el derecho a la
vida), etc., tienen todo el derecho legal a hacerlo: tienen derecho a la libertad de expresion
y derecho a la intimidad personal. El problema radica en su imposicion global a través
de los instrumentos del estado, instrumentos legales que ya habian quedado
perfectamente preparados en las fases a y b. Pero las comunidades religiosas, durante
las fases a y b, no advirtieron el problema. Habiendo aceptado muchas de ellas el estado
providencia y los derechos de 2da. generacién, denigrando al mismo tiempo a las
libertades individuales como pertenecientes a un liberalismo individualista y agndstico,
mas que como emergentes necesarias del PS, quedaron indefensas ante la tercera fase
.Ahora reclaman sus libertades, cuando ya es casi muy tarde. Ahora reclaman la libertad
de conciencia pero no tendrian problema en volver a un estado providencia cuando este
altimo vuelva a “portarse bien” en esas materias. Eso las desautoriza ante la opinion
publica, por un lado, y las ha vuelvo con-causa de esta nueva oleada de laicismo
autoritario que ahora critican con tanto vigor”.

Por lo tanto, si un gobierno impone la ideologia del género en sus colegios primarios
y etc., la cuestion no pasa sélo por pedir que el gobierno no lo haga, como si fuera ello lo
Unico que se puede hacer. Pasa por reclamar la verdadera libertad de ensefianza, donde los

privados no deben depender de los programas del estado. Lo mismo con los institutos de

223



salud. Lo mismo con la libertad de expresion: esta incluye el derecho a decir lo que cada
uno piense con respecto a esos temas, y por ende las denuncias legales por discriminacion
son en si mismas atentatorias contra la libertad de expresion. Lo mismo por la libertad de
contratacion de cualquier asociacion privada, que tiene derecho a no contratar a quien no
quiera contratar, aunque moralmente se equivoque. Pero todo esto surge de una cabal
comprension de lo que son las libertades individuales, y es alli donde los catélicos tenemos
que terminar de incorporar la nocion de lo que significa una sociedad libre, donde, excepto
que se violen otros derechos individuales de terceros, los privados son libres de vivir y
expresar sus diversas cosmovisiones del mundo.

La libertad religiosa es una clave catdlica y a la vez universal para el verdadero
sentido de las libertades individuales. Si hay derecho a la libertad religiosa, entonces hay
derecho a la libertad de expresion de la cosmovision del mundo metafisica y filoséfica que
tal o cual religion tenga. Si hay derecho a la libertad religiosa, entonces hay derecho a la
libertad de ensefianza de esas cosmovisiones. Si hay derecho a la libertad religiosa, que
implica que los gobiernos no pueden protegernos del riesgo mas terrible de nuestra vida —
un error con Dios— entonces hay derecho a la libertad de conciencia en los demas riesgos
de nuestra existencia mientras no violemos los derechos de terceros. Lo cual es el
fundamento a su vez para que los gobiernos no deban “protegernos” por la fuerza y que el
derecho a la intimidad personal (las acciones privadas de los hombres estan sélo
reservadas a Dios y exentas de la autoridad de los magistrados) sea la clave para la
solucion de muchos problemas sin atentar contra la ley natural®*2,

Esa es la real laicidad y diversidad cultural con la cual se vive en un estado
republicano, constitucional, si realmente se ha entendido lo que significa el derecho a la
libertad religiosa. Alli los cat6licos tendran la verdadera libertad para explicar su
concepcion del mundo, pero no por un privilegio, sino porque son ciudadanos del estado
laical. Y si desde alli no logran fermentar nuevamente una cosmovisién cristiana del
mundo, sera su fracaso, que no sera compensado porque ocupen cargos estatales

autoritarios desde los cuales quieran imponer por la fuerza su vision del mundo.

212 Nos hemos referido a este tema en nuestro articulo Zanotti, G. J., “Hacia un liberalismo clasico como la
defensa de la intimidad personal”, en Doxa comunicacion, 2006, n° 4, pp. 233-253.

224



Porque ese ha sido su verdadero fracaso, a partir del cual nacen las reacciones autoritarias

contra una fe catdlica que ha sido vivida como un mero grupo de presion.

2. Larecuperacion del laicado

2.1. Lades-clericalizacion del laicado

Desde alli si que sera posible recuperar un laicado con conciencia de si mismo. O sea,
no un laico que pida directamente al pontifice, al obispo o al sacerdote lo que tiene que
hacer y decir en materia temporal, no un laico que quiera penetrar en las estructuras de un
gobierno estatista para desde alli, por la fuerza, imponer su vision del mundo, sino un laico
que verdaderamente viva en el mundo de la economia, del cine, de la literatura, de la
television, de la educacion, de los hospitales, como su mundo, y no como una cosa extraria
a la que hay que ir desde un mundillo clerical. En ese sentido el adjetivo de “catolico” a sus
propias iniciativas no es del todo conveniente: prefiero catolicos que tengan colegios y no

colegios catolicos, decia Escriva de Balaguer?®

, Y hay que ir mas alla: catélicos que formen
asociaciones libres con no creyentes, por el bien comun, sabiendo ganar en ellas su
prestigio y su derecho a la libertad interna de expresion; catélicos que estén y habiten con
pleno derecho en las infinitas organizaciones seculares y gubernamentales no confesionales
que hubiere, ejerciendo en ellas, por supuesto, las aludidas libertades individuales.
Catolicos que en todos lados sean reconocidos por su excelencia profesional pero no
creyentes con buena voluntad que se vean cansinamente obligados a dedicarse a algo, como

un puesto militar.

2.2. Lavida cultural en general

Especialmente, en las circunstancias actuales los catdlicos estdn generalmente
ausentes del cine, de la television y de la literatura. Habitualmente los catélicos con
formacion escriben libros, hacen seminarios, pero no llegan a esos mundos. Por mas libros

de bioética que escribamos, somos superados infinitamente por la sola difusion mundial de

213 En el libro Conversaciones con Monsefior Escriva de Balaguer, Rialp, Madrid, 1986. Es una lastima que
los aportes de San Josemaria Escrivd de Balaguer a la teologia del laicado no sean mas académicamente
estudiados, de manera ecuanime, sin alabanzas piadosas ni diatribas apocalipticas. El ha captado precisamente
la razon religiosa de la que hablaba Weber para el trabajo, pero viendo precisamente su origen catélico. O sea
que el origen “protestante” del capitalismo es en realidad esencialmente judeo-cristiano y accidentalmente
calvinista.

225



una excelente serie televisiva de temas médicos. Y si vamos a esos medios, no entendemos

nada, creemos que basta hacer clases filmadas, y no verdaderamente series y peliculas, con

excelentes guiones y efectos especiales, capaces de competir como lo mejor para un Oscar.

2.3. La falta de formacion

Y ello sucede, a su vez, por nuestra falta de formacion. Falta de formacion que tiene

que ver con una catequesis infantil que luego inexorablemente se pierde. Y se pierde

porque:

a)

b)

Independientemente de los debates teoldgicos del sentido del sacramento de la
confirmacion, no se aprovecha esta instancia como un sacramento para el
adulto, que exija una verdadera formacion y y verdadero compromiso de Fe.

No se soluciona tampoco dictando teologias en medio de universidades
“catdlicas” que han sido concebidas segun la educacion positivista, donde la
teologia no es sino una materia mas que hay que memorizar, y peor que otras,
porque se la ve como una imposicion de la institucion “catolica” mas alla de lo
necesario para el titulo profesional. Y las necesarias reformas educativas no se
pueden hacer porque los estados lo impiden, pero como hemos visto, son
estados que han violado la libertad de ensefianza con el consentimiento de
muchos catolicos que consentian con ese estatismo.

No se ha incorporado la razon dialdgica a la ensefianza de la Fe. Las normas
del didlogo (para las cuales autores no catélicos como Habermas, Gadamer,
Popper, han sido maestros) son fundamentales en toda ensefianza pero MAS en
la Fe. Casi nadie esta preparado para ensefiar la Fe, llamese catecismo, teologia,
etc., dispuesto al libre debate, a las preguntas mas incisivas de los que

3

escuchan. Cada namero del Catecismo deberia leerse y luego decir: “;qué
desacuerdos hay?”, y escucharlos todos, y responder a todos con ciencia y
caridad. ¢(Que nadie esta preparado para hacer eso? Bueno, ese es precisamente
nuestro problema. Porque ESA es la forma de ensefiar. Que la fe no se
imponga por la fuerza quiere decir que tampoco se impone por la fuerza
lingliistica. Necesitamos nuevos Domingos de Guzman, que recorran el

mundo dialogando, que estén en el mundo dialogando. Y el didlogo no nace

226



espontaneamente después del pecado original. Hay que educarlo, entrenarlo,
prepararlo, no como un mero medio, sino como un requisito esencial de la

propia dignidad personal y del respeto de la dignidad de cualquier persona.

2.4. El bonum prolis

Por lo demas, el laicado catdlico tiene que recuperar el bonum prolis, el bien de la
prole, el valor de los hijos, el bien de tener muchos hijos. No me voy a referir, desde luego,
a las dificultades concretas de cada matrimonio, sino que me estoy refiriendo al imperativo
cultural no cristiano que supone que es necesario “pasarla bien” hasta tener hijos, razoén por
la cual los hijos vienen pocos, muy tarde y en general no deseados. Una cosa es una
dificultad concreta y otra es estar formado en esa mentalidad. Son dos cosas muy
diferentes. Y esa mentalidad anti-natalista es la que disuelve el valor de la familia, la que
invierte la piramide poblacional y la que esta eliminando gradualmente el nimero de
catélicos en el mundo mas que lo que haria cualquier persecucion. El ideal de vida del laico
catolico deberia ser matrimonio, mucho sexo y muchos hijos, en ese orden. Estas cosas hay

que decirlas. Yo no soy nadie, pero hay que decirlas. Ojala se dijesen mas seguido.

2.5. Lavidaecondémicay empresarial

En un ensayo de proxima aparicion, deciamos: ““... Se ha expandido tanto la imagen
del “espiritu protestante del capitalismo”?!*, y de las virtudes relacionadas con el comercio
(productividad, austeridad, sacrificio, puntualidad, frugalidad, cumplimiento de los
contratos) como necesariamente relacionadas con una vision calvinista de la propia
salvacion, que se ha olvidado que la laboriosidad, la santificacion personal por y en el
trabajo, es un mandato del Génesis que no tiene que ver con la divisién entre protestantes y
catblicos. Hasta se podria decir que ese laicado activo que produce el protestantismo en el
s. XVI es un recordatorio al Catolicismo de su propia tradicion”.

“Dios cre6 al ser humano a su imagen y semejanza y los puso en el paraiso “para
trabajar?!®, El cansancio y la fatiga del trabajo son una consecuencia del pecado original,

no de ese mandato originario. Hay muy poco trabajado sobre en qué pudiera haber

214 Nos referimos a la clasica obra de Max Weber, La ética protestante y el espiritu del capitalismo, México
DF, FCE, edicion de 2011.

215 Génesis, 15. Las traducciones varian: cultivar, cuidar. La vulgata dice “...ut operaretur et custodiret...”.

227



consistido ese trabajo antes del pecado?®, o qué relacion tendria ello con una eventual
escasez, pero ello no debe hacer olvidar que el mandato originario del Cristianismo era el
trabajo.

En ese sentido, “trabajo” podria significar algo universal: el llamado del Evangelio a
todo ser humano a trabajar sus talentos, a ponerlos al servicio de Dios y del prdjimo...O
sea, el “trabajo de ser persona”?'’, la “vision y misién” de descubrir el centro del yo y
desplegar sus alas.

Por supuesto, in abstracto esto incluye todas las vocaciones. Pero las circunstancias
histdricas posteriores a la caida del Imperio Romano de Occidente impulsaron una fuerte
tendencia a que seguir los consejos evangélicos se identificaba con la vida monacal. La
distincion entre trabajo manual e intelectual, en las circunstancias del medioevo, favorecid
esa tendencia, y aun en el s. XX un libro de un gran pensador como Pieper, “El ocio y la
vida intelectual 28 favorece atin mas la vision de que el catolicismo es afin a la
contemplacion, al ocio creador, favorable a la oracidn, al pensamiento, a la “fiesta” como
celebracion, mientras queda al capitalismo protestante el “neg-ocio”, la negacion del ocio, y
por ende el activismo, o sea Marta que se ocupa de muchas cosas mientras solo una es la
importante.

Pero la Lumen gentium, al redefinir la teologia del laicado, implica una visién mas
positiva del laico que esta en el mundo. El laicado no es mas el ultimo furgén de cola del
tren del Cristianismo; no es mas “el que no tiene vocacion”, no es mas el que se encuentra
“trabajando porque no le quedd otra opcidén”, o porque no fue tan perfecto como para ser
sacerdote o monje. El laicado es el llamado a estar en el mundo, es el llamado a santificar al
mundo Y santificarse en el mundo, por medio, precisamente, de la familia y el trabajo: “31.
Con el nombre de laicos se designan aqui todos los fieles cristianos, a excepcion de los
miembros del orden sagrado y los del estado religioso aprobado por la Iglesia. Es decir, los
fieles que, en cuanto incorporados a Cristo por el bautismo, integrados al Pueblo de Dios y
hechos participes, a su modo, de la funcion sacerdotal, profética y real de Cristo, ejercen en

la Iglesia y en el mundo la mision de todo el pueblo cristiano en la parte que a ellos

216 Santo Tomas se ocupd del tema en Suma Teoldgica, 1, g. 102, a. 3, pero dentro de sus circunstancias
histdricas.

217 He desarrollado el tema en Existencia humana y misterio de Dios, UNSTA, Tucuman, 2009.
218 pieper, J.: El ocio y la vida intelectual, Rialp, Madrid, 1962.

228



corresponde. El caracter secular es propio y peculiar de los laicos. Pues los miembros del
orden sagrado, aun cuando alguna vez pueden ocuparse de los asuntos seculares incluso
ejerciendo una profesion secular, estan destinados principal y expresamente al sagrado
ministerio por razén de su particular vocacion. En tanto que los religiosos, en virtud de su
estado, proporcionan un preclaro e inestimable testimonio de que el mundo no puede ser
transformado ni ofrecido a Dios sin el espiritu de las bienaventuranzas. A los laicos
corresponde, por propia vocacion, tratar de obtener el reino de Dios gestionando los asuntos
temporales y ordendndolos segn Dios. Viven en el siglo, es decir, en todos y cada uno de
los deberes y ocupaciones del mundo, y en las condiciones ordinarias de la vida familiar y
social, con las que su existencia estd como entretejida. Alli estan llamados por Dios, para
que, desempefiando su propia profesion guiados por el espiritu evangelico, contribuyan a la
santificacion del mundo como desde dentro, a modo de fermento. Y asi hagan manifiesto a
Cristo ante los demas, primordialmente mediante el testimonio de su vida, por la irradiacion
de la fe, la esperanza y la caridad. Por tanto, de manera singular, a ellos corresponde
iluminar y ordenar las realidades temporales a las que estan estrechamente vinculados, de
tal modo que sin cesar se realicen y progresen conforme a Cristo y sean para la gloria del
Creador y del Redentor?*°, EI Concilio Vaticano Il también debe recordar que lo natural,
lo no sacro, tiene un valor en si mismo para el Catolicismo, y no un mero esperar la vida
eterna: “36. Muchos de nuestros contemporéneos parecen temer que, por una
excesivamente estrecha vinculacion entre la actividad humana y la religion, sufra trabas la
autonomia del hombre, de la sociedad o de la ciencia. Si por autonomia de la realidad se
quiere decir que las cosas creadas y la sociedad misma gozan de propias leyes y valores,
que el hombre ha de descubrir, emplear y ordenar poco a poco, es absolutamente legitima
esta exigencia de autonomia. No es solo que la reclamen imperiosamente los hombres de
nuestro tiempo. Es que ademés responde a la voluntad del Creador. Pues, por la propia
naturaleza de la creacion, todas las cosas estan dotadas de consistencia, verdad y bondad
propias y de un propio orden regulado, que el hombre debe respetar con el reconocimiento

de la metodologia particular de cada ciencia o arte.” 22

219 http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121 lumen-
gentium_sp.html.

20 Gaudium et spes: http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html.

229



El texto se refiere a la ciencia, pero se puede aplicar perfectamente a la sana
autonomia de lo natural en el mundo del trabajo como santificacion del mundo.

Por lo tanto, ese laicado activo, productivo, que se expande a partir de la Reforma, no
es privativo de Lutero, sino que retrospectivamente se puede interpretar como un
recordatorio que la Providencia quiso dar al catolicismo de sus propias caracteristicas.
Claro que no es verdad la doctrina calvinista de la predestinacion negativa absoluta, que dio
como origen la busqueda del éxito comercial como signo de no haber caido en ella. Pero el
laicado trabajando en el mundo, llevando adelante todas las actividades humanas seculares,
como vocacion y como llamado, es lo que debe ser propiamente en el Catolicismo. Las
circunstancias historicas son un per-accidens; lo doctrina es, en cambio, esencial.

Por lo tanto, no es verdad que el “neg-ocio” tenga un caracter negativo intrinseco
respecto a la vida de oracion del cristiano. Entre las muchas cosas que el cristiano esta
llamado a santificar y a santificarse, esta la actividad comercial y empresarial, que no sélo
se puede, sino que se debe (en el Catolicismo) vivir santamente con las virtudes que le son
propias, nombradas al principio. Que esto haya sido poco trabajado hasta el momento??
muestra que aun el Vaticano Il no ha hecho carne luego de siglos de desbalance espiritual.

A su vez, no hay contraposicion entre Marta y Maria: porque si alguien se ocupa de lo

principal, o sea de la esencia de su yo???

, 'y lo descubre, las alas de su propio ser se
despliegan. El ‘“hacer” es un despliegue del ser, cuando no, es un escapismo 0 una
alienacion. Hay Marta cuando hay Maria.

En este sentido, uno de los documentos del magisterio catélico mas importantes sobre
esta cuestion es la Sollicitudo rei socialis de Juan Pablo Il. En efecto, dice alli el Pontifice:
“...La historia del género humano, descrita en la Sagrada Escritura, incluso después de la
caida en el pecado, es una historia de continuas realizaciones que, aungque puestas siempre
en crisis y en peligro por el pecado, se repiten, enriquecen y se difunden como respuesta a
la vocacion divina sefialada desde el principio al hombre y a la mujer (cf. Gén 1, 26-28) y
grabada en la imagen recibida por ellos. Es l6gico concluir, al menos para quienes creen en

la Palabra de Dios, que el « desarrollo » actual debe ser considerado como un momento de

221 | as excepciones son Novak, M., El espiritu del capitalismo democréatico, Buenos Aires: Ediciones Tres
Tiempos, 1981; del mismo autor, Business as a calling, Free Press, 1996, y Sirico, R.: “The Entrepreneurial
Vocation”, en Journal of Markets & Morality 3, n° 1, 2000, pp. 1-21.

222 7anotti, op. cit.

230



la historia iniciada en la creacion y constantemente puesta en peligro por la infidelidad a la
voluntad del Creador, sobre todo por la tentacion de la idolatria, pero que corresponde
fundamentalmente a las premisas iniciales. Quien quisiera renunciar a la tarea, dificil pero
exaltante, de elevar la suerte de todo el hombre y de todos los hombres bajo el pretexto del
peso de la lucha y del esfuerzo incesante de superacion, o incluso por la experiencia de la
derrota y del retorno al punto de partida, faltaria a la voluntad de Dios Creador. Bajo este
aspecto en la Enciclica Laborem exercens me he referido a la vocacion del hombre al
trabajo, para subrayar el concepto de que siempre es él el protagonista del desarrollo. Méas
aun, el mismo Sefior Jesus, en la parabola de los talentos pone de relieve el trato
severo reservado al que 0s6 esconder el talento recibido: «Siervo malo y perezoso,
sabias que yo cosecho donde no sembré y recojo donde no esparci... Quitadle, por tanto, su
talento y dadselo al que tiene los diez talentos» (Mt 25, 26-28). A nosotros, que recibimos
los dones de Dios para hacerlos fructificar, nos toca «sembrar» y «recoger». Si no lo
hacemos, se nos quitara incluso lo que tenemos. Meditar sobre estas severas palabras nos
ayudara a comprometernos mas resueltamente en el deber, hoy urgente para todos, de
cooperar en el desarrollo pleno de los demas: «desarrollo de todo el hombre y de todos los
hombres»”?%,

Estas palabras no son privativas de un protestantismo que ahora Juan Pablo Il trata de
alcanzar, sino de una consecuencia judeo-cristiana que estaba en potencia. El laicado
protestante las pasa al acto y eso fue para el Catolicismo un recordatorio providencial de

su propia espiritualidad. ”.

3. Larecuperacion de lo opinable

Ha sido evidente que a lo largo de todo este libro hemos tratado de aclarar qué cosas
son opinables en relacion a la Fe y por eso, cuando algunas intervenciones especiales del
Magisterio se inclinaban por un tema opinable que nos favorecia, hemos aplicado la
categoria de “acompafiamiento” para respetar la libertad de opinion del catolico. Ya nos

hemos referido a ello y en ese sentido no habria mas nada que agregar.

223 http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/fencyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-
socialis.html. Las negritas son nuestras.

231


http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html

Sin embargo, si estamos hablando de la recuperacion del laicado, este es uno de los
temas mas graves desde fines del s. XIX hasta este mismo afio (2017) y lo seguira siendo,

temo, muchos afios mas, y constituye uno de los problemas més graves de la Iglesia.

3.1. Eltemaen si mismo

La cuestion en si misma no deberia presentar ningun problema. Es obvio que “...Lo
sobrenatural no debe ser concebido como una entidad o un espacio que comienza donde
termina lo natural “, pero ello implica justamente que el &mbito de las realidades
temporales debe ser fermentado directamente por los laicos e indirectamente por la
jerarquia a través del magisterio que le es propio (me refiero a obispos y al Pontifice). Es
obvio también que aunque lo natural sea elevado por la Gracia, ello no borra la distincion
entre lo sacro, en tanto el ambito propio de los sacramentos, y lo no sacro, donde puede
haber sacramentales pero segun las disposiciones internas de los que los reciban.

En ese sentido, puede haber, a lo largo de los siglos, una ensefianza social de la

Iglesia en tanto a:

a)  Los preceptos primarios de la ley natural que tengan que ver con temas sociales
(como por ejemplo el aborto)

b)  Los preceptos secundarios de la ley natural en si mismos, donde se encuentran
los grades principios de ética social (dignidad humana, respeto a sus derechos,
bien comdn, funcion social de la propiedad, subsidiariedad, etc.) con maxima
universalidad, sin tener en cuenta las circunstancias historicas concretas.

El magisterio actual ha aclarado bastante sus propios niveles de autoridad sobre
todo en la Veritatis splendor??* y Sobre la vocacion eclesial del te6logo®?®.

Tanto a como b pueden ser sefialados por el magisterio ya sea positivamente
(afirmando esos grandes principios) 0 negativamente, cuando advierte o
condena sistemas sociales contradictorios con ellos (como fueron las
advertencias contra los estados y legislaciones laicistas del s. XIX, o las

condenas contra los totalitarismos en el s. XX).

224 http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/nf_jp-ii_enc_06081993 veritatis-
splendor.html.

225 http://lwww.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19900524 theolog
ian-vocation_sp.html.

232



Ahora bien, hay otras cuestiones sociales que no se desprenden directamente de
a y b. ESE es el ambito “opinable en relacion a la Fe”: opinable no porque no
pueda haber ciencias o filosofia social sobre ellos, sino porque esas ciencias y-0
filosofias sociales corresponden a los laicos y no se desprenden directamente de
las Sagradas Escrituras, la Tradicidn o el Magisterio de la Iglesia.
A partir de lo anterior se desprende deductivamente que esos ambitos opinables
son:
a) El estado de determinadas ciencias o conocimientos sociales en una
determinada etapa de la evolucion histérica;
b) la evaluacion de una determinada circunstancia histérica a partir de a,
c) la aplicacion prudencial de los principios universales a una situacion
historica especifica, a laluzde ay b.
Ejemplo: nuestros conocimientos actuales sobre democracia
constitucional (a); el diagnostico de la falta de instituciones republicanas
en América Latina (b); las propuestas de reforma institucional para
América Latina (c).
Todo lo cual muestra toda la hermenéutica implicita cada vez que
hablamos de estos tres niveles en los temas sociales, y por ende la

ingenuidad positivista de recurrir a “facts” para estas cuestiones.

3.2. ¢Sefiald el Magisterio este ambito de opinabilidad?

Por un lado, si. Los textos son relativamente claros:

a) Leon XIII, Cum multa, 1882: ... también hay que huir de la equivocada
opinion de los que mezclan y como identifican la religion con un
determinado partido politico, hasta el punto de tener poco menos que por
disidentes del catolicismo a los que pertenecen a otro partido. Porque esto
equivale a introducir erréneamente las divisiones politicas en el sagrado
campo de la religion, querer romper la concordia fraterna y abrir la puerta a

una peligrosa multitud de inconvenientes”.

233



b)

d)

Leon XIII, Immortale Dei, 1885: “Pero si se trata de cuestiones meramente
politicas, del mejor régimen politico, de tal o cual forma de constitucion
politica, esta permitida en estos casos una honesta diversidad de opiniones”.

Ledn XIII, Sapientiae christianae, 1890: “La Iglesia, defensora de sus
derechos y respetuosa de los derechos ajenos, juzga que no es competencia
suya la declaracion de la mejor forma de gobierno ni el establecimiento de
las instituciones rectoras de la vida politica de los pueblos cristianos™....
“...querer complicar a la Iglesia en querellas de politica partidista o pretender
tenerla como auxiliar para vencer a los adversarios politicos, es una
conducta que constituye un abuso muy grave de la religion”.

Ledn XII1, Au milieu des sollicitudes, 1891: “En este orden especulativo de
ideas, los catolicos, como cualquier otro ciudadano, disfrutan de plena
libertad para preferir una u otra forma de gobierno, precisamente porque
ninguna de ellas se opone por si misma a las exigencias de la sana razon o a
los dogmas de la doctrina catolica”.

Pio XII, Grazie, 1940: “Entre los opuestos sistemas, vinculados a los
tiempos y dependientes de éstos, la Iglesia no puede ser llamada a declararse
partidaria de una tendencia mas que de otra. En el &mbito del valor universal
de la ley divina, cuya autoridad tiene fuerza no sélo para los individuos, sino
también para los pueblos, hay amplio campo y libertad de movimiento para
las méas variadas formas de concepcidn politicas; mientras que la préctica
afirmacion de un sistema politico o de otro depende en amplia medida, y a
veces decisiva, de circunstancias y de causas que, en si mismas
consideradas, son extrafias al fin y a la actividad de la Iglesia”.

Vaticano Il, Gaudium et spes, 1965: “Muchas veces sucederd que la propia
concepcidn cristiana de la vida les inclinara en ciertos casos a elegir una
determinada solucion. Pero podra suceder, como sucede frecuentemente y
con todo derecho, que otros fieles, guiados por una no menor sinceridad,
juzguen del mismo asunto de distinta manera. En estos casos de soluciones
divergentes aun al margen de la intencién de ambas partes, muchos tienen

facilmente a vincular su solucién con el mensaje evangélico. Entiendan

234



todos que en tales casos a nadie le estd permitido reivindicar en exclusiva a
favor de su parecer la autoridad de la Iglesia. Procuren siempre hacerse luz
mutuamente con un dialogo sincero, guardando la mutua caridad y la
solicitud primordial pro el bien comtn”.

g) Juan Pablo II, Centesimus annus, 1991: “Es superfluo subrayar que la
consideracion atenta del curso de los acontecimientos, para discernir las
nuevas exigencias de la evangelizaciéon, forma parte del deber de los
pastores. Tal examen sin embargo no pretende dar juicios definitivos, ya que
de por si no atafie al &mbito especifico del Magisterio”.

Podriamos citar algunos textos mas, pero, como vemos, la nocion en si misma de lo

opinable es clara.

3.3. Pero por el otro lado...

Pero, sin embargo, habitualmente las cosas no han sido tan claras. Los textos
pontificios sobre temas sociales estan inexorablemente adheridos a las circunstancias
historicas, a su interpretacion segun criterios de la época y a recomendaciones y
aplicaciones en si mismas prudenciales. Nadie pide que no sea asi, el problema es que los
pontifices no se han caracterizado por aclararlo bien. Y no porque “se descuenten los
principios hermenéuticos de interpretacion teoldgica”. Hemos visto que, comenzando por el
tema politico, Gregorio XVI y Pio IX unieron indiscerniblemente a la recta condena de
los estados laicistas con el intrinsecamente contingente régimen de ciudadania = bautismo,
que tantos problemas trajo para la posterior declaracién de libertad religiosa. Hemos visto
como ello fue aprovechado por los catélicos que apoyaron a Mussolini (comenzando por
Pio XI) y Franco, que tuvieron el atrevimiento de presentar eso como “doctrina social de la
Iglesia”. Hemos visto como ese error comenzd a remontarse desde Pio XII en adelante,
como este Ultimo tuvo que “acompaiiar” al surgimiento de las democracias cristianas de la
post-guerra europea precisamente porque desde ese error se pretendia condenar por hereje
al que pensara lo contrario. Hemos visto que el mismo, clerical e integrista error siguio en
Lefebvre y pasa luego, de peor modo, a la horrorosa mezcolanza que hacen los tedlogos de
la liberacion entre el comunismo de los medios modernos de produccion y el “pueblo de

Dios”. Hemos visto como Benedicto X VI tiene que salir a aclarar qué es lo contingente y

235



qué es lo esencial, y como tuvo que “acompafiar” nuevamente a los elementos mas
contingentes de la modernidad catdlica, para ver si la institucionalidad republicana
penetraba en la mente de los integristas catélicos de derecha o izquierda, y hemos visto
que casi nadie lo escuch6 ni lo entendid. Y todo eso por no haber distinguido en su
momento lo opinable de lo que no lo era.

En el plano econdmico, temas que son intrinsecamente opinables en relacion a la Fe,
han pasado a ser parte de una especie de pensamiento Unico que todo catélico deberia
aceptar so pena de ser un mal catolico entre aquellos que recitan de memoria las
enciclicas. La leyenda negra de la Revolucion Industrial, desde Ledn XIII en adelante; el
capitalismo liberal como el imperialismo internacional del dinero, desde Pio XI en
adelante; un programa casi completo de politica economica, en la ultima parte de la Mater
et magistra de Juan XXIII; la redistribucion de ingresos y la Ilamada justicia social, desde
Pio X1 en adelante; la teoria del deterioro de los términos de intercambio, desde Pablo VI
en adelante, y asi... hasta hoy. Para colmo gran parte de esas enciclicas son redactadas
por asesores que asi convierten sus personales opiniones (que deberian haber sido
debatidas académicamente) en “Doctrina social de la Iglesia”. La situacion no se
soluciond porque San Juan Pablo Il haya hablado de economia de mercado en la
Centesimus annus: era obvio que fue un parrafo incrustado por un asesor desde fuera del
pensamiento real de Karol Woijtyla, que, por ende, ni él se lo creyd. Y ademas tampoco la
solucion pasaba porque entonces la economia de mercado pasara a ser, sin distinciones,
otro tema opinable convertido en no opinable...

El problema NO consiste en que un catélico considere que todas esas cosas son
verdaderas. El problema es que desde los pontifices para abajo, sin casi distinciones y
aclaraciones, se consideran parte de la cosmovision catolica de la vida. O sea, el problema
NO consiste en que un catolico, sea el pontifice o Juan catdlico de los Palotes, opine asi, el

problema es que lo piense como cuasi-dogma social. Ese es el problema.

3.4. ¢Por qué? Diagndstico
¢Pero por qué ha sucedido esto? Fundamentalmente por dos razones.
Primera: en el plano politico y econdmico, los pontifices no han dejado de gobernar.

Fueron casi 17 siglos de clericalismo. La desaparicion forzada de los estados pontificios los

236



dejo sin territorios pero si con el arma moral de la conciencia de los catdlicos. Y abusando
de su autoridad pontificia —un problema previsto por Lord Acton— no solo condenaron
rectamente lo que tenian que condenar, sino que ademas cada uno de ellos propuso su “plan
de gobierno” en enciclicas que comenzaron a llamarse “Doctrina social de la Iglesia”.
Cuidado, no digo que ello no haya sido histéricamente comprensible o que en esos
“gobiernos” no haya habido cosas buenas aunque opinables. Lo que digo es que, al
excederse de los tres temas sefialados como no opinables, “gobernaban” en lo contingente,
segun visiones también contingentes, y lo peor es que su territorio era el mundo entero.

En un mundo paralelo imaginario, los pontifices deben tener la “denuncia profética”
de la injusticia a nivel social, rechazando lo que sea contradictorio con la Fe y la moral
catolicas, pero las cuestiones afirmativas —qué sistema social seguir, qué hacer in concreto-
deben ser dejadas a los laicos, que, por ende, tendrian opiniones diferentes entre ellos,
ninguna “oficialmente catolica”. Pero no: los pontifices, hasta hoy, hablaron y hablan
sencillamente de todo y practicamente presentan todo ello como obligatorio para el laico. Y
no como la filosofia, que habla “de todo” pero desde las causas ultimas y los primeros
principios. Hablan de todo en cuanto concreto: opciones concretas, interpretaciones
concretas, de politica y economia, desde los sistemas concretos de redistribucion de
ingresos, pasando por la politica exterior, monetaria, fiscal, agricola, industrial, cambio
climatico, medio ambiente, seguridad, etc. Hasta hoy. El famoso “Compendio de Doctrina
Social de la Iglesia” (op.cit.) es un buen ejemplo: practicamente no hay tema que no esté
alli contemplado, y entregado al laico como “tome, esto es lo que tiene que pensar y decir”.

La segunda razén es el radical desconocimiento del ambito propio de la ciencia
economica, esto es, las consecuencias no intentadas de las acciones humanas. Casi todos los
documentos pontificios estan escritos desde el paradigma de que si hubiera gobiernos
cristianos, y por ende “buenos”, ellos redistribuirian la riqueza, que se da por supuesta,;
ellos implantarian la justicia con diversas medidas intervencionistas cuyas consecuencias
no intentadas no se advierten. EI mal social proviene de personas malas, no catolicas, que
defienden la maldad de un sistema liberal que s6lo puede ser defendido desde el horizonte
de la defensa de los intereses del capital.

Con ello, ¢qué lugar queda para la economia como ciencia? Ninguna, excepto la del

contador que hace las cuentas para el obispo. Como mucho, un laico sabra de diversos

237



“tecnicismos”, pero las grandes lineas de gobierno ya estan planteadas porque, frente al
paradigma anterior, no hay economia como ciencia sino mas bien gobiernos buenos, que
harén caso a las enciclicas, o gobiernos malos, que no. Y punto.

Pero la realidad de la escasez no es asi. Como hemos visto cuando analizamos a los
escolasticos, las medidas supuestamente “buenas” de los gobiernos tienen consecuencias N0O
intentadas por el “buen” gobernante. Los precios maximos producen escasez; los minimos,
sobrantes; los salarios minimos producen desocupacién; el control de la tasa de interés,
crisis ciclica; el control de alquileres, faltante de vivienda; las tarifas arancelarias,
monopolios legales e ineficiencia, la emisién de moneda, inflacion, y la socializacion de los
medios de produccion, imposibilidad de calculo econémico. Siempre es asi pero siempre se
vuelven a hacer las mismas cosas suponiendo que alguna vez un gobernante “‘mas bueno”,
“mas lector del magisterio”, lo va a hacer “bien”. Y el que piense lo contrario desconoce o
desobedece a “la doctrina social de la Iglesia”; por ende es un mal catélico y un manto de
silencio lo cubre en ambientes eclesiales, como un cadaver al cual se le cubre
caritativamente el cuerpo.

Mientras no se tenga conciencia de esto, los pontifices seguiran hablando como si la
economia dependiera de las solas y bienintencionadas Ordenes de los gobernantes

cristianos, escritas por ellas en sus enciclicas sociales.

3.5. ¢Cuales son las consecuencias de todo esto?

Son desastrosas, por supuesto. Comencemos por la primera: la des-autorizacion del
magisterio pontificio.

De igual modo que, a mayor emision de oferta monetaria, menor valor de la moneda,
a mayor cantidad de temas tratados, menor valor. O sea, se ha producido una inflacion de
magisterio pontificio en temas sociales??, en cosas totalmente contingentes, que deberian
ser tratadas por los laicos. Con lo cual se ha violado el principio de subsidiariedad en la
Iglesia: el pontifice no debe hacer lo que los obispos pueden hacer, y los obispos no deben
hacer lo que corresponde a los laicos. La invasion directa de la autoridad del pontifice en

temas laicales implica que el pontifice se introduce cada vez més en lo mas concreto, donde

226 Como hemos denunciado en nuestro articulo La devaluacién del magisterio pontificio, op. cit.

238



ha mas posibilidad de error??’. De igual modo que los preceptos secundarios de la ley
natural demandan una premisa adicional que no esta contenida en los preceptos primarios,
mucho méas cuando de los primarios y secundarios se pasa a cuestiones politicas y
econdmicas irremisiblemente histéricas y prudenciales.

Ante esta inflacion de magisterio pontificio, se produce un efecto boomerang. Es
imposible una estadistica, pero algunos —ya jerarquia o laicos— no tienen idea de lo que
ocurre ni les interesa. Otros, guiados por un sano respeto al magisterio, repiten todo, desde
la Inmaculada Concepcion hasta la Gltima coma de la entrevista del Papa en el avidn sobre
las marcas dentifricas. Eso produce un caos total, porque los laicos, inconscientemente, van
adaptando una multitud cuasi-infinita de parrafos pontificios a su ideologia opinable
concreta, y van armando una Doctrina Social de la Iglesia a la carta que luego ademas se
echan los unos a los otros con acusaciones mutuas de infidelidad al magisterio. Ante este
caos, muchos finalmente optan por decir lo que quieren ante un magisterio que en el fondo
se ha metido en lo que no le corresponde. Otros, finalmente, en silencio, obedecen al
magisterio en sus ambitos especificos y mantienen en reserva mental (y en silencio) su
posicion en temas opinables.

Lo que ha sucedido también es el avance de teologias de avanzada en temas sociales
y dogmaticos. Esto ya fue visto por Pio XIllI, en su famosa Humani generis, con el intento
de frenarlo??®. Pero no pudo. Esas teologias habitualmente desobedecen al Magisterio en

todo lo que sea fe y costumbres pero lo siguen cada vez que el Magisterio avanza en temas

227 Santo Tomas explica perfectamente el grado de falibilidad mayor a medida que vamos descendiendo en las
circunstancias concretas de una conclusién moral-prudencial: “...Por tanto, es manifiesto que, en lo tocante a
los principios comunes de la razdn, tanto especulativa como préctica, la verdad o rectitud es la misma en
todos, e igualmente conocida por todos. Mas si hablamos de las conclusiones particulares de la razén
especulativa, la verdad es la misma para todos los hombres, pero no todos la conocen igualmente. Asi, por
ejemplo, que los angulos del tridangulo son iguales a dos rectos es verdadero para todos por igual; pero es una
verdad que no todos conocen. Si se trata, en cambio, de las conclusiones particulares de la razén practica, la
verdad o rectitud ni es la misma en todos ni en aquellos en que es la misma es igualmente conocida. Asi,
todos consideran como recto y verdadero el obrar de acuerdo con la razén. Mas de este principio se sigue
como conclusion particular que un depdsito debe ser devuelto a su duefio. Lo cual es, ciertamente, verdadero
en la mayoria de los casos; pero en alguna ocasion puede suceder que sea perjudicial y, por consiguiente,
contrario a la razdn devolver el depdsito; por ejemplo, a quien lo reclama para atacar a la patria. Y esto ocurre
tanto mas facilmente cuanto mas se desciende a situaciones particulares, como cuando se establece que los
depésitos han de ser devueltos con tales cauciones o siguiendo tales formalidades; pues cuantas mas
condiciones se afiaden tanto mayor es el riesgo de que sea inconveniente o el devolver o el retener el
deposito” (Suma Teoldgica, I-11, . 94 a. 4 ¢).

228 http://w2.vatican.va/content/pius-xii/es/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_12081950 humani-
generis.html.

239



sociales mas para la izquierda. Asi, en los 60 y los 70°, los tedlogos de la liberacion
proclamaban exultantes a la Populorum progressio mientras ocultaban y silenciaban a la
Humanae vitae y al Credo del Pueblo de Dios. Y asi sucesivamente. Y con ello se ha
producido una especie de consenso, un casi pensamiento Unico en la Iglesia, ante el cual, si
eres un tedlogo o pensador catdlico “de avanzada”, dices absolutamente lo que quieres en
temas de Fe y costumbres, pero en cambio sigues a pie de juntillas el plan méas estatista
establecido en la Populorum progressio, en las Conferencias episcopales latinoamericanas
y en las primeras dos enciclicas sociales de Juan Pablo 11%%°. Eso si: sobre esto, entonces, ya
no hay libertad de opinion. Si no sigues al los nuevos dogmas estatistas, entonces si que
estas excomulgado. O sea, en lo opinable, pensamiento Unico; en Fe y costumbres, lo que
quieras.

Todo esto es un caos, del cual no se ha salido en absoluto. El laicado, ante esto, ha
quedado, o totalmente indiferente, con lo cual lo que digan los pontifices en temas de Fe y
costumbres ya no importa, o totalmente clerical, integrista y dividido. Cada grupo se ha
armado su propia version de la Doctrina Social de la Iglesia, sin conciencia de lo opinable,
cortando y pegando los parrafos que les convienen —porque la cantidad de péarrafos en los
asuntos contingentes es tan amplia que da para ello— y acusando al otro grupo de
infidelidad a la Iglesia.

La correccion de todo esto va a tardar mucho. Pero los laicos no deberian pedir a los
pontifices expedirse en temas contingentes, ni estos Gltimos deberian hablar sobre esos
temas. La cuestién ya no pasa por interpretar lo que dijo Pablo VI sobre comercio
internacional: la cuestion pasa por reconocer que sencillamente no deberia haber dicho
nada. La cuestién ya no pasa por interpretar los parrafos de Juan XXIII sobre industria,
comercio e impuestos: la cuestion es que no deberia haber dicho sencillamente de eso,
igual que San Josemaria Escriva de Balaguer, que nunca invadia los ambitos propios de los
laicos.

La solucién del famoso tema de la economia de mercado no pasa, por ende, por tener
un Papa que bendiga y eche agua bendita a las teorias del mercado. La cuestion pasa por

callar y dejar actuar y pensar a los laicos. Establecidos principios muy generales como

229 Nos referimos a Laborem exercens y Sollicitudo rei sociales. Cuando sali6 Centesimus annus, oh
casualidad, los ultra pro-Juan Pablo II callaron repentinamente. ..

240



propiedad y subsidiariedad, hasta dénde llega la accion del estado es materia de libre
discusion entre los laicos. Si un laico basado en Keynes estd de acuerdo con una politica
monetaria activa y yo, basado en Mises, estoy de acuerdo con el Patrén Oro, la solucion del
problema no pasa porque venga un Papa “aurifero”. YO no necesito que el Papa se
pronuncie en ese tema. En ese tema, y en la mayor parte de los termas, que se calle y que
deje actuar a los laicos. Asi de simple. Y cuando los laicos opinen, que no tengan parrafos
diversos del magisterio para sacralizar, clericalizar su posicion y echéarsela por la cabeza al
laico que piensa diferente.

Asi, cuando Roma hable, sera importante. Asi, cuando Roma hable, sera porque
verdaderamente hay que confirmar en la Fe. Asi, cuando haya un concilio ecuménico o una
enciclica, sera sobre temas de Fe y no sobre cuantos impuestos haya que cobrar o cuantas
empresas haya que estatizar o privatizar. Pueden los pontifices “acompafiar” a una cuestion
temporal legitima, si —como sucedid y sucede— un pontifice anterior y/o los laicos la
hubieran convertido en una herejia, para dejar lugar a la libertad de los laicos en ese tema.
Exactamente como tuvo que hacer Pio XII con la democracia constitucional. Pero ese
“acompafiamiento” deberia ser la excepcion y no la regla.

Para que todo esto pase de la potencia al acto, se necesitan nuevas generaciones,
formadas en todo esto, capaces de hacer y vivir estas distinciones. No sabemos cuando y
como puedo ello ocurrir. Los tiempos de la Iglesia son de Dios. Humanamente, un cambio

asi de habitos intelectuales puede tardar cientos de afios.

4.  Laeliminacion del Estado del Vaticano

Finalmente, hablando de cientos de afios, hablemos de algo que también puede tardar
mucho tiempo.

Hemos visto cuél fue el origen del Estado del Vaticano: un acuerdo con Mussolini
que le costo la vida politica a Sturzo e impidié que Italia se hubiera vuelto una Italia
demdcrata-cristiana que NO se hubiera aliado con Hitler, con todas las implicaciones que
ello hubiera tenido.

Alguien me puede decir: comprendamos y perdonemos eso. Ok. Pero la cuestion es:
¢para que la Iglesia quiere un Estado?

241



¢Para tener independencia? Ya la tiene, es la Iglesia de Cristo. ¢Para tener libertad
religiosa? Es un derecho de toda persona, catdlica o no. ¢Y si no se respeta? La gran
ensefianza de la Iglesia, el martirio. La Iglesia no es el Estado de Israel (con el cual, valga
aclarar, siempre hemos estado de acuerdo). No necesita una Declaracion de la ONU para
existir. Existe de por si y en si, sostenida en su Cabeza, que es Cristo, que es in-finito.

¢Para su subsistencia economica? Para eso estan los laicos y su ayuda a sus iglesias,
conventos y etc. ¢Y si no? Pues se vivird de la limosha y la oracion. ;Qué temen los
catolicos, desaparecer? jHombres de poca fe! La Iglesia es indefectible: ““... yo estoy con
vosotros todos los dias, hasta el fin del mundo” (Mateo, 28, 19). La Iglesia no desaparecera
nunca. La Iglesia no es sus edificios.

¢Para que quiere la Iglesia un banco? ;Para tener su propio dinero? ;Y para qué
quiere la Iglesia su propio dinero? ;Qué tiene que ver ello con su mision apostolica?
“... Mirad que os envio como corderos en medio de lobos. No llevéis bolsa, ni alforja, ni
sandalias; y a nadie saludéis por el camino. En cualquier casa que entréis, decid primero:
‘Paz a esta casa’. Y si hay alli un hijo de paz, vuestra paz reposara sobre él; pero si no, se
volvera a vosotros” (Lucas, 10, 3-6).

¢Para qué quiere un Pontifice un Estado? ¢Para tener una curia, una especie de
organizacion humana, con organigrama, ministerios y subsecretarias? ¢Y eso de donde
salio? La mision del Pontifice es confirmar en la fe a los hermanos. Lo puede hacer desde
un convento, una iglesia, el camino, una plaza. ;Para qué tener a todos esos cardenales y
monsefiores en esos pocos kildémetros cuadrados? ;Para qué se peleen como siempre en
vergonzosas intrigas vaticanas? ¢(Que no sucederd ello necesariamente? ¢Acaso se
desconoce la naturaleza humana? Si hay intrigas en un convento de carmelitas, ;qué
esperan de un Estado del Vaticano?

LY para qué quiere un Pontifice ser un “jefe de Estado”? ;Para recibir embajadores y
hacer diplomacia? ¢Y de donde hemos sacado que la diplomacia es la funcion de la Iglesia?
¢Donde quedé la denuncia profética?

“ Entonces dijo Natan a David: Tu eres aquel hombre. Asi ha dicho Jehova, Dios de
Israel: Yo te ungi por rey sobre Israel, y te libré de la mano de Sadl, y te di la casa de tu
sefior, y las mujeres de tu sefior en tu seno; ademas te di la casa de Israel y de Juda; y si

esto fuera poco, te habria afiadido mucho mas. ;Por qué, pues, tuviste en poco la palabra de

242



Jehova, haciendo lo malo delante de sus 0jos? A Urias heteo heriste a espada, y tomaste por
mujer a su mujer, y a él lo mataste con la espada de los hijos de Amén” (Samuel, I1).
¢Donde estuvo alli la diplomacia de Natan?

“iAy de vosotros, maestros de la ley y fariseos hipdcritas, que cerrais a la gente la
entrada en el reino de los cielos! Ni entrais vosotros ni dejais entrar a los que quieren entrar.
iAy de vosotros, maestros de la ley y fariseos hipdcritas, que devorais las haciendas de las
viudas y que, para disimular, pronunciais largas oraciones! jAy de vosotros, maestros de la
ley y fariseos hipdcritas, que recorréis tierra y mar en busca de un prosélito y, cuando lo
habéis conseguido, hacéis de él un modelo de maldad dos veces peor que vosotros mismos!
iAy de vosotros, guias de ciegos, que decis: “Jurar por el Templo no compromete a nada.
Lo que compromete es jurar por el oro del Templo”! jEstUpidos y ciegos! ;Qué es mas
importante, el oro o el Templo por el que el oro queda consagrado? Y decis también: “Jurar
por el altar no compromete a nada. Lo que compromete es jurar por la ofrenda que esta
sobre el altar”. jCiegos! ;Qué es mas importante, la ofrenda o el altar por el que la ofrenda
queda consagrada? El que jura por el altar, jura también por todo lo que hay sobre él; el que
jura por el Templo, jura también por aquel que vive dentro de él. Y el que jura por el cielo,
jura también por el trono de Dios y por Dios mismo, que se sienta en ese trono. jAy de
vosotros, maestros de la ley y fariseos hipocritas, que ofrecéis a Dios el diezmo de la
menta, del anis y del comino, pero no os preocupais de lo mas importante de la ley, que es
la justicia, la misericordia y la fe! Esto ultimo es lo que deberiais hacer, aunque sin dejar de
cumplir también lo otro. jGuias ciegos, que colais el mosquito y os tragais el camello! jAy
de vosotros, maestros de la ley y fariseos hipdcritas, que limpiais por fuera la copa vy el
plato, mientras por dentro siguen sucios con el producto de vuestra rapacidad y codicia!
jFariseo ciego, limpia primero la copa por dentro, y asi quedara limpia también por fuera!
iAy de vosotros, maestros de la ley y fariseos hip6critas, que sois como sepulcros
blanqueados, hermosos por fuera, pero llenos por dentro de huesos de muerto y
podredumbre! Asi también vosotros: os hacéis pasar por justos delante de la gente, pero
vuestro interior estd lleno de hipocresia y maldad. jAy de vosotros, maestros de la ley y
fariseos hipdcritas, que construis los sepulcros de los profetas y adornais los monumentos
funerarios de los justos diciendo: “Si nosotros hubiéramos vivido en los tiempos de

nuestros antepasados, no nos habriamos unido a ellos para derramar la sangre de los

243



profetas”! Pero con ello estais demostrando, contra Vvosotros mismos, que SoisS
descendientes de los que asesinaron a los profetas. jRematad, pues, vosotros la obra que
comenzaron vuestros antepasados!Serpientes! jHijos de vibora! ;Como podréis escapar al
castigo de la gehena? Porque mirad: yo voy a enviaros mensajeros, sabios y maestros de la
ley; a unos los mataréis y crucificaréis, a otros los azotaréis en vuestras sinagogas y
perseguiréis de ciudad en ciudad. De ese modo os haréis culpables de toda la sangre
inocente derramada en este mundo, desde la sangre del justo Abel hasta la de Zacarias, el
hijo de Baraquias, a quien asesinasteis entre el santuario y el altar. jOs aseguro que todo
esto le ocurrira a la presente generacion!” (Mateo, 23).

(Donde esta la “diplomacia” de Cristo alli? jCuantos gobernantes merecerian las
mismas invectivas!

¢Qué preocupa al pontifice? ¢EI no poder recibir a todos? jPara eso tiene el
confesionario!

La Iglesia necesita un nuevo Santo Domingo. Alguien que recorra el mundo con su
sola autoridad moral, dialogando con todos, denunciando a los tiranos, confesando a todos,
sin casas, sin aviones, sin nada de nada, sin nada ni nadie méas que la ayuda de cualquiera
que quiera ayudarlo.

Esa sera la autoridad moral de la Iglesia, para creyentes y no creyentes.

Mientras tanto, “Entonces intervinieron los judios y le preguntaron: “;Qué signos nos
muestras para obrar asi?”” Jesus contesto: “Destruid este templo, y en tres dias lo levantaré.”
(Juan, 2).

Hubo que renunciar al templo. Asi se hizo el Cristianismo, y asi se tendra que hacer

de vuelta.

244



BIBLIOGRAFIA

Para las Enciclicas y deméas documentos, se han utilizado las distintas fuentes accesibles en

WWW.vatican.va.

Acton, L., History of Freedom (1877), editado en espafiol como Historia de la libertad en
la Cristiandad, en Estudios Pdblicos, 1984, n° 14, Madrid, Centro de Estudios
Publicos.

Anonimo, Kojiki, crénica de los hechos antiguos de Japon; traduccidn, introduccion y
notas técnicas de Carlos Rubio y Rumi Tani Moratalla, Madrid, Trotta, 2015.

Antisieri, D., Cattolici a difesa del mercato, Soveria Mannelli, Rubbettino, 2005.

Artigas, M., La mente del universo, Pamplona, Eunsa, 1999.

—— Lainteligibilidad de la naturaleza, Pamplona, Eunsa, 1992.

Artigas, M., & Shea, W., Galileo Observed. Science and the Politics of Belief, Watson
Publishing International, Sagamore Beach, 2006.

Aubert, R., “Monseigneur Dupanloup et le Syllabus”, Revue d”histoire ecclésiastique, Vol.
LI, 1956, en http://www.worldcat.org/title/monseigneur-dupanloup-et-le-syllabus/
oclc/758712684.

Ayer, A. J., El positivismo logico, México DF, FCE, 1965.

Benedicto XVI, “Carta a Marcello Pera sobre las bases del liberalismo”, en Zenit, del 2-
12-08, http://www.zenit.org/article-29393?I=spanish.

Bidart Campos, G.J., Las obligaciones en el Derecho Constitucional, Buenos Aires, Ediar,
1987.

Carcel Orh, Vicente, “San Pio X, los jesuitas y los integristas espafioles” en Achivum
Historicae Pontificiae, n° 27, 1989, pp. 251-355.

Churchill, W. S., Historia de Inglaterra y de los pueblos de habla inglesa, Buenos Aires,
Peuser, 1958.

Corc6 Juvifia, J.: Novedades en el universo: la cosmovision emergentista de Karl R.
Popper, Pamplona, Eunsa, 1995.

Corleto, Ricardo, “Documentos para la Historia de la Iglesia Contemporanea”, 2007, en

http://usuarios.advance.com.ar/pfernando/DocslglCont/Dupanloup_convention.html.

245



de Fuenmayor, A., La libertad religiosa, Pamplona, Eunsa, 1974.

Deman, Th., “Notes de lexicographie philosiophique médiéval: Probabilis”, en Rev.
Science. Phil. Et Theol, 1933, pp. 260-290.

Descartes, R., Discurso del método y las Meditaciones cartesianas (edicion de M. Garcia
Morente), Madrid, Espasa Calpe, 1979.

Dessauer, F., Galileo y nosotros, Buenos Aires, Carlos Lohle, 1965.

Einstein, A., Correspondence avec Michéle Besso, en P. Speziali (ed.), Paris, Hermann,
1979.

Escrivda de Balaguer, J., Conversaciones con Monsefior EscrivAd de Balaguer, Madrid,
Rialp, 1986.

Fabro, C., Participation et causalité selon S. Thomas d’Aquin, Louvain, Publications
Universitaires de Louvain, Editions B. Nauwelaerts, 1961.

Fazio, M. F., Francisco de Vitoria, Cristianismo y modernidad, Buenos Aires, Ediciones
Ciudad Argentina, 1998.

Ferro, L. S., La sabiduria filosofica siguiendo las huellas de Santo Tomas, Primera Parte,
Tucumén, UNSTA, 2004.

Feyerabend, P., Adids a la razon, Madrid, Tecnos, 1992.

—— La conquista de la abundancia, Barcelona, Paidos, 2001.

—— Filosofia Natural, Barcelona, Debate, 2009.

—— Philosophical Papers, vol. 1y 2, Cambridge, Cambridge University Press, 1981.

—— Tratado contra el método, Madrid, Tecnos, 1981.

Frank, J. F., From the Nature of the Mind to Personal Dignity. The Significance of
Rosmini’s Philosophy, Washington D.C., CUA Press, 2006.

Gadamer, H. G., El problema de la conciencia histérica, Madrid, Tecnos, 2000.

—— Mito y razon, Barcelona, Paidos, 1997.

Garcia Ldpez, J., Los derechos humanos en Santo Tomas de Aquino, Pamplona, Eunsa,
1979.

Gaspari, A., Los judios, Pio X1l y la leyenda negra, Buenos Aires, Planeta, 1998.

Gilson, E., El fildsofo y la teologia, Madrid, Guadarrama, 1962.

—— Lafilosofia en la Edad Media, Madrid, Gredos, 1976.

246



Gutiérrez Garcia, J. L. (ed.), Doctrina Pontificia, Libro Il: Documentos politicos, Madrid,
BAC, 1958.

Hayek, F. A., Derecho, Legislacion y Libertad, 3 vols. Madrid, Union Editorial, Madrid,
1979.

—— Individualism and Economic Order, Cambridge, Cambridge University Press,
Midway Reprint, 1980.

—— Los fundamentos de la Libertad, Madrid, Unién Editorial, 1975.

—— Nuevos estudios en filosofia, politica, economia, e historia de las ideas, Buenos
Aires, Eudeba, 1981.

—— Precios y produccién (1931), Madrid, Unién Editorial, 1996.

Hoffner, J., Manual de Doctrina Social Cristiana, Madrid, Rialp, 1974.

lorio, J. U., Dos Protoaustriacos a Menger: Uma Breve Historia das origens da Escola
Austriaca de Economia, 2° Edigdo, Sao Paulo, Mises Brasil, 2017.

Irrazabal, G., Iglesia y democracia, Buenos Aires, Instituto Acton, 2014.

Jaki, S., The Road of Science and the Ways to God, Chicago — IL, University of Chicago
Press, 1978.

—— Uneasy Genius. The Life and Work of Pierre Duhem, Martinus Nijhoff Publishers,
1987.

Jiménez Berguecio, S.J., La ortodoxia de Jacques Maritain ante un ataque reciente, Talca,
Ediciones de la Libreria Cervantes Julio, 1948.

Juan Pablo I, lHustrisimos sefiores, Madrid, BAC, 1978.

Koestler, A., Los sondmbulos, Buenos Aires, Eudeba, 1963.

Kuhn, T., La estructura de las revoluciones cientificas, México DF, FCE, 1971.

—— La revolucion copernicana, Madrid, Orbis, 1985.

Leocata, F., Del lluminismo a nuestros dias (1979), Buenos Aires, Biblioteca Testimonial
del Bicentenario, 2012.

—— La vertiente bifurcada, Buenos Aires, Educa, 2013.

Leértora Mendoza, C. A., Tomas de Aquino, Teoria de la ciencia, Buenos Aires, Ediciones
del Rey, 1991.

Locke, J., Early Writings on the Law of Nature, W. von Leyden (ed.), Oxford, Clarendon
Press, 2002.

247



—— La racionalidad del cristianismo, Madrid, Ediciones Paulinas, 1977.

—— Political Essays of John Locke, edited by Mark Goldie, Cambridge, Cambridge
University Press, 1977.

Marias, J., Biografia de la filosofia, Buenos Aires, Emecé, 1954,.

Maritain, J., América, Buenos Aires/Barcelona, Emecé, 1958.

—— Cristianismo y democracia, Buenos Aires, Ediciones La Pléyade, 1971.

—— EI campesino del Garona, Bilbao, Desclée de Brouwer, 1967.

—— El hombre y el Estado, Buenos Aires, Club de Lectores, 1984.

—— El orden de los conceptos, Buenos Aires, Club de Lectores, 1976.

—— Filosofia de la historia, Buenos Aires, Club de Lectores, 1985.

—— Humanismo integral (1936), Buenos Aires/México, Carlos Lohlé, 1966.

—— Los derechos del hombre y la ley natural, Buenos Aires, Ediciones Leviatan, 1982.

—— Primacia de lo espiritual, Buenos Aires, Club de Lectores, 1982.

Menvielle, J., De Lamennais a Maritain, Buenos Aires, Theoria, 1967.

Mises, L. von, Inflation and the Shortage of Money: Stop the Printing Presses (1922) en
Selected Writings of Ludwig von Mises, Vol. 2, Richard M. Ebeling (ed.),
Indianapolis, Liberty Fund, 2002.

—— The Theory of Money and Credit (1912), Indianapolis, Liberty Fund, 1981.

—— El socialismo (1922), Buenos Aires, Inst. de Publicaciones Navales, 1968.

Muratore, U., Antonio Rosmini, Madrid, BAC, 1998.

Novak, M., Business as a calling, New York, Free Press, 1996.

—— EI espiritu del capitalismo democratico, Buenos Aires, Ediciones Tres Tiempos,
1981.

O’Connell, M., “Ultramontanism and Dupanloup: the Compromise of 1865”, Church
History: Studies in Christianity and Culture, Volume 53, n°® 2, Junio, 1984, pp. 200-
217.

Pico de la Mirandola, Discurso sobre la dignidad humana, Buenos Aires, Gouncourt, 1978.

Pieper, J., El ocio y la vida intelectual, Madrid, Rialp, 1962.

—— Schriften zum Philosophiebegriff, Hamburg, Meiner 1995.

Polanyi, K., El sustento del hombre, Madrid, Autor-Editor, 20009.

Popper, K. In Search of a Better World, London & New York, Routledge, 1994.

248



—— All Life is Problem Solving, London & New York, Routledge, 1999

—— El universo abierto, Madrid, Tecnos, 1986.

—— The Myth of the Framework; London & New York, Routledge, 1994.

—— The World of Parmenides, London & New York, Routledge, 1998.

—— Teoria cuantica y el cisma en fisica, Madrid, Tecnos, 1985.

Ratzinger, J., Fe, verdad y tolerancia, 5% ed., Salamanca, Sigueme, 2005.

—— Introduccidn al Cristianismo, Salamanca, Sigueme, 2001.

Rawls, J., The Law of the Peoples, Cambridge MA, Harvard University Press, 1999.

Rhonheimer, Martin, Cristianismo y laicidad. Historia y actualidad de una relacién
compleja, Madrid, Rialp, 2009.

Rodriguez, F., Doctrina Pontificia, Libro I11: Documentos sociales, Madrid, BAC, 1963.

Rojas, R., “El orden juridico espontaneo”, en Libertas, n°® 13, 1990.

Romero Carranza, A., Ozanam y sus contemporaneos, Buenos Aires, Difusion, 1976.

Sanguineti, J. J., Ciencia aristotélica y ciencia moderna, Buenos Aires, Educa, 1991.

—— Ciencia y modernidad, Buenos Aires, Carlos Lohlé Ed., 1988.

—— El origen del universo, Buenos Aires, Educa, 1994.

Sciacca, M., Estudios sobre filosofia moderna, Barcelona, Luis Miracle, 1966.

—— Historia de la filosofia, Barcelona Luis Miracle, 1954.

Serrano Redonet, D., El liberalismo catolico en Francia en el s. XIX y sus desafios, en
http://es.acton.org/article/12/21/2012/el-liberalismo-cat%C3%B3lico-en-francia-en-
el-siglo-xix-y-sus-desaf%C3%ADos.

Sicouly, P., “Sacra doctrina” en Santo Tomas de Aquino, una opcion con implicancias para
la comprension de la Teologia”, en Studium (2005), Tomo VIII, Fasc. XVI.

Silar, M. — Zanotti, G. J. — Velarde Rosso, J. E., Estado liberal de derecho y laicidad.
Comentarios a algunas de las intervenciones mas audaces de Benedicto XVI, Buenos
Aires, Instituto Acton, 2013.

Sirico, R., “The Entrepreneurial Vocation”, en Journal of Markets & Morality 3, n° 1,
2000, pp. 1-21.

Stein, E., Ciencia de la Cruz, Burgos, Ed. Monte Carmelo, 1994.

Stein, E., El ser finito y eterno (1936), México DF, FCE, 1996.

249



Stordeur, E. R., Anélisis econdmico del derecho. Una introduccion, Buenos Aires, Abeledo
Perrot, 2011.

Sturzo, L., Church and State, New York, Longmans, Green And Co., 1939.

Tomas de Aquino, Sobre la unidad del intelecto contra los averroistas, Pamplona, Eunsa,
2005. Introduccion, traduccién y notas de Ignacio Silva e Ignacio Pérez Constanzo.

—— Suma Contra Gentiles, 4 volumenes, Buenos Aires, Club de Lectores, 1951.
Traduccion de Maria Mercedez Bergada e Ismael Quiles.

—— Suma Teoldgica, 5 vols. Madrid, BAC, 1988-1994.

Velarde Rosso, J. Limites de la democracia pluralista. Aproximacion al pensamiento de
Joseph Ratzinger/Benedicto XVI, Buenos Aires, Instituto Acton, 2013.

Weber, M., La ética protestante y el espiritu del capitalismo, México DF, FCE, edicién de
2011.

Zanotti, G. J., “Hacia un liberalismo clasico como la defensa de la intimidad personal”, en
Doxa comunicacion, 2006, n° 4, pp. 233-253.

—— “La llamada existencia de Dios en Santo Tomas: un replanteo del problema”,
Civilizar, n° 10 (18), enero-junio de 2010, pp 55-64.

—— “La temporalizacion de la Fe”, en el libro Cristianismo, Sociedad Libre y Opcién por
los pobres, Centro de Estudios Publicos, Santiago de Chile, 1988.

— “Los fundamentos del estado liberal de derecho seglin Benedicto XVI”, en Silar, M. —
Zanotti, G. J. — Velarde Rosso, J. E., Estado liberal de derecho y laicidad.
Comentarios a algunas de las intervenciones mas audaces de Benedicto XVI, Buenos
Aires, Instituto Acton, 2013, pp. 249-254.

—— “Reflexiones sobre cuestiones obvias”, en El Derecho, del 29/1/93.

—— “Sobre lo opinable en la Iglesia, una  vez mas”, en
http://gzanotti.blogspot.com.ar/2010/06/sobre-lo-opinable-en-la-iglesia-una-vez.html.

—— Economia de mercado y Doctrina Social de la Iglesia, Buenos Aires, Ed. de
Belgrano, 1985.

—— EIl Humanismo del Futuro (1989), Buenos Aires, Instituto Acton, 2012.

—— Existencia humana y misterio de Dios, Tucuman, UNSTA, 2009.

—— Hacia una hermenéutica realista, Buenos Aires, Austral, 2005.

250


http://www.libreriacivica.com.ar/libro/autor/2509/stordeur-eduardo-r

—— La devaluacién del magisterio pontificio, en http://institutoacton.org/2016/04/12/la-
devaluacion-del-magisterio-pontificio-gabriel-zanotti/.

Zanotti, G., y Jaraquemada, J.: “El principio de subsidiariedad ante el avance de las nuevas
ideologias autoritarias”, en Subsidiariedad en Chile, Santiago de Chile, Fundacion
Jaime Guzman, 2016.

—— “Jacques Maritain: su pensamiento politico y su relevancia actual”, en RIIM — Revista
de Instituciones, Ideas y Mercados, n° 57, 2012, pp. 115-1309.

Zubiri, X.: Inteligencia sentiente, 5% ed., Madrid, Alianza, 2006.

251



