
 

 
 
 

 
 
 
 

LEY NATURAL, CRISTIANISMO 
Y RAZÓN PÚBLICA 

 
 

Una reflexión sobre el Catolicismo y sus 
problemas comunicativos con la cultural actual 



 



 

Gabriel J. Zanotti 
Para Instituto Acton Argentina 

 
 
 
 
 
 
 

LEY NATURAL, CRISTIANISMO 
Y RAZÓN PÚBLICA 

 
 

Una reflexión sobre el Catolicismo y sus 
problemas comunicativos con la cultural actual 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

Ediciones Cooperativas es un emprendimiento  
cooperativo de docentes de la Facultad de Ciencias  

Económicas de la Universidad de Buenos Aires para  
difundir sus trabajos e investigaciones 

Impreso y encuadernado por:  
Imprenta Dorrego. Dorrego 1102, Cap. Fed. 
1ª. ed. Tirada: 100 ejemplares. Se terminó de imprimir en  Julio 2012. 

1º edición, Julio 2012 

EEddii ttoorr iiaa ll aassoocciiaaddaa aa::

IMPRESO EN ARGENTINA – PRINTED IN ARGENTINA 

© 2012 Ediciones Cooperativas 
Tucumán 3227 (1189) 
C.A.B.A. – Argentina 

 (54 011) 3528 0466 / (15) 4937 6915 
   http://www.edicionescoop.org.ar 
   info@edicionescoop.org.ar 

 

© 2012 Zanotti, Gabriel J.  
Derechos exclusivos 

Zanotti, Gabriel J. 
    Ley natural, cristianismo y razón pública: una reflexión sobre 
el catolicismo y sus problemas comunicativos con la cultural 
actual . - 1a ed. - Buenos Aires: Ediciones Cooperativas, 2012. 
    72 p. ; 21x14 cm.  
 
    ISBN 978-987-652-114-7           
 
    1. Filosofía. 2.  Cristianismo. 3.  Catolicismo. I. Título. 
    CDD 190 

Ninguna parte de esta publicación, incluido el diseño de cubierta 
puede ser reproducida, almacenada o transmitida en manera 
alguna ni por ningún medio, ya sea electrónico, mecánico, óptico 
de grabación o de fotocopia sin permiso previo del Editor. Su 
infracción está penada por las leyes 11723 y 25446. 



 5

Índice 
  

1. La idea de ley natural y sus dificultades en el horizonte 
actual………………………………………………………… 7 
 
1.2.  La declinación filosófica de la idea de ley natural………. 9 
 

2. Un puente con la filosofía contemporánea: la fenome-
nología de Husserl……………………………………….. 11 
  
2.1. La idea de mundo vital…………………………………. 11 

2.2.  Racionalidad y verdad………………………………..... 17 

2.3.  La dicotomía natural/cultural…………………………. 19 

2.4.  La dicotomía ser/deber ser………………………………20 
  

3. Ley natural: ¿con o sin fe cristiana?................................. 22 
  

4. Claves para el diálogo con el mundo actual………….. 28 
  
4.1. El diálogo………………………………………………. 28 

4.2.  Comprender al otro horizonte y compartir sus valores...30 

4.3.  La distinción entre ley humana y ley natural…………. 31 

4.4.  Argumentar desde el mundo de la vida, no desde “lo cien-
tífico”………………………………………………….. 33 

4.5.  No recurrir a las contraposiciones natural/cultural, cor-
póreo/espiritual………………………………………… 35 

 

 



Gabriel J Zanotti 

 6 

5. Hacia un reordenamiento de los debates…………….. 37 
 
5.1. Sobre el aborto…………………………………………. 37 

5.2.  Sobre el matrimonio homosexual……………………… 40 

5.3.  El derecho a la intimidad……………………………… 43 
 

6. Conclusión. Hacia una recuperación de la razón en el 
debate público. El programa de Benedicto XVI……… 46 

 
APÉNDICE: intentos de comunicación……………………. 53 

  
1.  Domingo 7 de Septiembre de 2008………………………. 53 
     (www.gzanotti.blogspot.com) 

 
2. Domingo 17 de Enero de 2010…………………………….. 57 

  
3. Domingo 26 de Septiembre de 2010……………………… 60 

  
4. Domingo 15 de Noviembre de 2009……………………… 61 

  
Citas……………………………………………………………. 63 
 

 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 7

Resumen 
 
El siguiente trabajo trata sobre los orígenes filosóficos de 

la declinación de la idea de ley natural, de tal modo que se 
haga comprensible que actualmente la carga de la prueba 
reside en quienes la sostengan como racional. Se tratará en-
tonces de renovar la idea de ley natural conforme a una rela-
ción entre Santo Tomás de Aquino y la fenomenología de 
Husserl, cosa que será un puente con la filosofía contempo-
ránea. Se abordará entonces el problema de la comunicación 
de horizontes con gran parte del pensamiento actual, de tal 
modo de hacer nuevas propuestas de diálogo y comunica-
ción. Se concluirá con una reflexión sobre la nueva noción de 
razón pública establecida por J. Ratzinger. 

  
1. La idea de ley natural y sus dificultades en el horizonte 

actual 
 
En los debates actuales sobre diversos social issues (abor-

to, matrimonio homosexual, etc.) algunos católicos afirman a 
veces una noción de ley natural, basada sobre todo en Santo 
Tomás de Aquino –a veces no del todo bien interpretada- 
“etsi modernitas non daretur”, esto es, como si esa idea no 
hubiera casi desaparecido en nuestro horizonte de precom-
prensión cultural, dados precisamente todos los debates filo-
sóficos que tuvieron lugar desde Descartes en adelante, pa-
sando por Kant y el positivismo. De ese modo se produce 
una inconmensurabilidad de paradigmas[1], no porque ne-
cesariamente “deba” darse, sino porque el modo de plan-
teamiento así lo produce. Se produce la típica incomunica-
ción del endo-grupo con el exo-grupo[2], que se miran res-
pectivamente como exo-grupos. Cada uno considera su pro-



Gabriel J Zanotti 

 8 

pio paradigma como naturalmente evidente, racional, y pone 
“la carga de la prueba” en el otro. Y sin conciencia de ello. 
Así, por ejemplo, se afirma a veces que “por ley natural el 
feto tiene derecho a la vida”, como si el que lo negara se en-
frentara con una proposición evidente desde su punto de 
vista y como si él (el que lo niega) tuviera serios problemas 
en “demostrar” su negación. Pero es precisamente al revés. 
Lo primero que va a hacer el que piense diferente será poner 
toda la carga de la prueba en quien afirme dicha proposi-
ción. Le negará toda evidencia de la ley natural, contrapon-
drá ley natural a cultura, colocará la ley natural en un hori-
zonte medieval pre-científico, separará Iglesia y estado y 
pondrá la ley natural a título de creencia privada de los cató-
licos, etc. El católico intentará decir que todo lo que él dice lo 
dice desde “la razón”, pero el contraopinante dirá que razón 
es igual a ciencia, y que la ciencia no avala la idea de ley na-
tural. Entonces el católico intentará decir que lo que él dice 
se basa en la ciencia con lo cual no sólo se enfrentará de de-
bates científicos muy delicados sino que incluso se enfrenta-
rá con la pregunta de si ha abandonado entonces la idea de 
ley natural o si ésta se basa en el método hipotético-deducti-
vo de las ciencias naturales y, si en el mejor de los casos el 
diálogo es académico, el católico se enfrentará a un callejón 
sin salida si su contraopinante está bien formado en episte-
mología. Y debate terminado[3]. 

Todo ello porque el católico no pudo ponerse en su pro-
pio horizonte cultural, esto es, un horizonte que da por obvio 
al neopositivismo o a un relativismo post-moderno pero 
nunca dará por obvias o aceptadas las premisas filosóficas de 
la ley natural, esto es, una metafísica “racional”. Y no es difí-
cil entender por qué. Un breve repaso de la historia de la fi-
losofía lo muestra. 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 9

1.2.  La declinación filosófica de la idea de ley natural. 

Cuando Santo Tomás razona sobre la ley natural, lo hace 
sobre la base de dos horizontes que, como se sabe, él “fusio-
na”, en términos gadamerianos, logrando su propia síntesis. 
Esos dos horizontes son: a) su propio contexto cristiano, 
donde la ley natural es “participación de la creatura racional 
en la ley eterna”[4], y, b) una síntesis platónica-aristotélica 
que él interpreta desde el horizonte (a), donde elementos que 
hoy llamaríamos filosóficos, como la idea de participación, de 
virtudes cardinales y de tendencias humanas son colocadas 
en el contexto de explicación de la ley natural[5]. 

Todo ello entra en crisis filosófica no recién en los siglos 
XVIII y XIX, sino ya en los siglos XIV, XV y XVI, con los de-
bates sobre el nominalismo, la caída del paradigma aritotéli-
co-ptolemaico, donde se arrastra a la física y metafísica de 
Aristóteles que Santo Tomás había pacientemente trabaja-
do[6], y el surgimiento de nuevas metafísicas neoplatónicas 
y neopitagóricas cristianas en el s. XVI[7], ajenas a la síntesis 
de Santo Tomás. 

Todo ello produce una crisis conjunta que intenta ser re-
suelta por Descartes. En su intento por rehabilitar la metafí-
sica, Descartes divide límpidamente al universo creado en 
un sujeto inmaterial cognoscente, res cogitans, un objeto co-
nocido material y por ende geométrico, res extensa, y un Dios 
trascendente a ambos, una especie de res cogitans infinita, 
demostrada a partir de su propia reelaboración del argumen-
to ontológico. Hume tira abajo esa demostración de la exis-
tencia de Dios, y con ello, toda la garantía de la certeza de 
Descartes. Con Hume cae todo: sustancia, esencia, causali-
dad, racionalidad, aunque no olvidemos que después de 
Descartes la filosofía es post-cartesiana: Hume concibe la 
filosofía en los términos que Descartes la había reestablecido. 



Gabriel J Zanotti 

 10 

No olvidemos por ende que la idea de “cosa en sí” o naturaleza del 
objeto conocido queda ubicada como la definición geométrica-
analítica de la res extensa. 

Kant afirma como sabemos que Hume lo despierta del 
sueño dogmático, pero no para quedar en su escepticismo, 
sino para reconstruir la certeza sobre otras bases. Ahora las 
categorías a priori del intelecto ordenarán un caos de sensa-
ciones de otro modo ininteligible. De ese modo se reelabora 
a la matemática y a la física –ya newtonianas- como ciencias, 
pero se deja a la metafísica en el lugar de la “creencia”. Se 
separa a la metafísica del terreno de lo racional y lo racional 
es ubicado en el terreno de la física y las matemáticas, y en el 
ámbito de lo humano lo racional es el imperativo categórico, 
el deber por el deber mismo y la autonomía de la razón, y no 
una idea de ley natural que él considera ya irredimiblemente 
metafísica. La esencia de las cosas entendida como “cosa en 
sí misma” es imposible de conocer, y por ende cae una de las 
bases gnoseológicas de la ley natural. 

Positivismo y neopositivismo dan un paso que hace que-
dar a Kant como un anciano conservador. Tratan de recupe-
rar una noción de “cosa en sí” no tocada por nuestro intelec-
to, y la colocan en “los hechos”, libres de nuestras hipótesis y 
jueces de las hipótesis, y además la metafísica ya no es Fe 
sino “peor”: es un sin-sentido, como el mismo Hume había 
adelantado. Por supuesto hoy se discute si esto es más bien 
la versión difundida por A. J. Ayer o eran en realidad una 
forma sutil de neokantismo[8], y además el tema de los 
hechos en sí mismos quedó superado por el historical turn de 
Popper-Kunn-Lakatos-Feyerabend[9], pero la cuestión es 
que el impacto cultural del neopositivismo aún se siente y 
mucho, y enardece además el debate con su enemigo, el 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 11

post-modernismo que se basa en una hermenéutica post-
heideggeriana relativista[10]. 

Desde luego, en este panorama, donde estas ideas han 
derivado en creencias culturales muy profundas, una idea de 
ley natural basada en Santo Tomás no tiene cabida. 

Todo esto debería ser muy conocido pero lo reseñamos 
sólo para que se entienda mejor por qué la carga de la prue-
ba la tiene hoy quien sostenga la ley natural escolástica. Lo 
mismo sucede con ideas concomitantes: de acuerdo a este 
repaso que hemos hecho. La racionalidad queda reducida a 
cálculo algorítmico, la verdad, a lo que empíricamente tes-
teable según el positivismo y neopositivismo; la idea de na-
turaleza o esencia se pierde definitivamente en el horizonte y 
el libre albedrío carece ya de demostración racional, como 
toda cuestión metafísica. Las filosofías anti-neopositivistas, 
como el citado historial turn de la filosofía, las reacciones 
existencialistas, la filosofía crítica de la escuela de Frankfurt 
o el giro hermenéutico y el giro lingüístico, sumado a ello el 
neopragmaticismo, tampoco habilitan nuevamente la idea de 
ley natural, aunque contienen todas interesantes posibilida-
des de diálogo con la escolástica. Sumemos a ello que la his-
toria de la filosofía moderna y contemporánea es vista a ve-
ces desde le neoescolástica como una suma de errores de 
refutar, más que como una serie de autores para comprender, 
lo cual dificulta aún más el diálogo. 

 
2. Un puente con la filosofía contemporánea: la fenome-

nología de Husserl 
  
2.1. La idea de mundo vital. 

La fenomenología de Husserl podría correr igual suerte 
en su diálogo con la neo-escolástica, si esta última viera en él 



Gabriel J Zanotti 

 12 

solamente el problema del idealismo trascendental, como de 
hecho sucedió[11]. Sin embargo, el rescate husserliano del 
sentido de esencia considerada en sí misma (reducción eidé-
tica) produjo importantes diálogos, como el clásico caso de 
Edith Stein[12], aunque de hecho ella también tuvo sus pro-
blemas con la intersubjetividad y el idealismo trascenden-
tal[13]. Entre nosotros, Francisco Leocara ha producido va-
rios libros y ensayos que re-encaminan el camino hacia un 
tomismo fenomenológico mucho mejor sistematizado[14]. 

En mi caso he hecho esfuerzos para conciliar al realismo 
de Santo Tomás con el mundo de la vida de Husserl y la no-
ción de horizonte de Gadamer[15]. No hemos utilizado a 
Ricoeur[16] porque el anclaje que hacemos en el mundo de la 
vida de Husserl es directo. Explicaremos de todo ello sólo lo 
necesario a efectos de este trabajo. 

La idea de ley natural no puede dialogar con el mundo 
actual si de algún modo no re-explicamos la noción de natu-
raleza. Recordemos que para Kant la naturaleza en sí misma 
es incognoscible. Pero Kant, recordemos, razona (igual que 
Hume) en los términos en los cuales Descartes había replan-
teado a la filosofía. El sujeto podía conocer el mundo externo 
en la medida que se demostrara la existencia de Dios como 
garante de la certeza de dicho conocimiento, y la naturaleza 
del mundo externo era en sí misma geométrica. “Naturaleza 
de las cosas” comenzó entonces a referirse a la naturaleza de 
las cosas materiales geométricamente medidas (porque la 
materia es matemática). El racionalismo post-cartesiano, has-
ta Leibniz, intenta defender la posibilidad de una metafísica 
así concebida mientras que el empirismo, llegando a Hume 
como lo más coherente, niega ese tipo de metafísica, o sea, 
después de Descartes, la metafísica. Como sabemos, Kant 
intenta mantener la certeza, como en el racionalismo Leibniz-



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 13

Wolff, pero afirmando que conocemos el mundo físico-
matemático como fruto de nuestra organización categorial, 
con lo cual el conocimiento de la cosa en sí queda negada. 
Pero como vemos, esa cosa en sí era la naturaleza de las co-
sas como “mundo externo” concebido matemáticamente. 

La noción de “mundo externo físico”, aunque no mate-
mático, se conserva incluso en la neoescolástica por el modo 
en que ésta tiene de absorber el problema del conocimiento 
como Descartes lo plantea. Sujeto – mundo externo, afir-
mándose que la realidad del ser y el modo de ser del el 
mundo externo, contrariamente a Descartes, es “evidente”. 
Pero se mantiene el mismo planteo cartesiano de plantear el 
problema, lo cual sigue conduciendo hasta hoy al problema 
de cómo el sujeto cognoscente re-presenta en su inteligencia al 
mundo extramental[17]. 

Lo que yo sostengo es que la noción de mundo husser-
liano replantea totalmente el problema. Mundo es en Huis-
serl no la cosa externa, física, sino la intersubjetividad, la 
relación entre sujetos, esto es, entre personas[18]. Este cam-
bio en la noción de “mundo” es fundamental. Inspira al Da-
sein de Heidegger[19], a los horizontes de Gadamer[20], pero 
aún no se ha terminado de ver su importancia gnoseológica 
porque queda absorbido por las transformaciones ontológi-
cas de Heidegger. El que mejor ha desarrollado sus implica-
ciones ha sido A. Schutz[21] pero, de vuelta, fue interpretado 
como algo meramente sociológico. 

¿Por qué es tan importante?  
Por varias cosas. 
Uno, se corta, en cierta medida, el problema del puente. 

El sujeto (la persona) ya no tiene un mundo externo que está 
en frente de ella, sino que “está en” el mundo, en el sentido 
que “habita” la red de relaciones intersubjetivas que consti-



Gabriel J Zanotti 

 14 

tuyen su mundo, que de ese modo ya no es externo sino “in-
terno” sin ser intra-mental. La dicotomía sujeto/objeto cam-
bia por persona/mundo. Es el “estar-en-el-mundo” huserr-
liano. 

Dos, es el mundo de la vida humana. Aquí filosofía y vi-
da se unen nuevamente. No es la vida biológicamente des-
cripta por la ciencia actual, sino la vida como lo humano que 
se despliega en la inter-subjetividad. Ese mundo de la vida 
despliega todas las posibilidades típicamente humanas: arte, 
mitos, religiosidad, política, economía, religiones, etc. 

Tres, es un mundo de la vida donde la persona define 
sus relaciones por otras por una acción intencional: es un 
mundo de fines, de “motivación como ley fundamental del 
mundo espiritual”[22] irreductible en ese sentido a las expli-
caciones que de modo conjetural podamos dar en las ciencias 
naturales. A la vez, es la acción de un cuerpo viviente: un 
leib, no un corper. Una persona corpórea viviente que de ese 
modo capta las acciones de los otros cuerpos humanos como 
manifestaciones de otros “yo” (intersubjetividad). El sujeto 
deja de ser la mónada espiritual cartesiana para pasar a ser 
una persona corpórea en relación con otras personas. Y ese 
“en relación con” es su mundo. 

Cuatro, volvamos al punto uno. Ya no hay “mundo ex-
terno”. ¿Y las cosas físicas? Inspirándonos en el apéndice V 
de Ideas II[23], ya dijimos que las cosas físicas son conocidas 
en y desde la intersubjetividad, ya como artefactos concebidos 
y producidos en esa intersubjetividad, y que por ende tienen 
sentido sólo en ella, ya como cosas físicas que no dependen 
de la acción humana pero son humanamente conocidas, esto es, 
también desde la intersubjetividad. Esto último es funda-
mental porque corta el nudo gordiano de la “naturaleza de la 
cosa en sí misma” planteada por Descartes y que Kant inten-



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 15

tó resolver. En la intersubjetividad, se supera la dialéctica 
entre cosa en sí y cosa “en mí”. El agua, por ejemplo, es co-
nocida desde lo humano. No desde los diversos paradigmas 
científicos, sino desde sus significaciones humanas pre-
científicas: el agua es vida, es beber, es refrescarse, es lim-
piar, es inundación, es sequía si falta. Claro, es todo ello por-
que “en sí” es algo tal que es todo ello, pero qué es el agua 
como sólo un ser omnisciente lo podría saber, no lo sabemos: 
nuestro saber es el conocer del ser en el mundo, de la inter-
subjetividad, que tiene un límite y a la vez todo su alcance en 
nuestra propia humanidad.  

Mucho más con la naturaleza humana. No es conocida 
porque se estudie un tratado que describa las características 
de una naturaleza humana en sí misma abstracta indepen-
diente de la vida concreta, sino que es conocida en ese ser-
con-los-otros, en esa “experiencia de lo humano”, que remite 
a esa prudencia aristotélica rescatada por Gadamer[24] y 
Santo Tomás[25], a las virtudes y vicios analizados por Aris-
tóteles en su ética[26], a esa naturaleza humana analizada 
por los filósofos escoceses (Hume, Smith, Ferguson)[27], al 
conocimiento por connaturalizad analizado por Santo To-
más[28], al conocimiento de las sutilezas de lo humano des-
cripto por poetas y literatos, y tan bien utilizados por 
Freud[29], y también a esa sencilla descripción de las ten-
dencias humanas realizada por Santo Tomás en su Suma 
Teológica[30]. Todo ello ha sido llamado “reducción vital” 
por Francisco Leocata[31], como puente de unión y no fusión 
entre la filosofía y la psicología. 

¿Y lo histórico? Aquí es donde el anclaje entre Husserl y 
Gadamer es directo, y de este modo el giro hermenéutico no 
tiene ningún significado nihilista (como le ha querido dar 
Vattimo[32] y otros autores). La historicidad a la que se refie-



Gabriel J Zanotti 

 16 

re Gadamer, esos horizontes de pre-comprensión, donde el 
pasado está viviente como presente en el conjunto de tradi-
ciones que constituyen nuestras pre-comprensiones, es el 
mismo mundo de la vida de Husserl en tanto desplegado en 
sus diversas manifestaciones históricas. El mundo de la vida 
no es unívoco ni equívoco, sino análogo. Las manifestaciones 
culturales son diversas pero en los mismos términos de Ga-
damer manifiestan “lo humano”, que de ese modo no es 
unívoco ni polisémico, sino análogo: mitos, artes, sistemas 
políticos y religiosos son manifestaciones diversas de algo 
humano en común. En ese “algo humano” es donde aplica-
mos la actitud teorética y la reducción eidética de Husserl. 
Cuando dos horizontes de precomprensión se comunican, se 
intersectan, lo hacen a través de algo humano que se puede 
analizar fenomenológicamente. La noción de sacrificio que 
tenían los aztecas y los mayas era muy diferente a la noción 
de sacrificio judeocristiana pero tienen algo en común: la 
ofrenda a lo divino, y cuando analizamos ello “en su esen-
cia”, hacemos una reducción eidética que llega a la esencia 
en común dada la naturaleza humana en común. Pero sin 
abstraerla de la historia: así como la naturaleza humana está 
totalmente en cada uno de los seres humanos existentes pero no se 
reduce a cada uno de los humanos existentes[33], así cada esencia 
de cada relación intersubjetiva existe totalmente en cada horizonte 
histórico concreto sin reducirse a ese horizonte en particular.  

Por ende, el famoso “conocimiento de la esencia” que po-
sibilita el análisis de la ley natural, no es una esencia en sí 
misma conocida de modo abstracto, como la premisa mayor 
universal de cierto iusnaturalismo racionalista[34] que dedu-
cía los contenidos de la ley natural como teoremas, todo ello 
fuera de la historia y de la vida. Es la naturaleza humana co-
nocida en la intersubjetividad, en sus diversas manifestacio-



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 17

nes históricas pero sin reducirse a cada una de ellas en parti-
cular. Pero, a su vez, todo esto implica una conclusión filosófi-
ca más general: el famoso oscurecimiento del conocimiento de 
las esencias después de Kant estaba supeditado al planteo 
cartesiano res cogitans – res extensa (matemática) que es pre-
cisamente lo que Kant intenta solucionar. Superado el planteo 
cartesiano (muy comprensible en su momento, no lo estamos 
criticando ácidamente como algunos tomistas o algunos hei-
deggerianos), se puede re-establecer el famoso tema de las 
“esencias”, como algo implícito en el conocimiento cotidiano 
del mundo de la vida, con todos sus límites. 

  
2.2.  Racionalidad y verdad. 

Por una obvia transitividad, también se pueden replan-
tear la racionalidad y la verdad. No se tira por la borda la 
racionalidad de las ciencias (aunque moderada, sí, por el 
aludido historical turn) pero sí se la ubica dentro de una ra-
cionalidad más amplia concebida como ese comprender origi-
nario del estar-en-el-mundo-de-la-vida, donde puede darse 
además una actitud teorética que profundiza sus significacio-
nes más centrales. Todos los debates donde se hable de “ra-
zón”, “demostración racional”, etc., deben ser “re-
elaborados” bajo esta aclaración indispensable. En última 
instancia, la crítica de Husserl presente en La Crisis de las 
Ciencias Europeas[35] retoma la primacía del theos de la razón 
como contemplación de la verdad, adelantándose, de mejor 
modo creemos, a lo que luego la Escuela de Frankfurt critica-
rá como la primacía de la razón instrumental.[36] 

Con la verdad, algo similar. La antigua noción de adecua-
tio fue re-elaborada en el aludido esquema cartesiano, donde 
la verdad como adecuación entre inteligencia y realidad pasa 
a ser la adecuación entre sujeto-mundo externo, bajo la pre-



Gabriel J Zanotti 

 18 

gunta sobre cómo sabemos que la idea re-presenta “verdade-
ramente” al mundo externo, a lo que Descartes responde: 
porque Dios lo garantiza. Cuando Hume y Kant tiran abajo 
esa respuesta, ya hemos resumido el resultado: la adecua-
ción entre sujeto y mundo externo se produce merced a la 
organización categorial del yo trascendental en Kant y por 
ende “la cosa en sí” no es conocida en sí misma. Pero el posi-
tivismo de fines del s. XIX y el neopositivismo de ppios. de 
XX parece ser una de las tantas respuestas que genera la filo-
sofía post-kantiana. La “cosa en sí” es re-descubierta como 
los hechos del método científico. El famoso método cartesiano se 
transforma ahora en un método para librar al conocimiento 
humano precisamente de “lo subjetivo”, y lograr “la objeti-
vidad de los hechos”. El inductivismo y los cánones de Mill 
al respecto, y el método de hipótesis, deducción de las con-
secuencias, verificación probable de las consecuencias, de 
Hempel, Carnap, Nagel, parecen acercar a la inteligencia 
humana a un paradójico mundo feliz donde se ha librado de 
sí misma: los “facts” de las ciencias naturales, que luego 
inundan a las ciencias sociales con una pretendida imitación 
de dicho método[37]. Volvemos a decir que Popper es el 
primero que desde la ciencia misma tira abajo esta ilusión 
pero sus consecuencias culturales quedan: la verdad se de-
posita en “los hechos”, “lo objetivo”, “lo científico”, fuera de 
ello, no existe la verdad sino “lo subjetivo” donde obviamen-
te también están las ideas filosóficas y teológicas de la ley 
natural. Algunos católicos tratan entonces de argumentar a favor 
de la ley natural desde esa noción de “lo científico” sin darse cuen-
ta que están arrojando a las problemas morales así propuestos a la 
falibilidad intrínseca del método hipotético-deductivo. 

Pero este problema subsiste aunque no estuviéramos 
afectados por el neopositivismo como cultura. En la medida 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 19

en que se siga manejando el viejo esquema de sujeto – mundo 
externo para la teoría del conocimiento, sigue existiendo el 
problema de la re-presentación del mundo externo al sujeto, 
y la salida no es fácil[38]. La cuestión es que cuando cam-
biamos, precisamente, la noción de mundo físico por la noción 
de mundo de la vida, la persona está en el mundo, y por ende no 
tiene que re-presentarse un mundo externo sencillamente 
porque está en él. El planteo puede parecer heideggeriano en 
su lenguaje pero no, porque no estamos asumiendo las con-
secuencias metafísicas del Da-sein. Sólo decimos que ya no 
hay “problema del puente” que el sujeto tiene que cruzar 
hacia el objeto. Por lo tanto la verdad no es tanto adecuación 
sino manifestación del estar en el mundo de la vida: si Alcibíades 
es llevado por Sócrates a contestar qué es la valentía, y con-
testa “con verdad”, es porque es llevado mayéuticamente a 
contemplar su mundo, del cual emerge la verdad. Este es el 
modo de razón y verdad que está detrás de toda argumenta-
ción de ley natural. 

  
2.3.  La dicotomía natural/cultural. 

Debido a todo el panorama expuesto anteriormente, el 
ser humano en general se siente sólo compelido por las leyes 
de la naturaleza física. Lo demás sería el reino de lo cultural 
y por ende lo “no-normado”. 

Frente a eso, los debates sobre la ley natural parecen en-
frentarse al tema de “lo cultural”, y mucho más si esta última 
es vista como un testimonio en sí mismo del relativismo. 
Cuando vimos de qué modo el giro hermenéutico en Gada-
mer se puede instalar en la fenomenología de Husserl, vimos 
que ello no es así. Lo cultural es lo humano en tanto mundo 
de la vida, mundo de la vida, sí, diversificado en horizontes 
diversos. Esos mundos diversos no son incomunicables, ya 



Gabriel J Zanotti 

 20 

vimos que son comunicables precisamente con una intersec-
ción de horizontes que abre hacia una razón en común entre 
ellos basada en lo humano en común. Por ende la dicotomía 
entre lo humano y lo cultural, y por ende, entre una ética 
universal y lo cultural, es falsa, pues se basa en una visión 
unívoca de lo humano y en una visión equívoca de lo cultu-
ral. Ya dijimos que lo humano es análogo: diverso en tanto se ma-
nifiesta en culturas diversas, similar en tanto a lo humano que las 
une. Que ello implica la necesidad de un diálogo y que ello 
puede implicar difíciles debates es obvio, pero ya vimos que 
esos difíciles debates no se evitan ni siquiera en el ámbito de 
las ciencias naturales, que son una manifestación más de una 
cultura en particular, la occidental. 

Oponer cultura a naturaleza humana es por ende erró-
neo: la naturaleza humana es cultural y lo cultural manifiesta 
a la naturaleza humana. Y esto fue dicho por alguien que no 
era precisamente el Romano Pontífice: “…he llegado a la 
conclusión de que cada cultura es en potencia todas las culturas 
y que las características culturales especiales son manifesta-
ciones intercambiables de una sola naturaleza humana” (Paul J. 
Feyerabend[39]). 

  
2.4.  La dicotomía ser/deber ser. 

También esta habitual dicotomía, afirmada por Hume, 
tiene mucho que ver con la primacía cultural del positivismo 
a la cual estamos haciendo referencia. Si la verdad se deposi-
ta sólo en los hechos de una supuesta ciencia no afectada por 
lo subjetivo, tratar de hablar de “la verdad” de juicios de 
valor subjetivos parece un sin sentido. Los debates sobre la 
ley natural son afectados radicalmente por este problema. 
Kant intento superar la dicotomía con su famoso imperativo 
categórico pero ello no pudo evitar que la dicotomía llegara, 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 21

con las mejores intenciones, incluso a las ciencias sociales 
despojadas de positivismo, como los planteos neokantianos 
de M. Weber[40] que afectan luego a sus mejores discípu-
los[41]. 

La intersubjetividad tiene, en cambio, implicaciones éti-
cas que han sido bien vistas por los filósofos del diálogo[42]. 
El otro en tanto otro es en ellos un punto de partida tanto mo-
ral como ontológico[43]. En ese mundo de la vida, donde las 
personas pueden establecer entre sí relaciones de amor au-
téntico, las personas son capaces de entregarse y de prome-
terse mutuamente. El acto del habla ilocutivo “prometo 
que”[44] hace pasar al deber ser las potencialidades de amor 
genuino que cada persona tiene ante la otra, y ello está fun-
dado en esa noción de naturaleza humana referida anterior-
mente (punto 2.1.). Esas experiencias vitales, vistas con la 
actitud teorética husserliana, es lo que convierte en “teoría” 
de la ley natural lo que antes fue (en actitud natural) su “ser 
vividas”. La conciencia de la ley natural no surge en la per-
sona porque estudie de modo abstracto y erudito todas las 
filosofías morales de todos los filósofos. Es más, ello puede 
convertirla en escéptica. La pregunta clave es: “¿has hecho 
algo bueno alguna vez?”. El “si” consiguiente y la reflexión 
socrática sobre las implicaciones del “si” hace rugir reflexi-
vamente en la persona la conciencia de la ley natural. 

Pero, a su vez, esta dicotomía parece ignorar el círculo 
hermenéutico. La persona nunca hace sobre la realidad jui-
cios neutros de valoración, sino que esas valoraciones, que le 
dan sus criterios de relevancia y enfoque sobre la realidad 
infinita y compleja, están cargadas de los valores de su pro-
pio horizonte de pre-comprensión que es su mismo mundo 
de la vida cargado de historicidad. Que el deficit norteameri-
cano se incremente no es un simple juicio “de hecho”. Tam-



Gabriel J Zanotti 

 22 

bién es real (obsérvese que no digo “hecho” sino “real”) que 
ese aspecto de la realidad es para el mundo intersubjetivo 
más importante que lo que ayer pueda haber yo desayunado. 
Y ese nivel de importancia es valorativo (esto tiene conse-
cuencias básicas para la filosofía de la comunicación social). 
Lo que en la epistemología de Popper ha sido llamado la 
carga de teoría de la base empírica[45] (theory-laden) es lla-
mado el value-laden de toda humana proposición, y esto ha 
sido explícitamente afirmado por H. Putnam[46].  

  
3. Ley natural: ¿con o sin fe cristiana? 

 
Abordemos ahora un tema delicado pero esencial para la 

comunicación y el diálogo con el mundo contemporáneo. 
Una tentación recorrió a la neoescolástica cristiana du-

rante mucho tiempo, y de modo muy comprensible. La de 
presentarse como una filosofía sólo desde “la luz natural de 
la razón”, destacando precisamente que sus principios onto-
lógicos y los preceptos de la ley natural son comprensibles (y 
por ende también exigibles) para los no-creyentes. Los orí-
genes de todo esto fueron muy bien reseñados por Gilsón en 
“El filósofo y la teología”[47], y no es este el lugar para co-
mentarlos de vuelta. La cuestión es que ello parece ser lo 
adecuado para un posicionamiento en el mundo secular del 
cristiano como “ciudadano que habla desde la razón” y es-
tratégicamente parece ser lo ideal para un mundo que relega 
los temas de ley natural al ámbito privado de la fe religiosa. 

Sin embargo la cuestión tiene sus complicaciones. Los 
que estuvieron de acuerdo con la noción de filosofía cristiana 
(Gilsón fue precisamente uno de ellos) no ignoraban la dis-
tinción entre conclusiones que necesitaban una premisa ma-
yor desde la revelación y las que no las necesitaban, pero 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 23

advertían que la escolástica y su culmen, Santo Tomás de 
Aquino, no se podrían haber desarrollado sino por los estí-
mulos que la razón humana tuvo en la revelación cristiana 
en temas esenciales (creación, etc.) totalmente extraños al 
pensamiento griego en tanto griego[48]. Lo cual no era sino 
decir, en términos hermenéuticos, que lo que hoy llamamos “filoso-
fía” de Santo Tomás no fue sino su teología, en diálogo con la ra-
zón, elaborada desde un horizonte de pre-comprensión esencial-
mente judeo-cristiano. 

Esto fue advertido por J. Ratzinger de este modo: “…la 
razón humana no es en absoluto autónoma. Se encuentra 
siempre en un contexto histórico. El contexto histórico desfi-
gura su visión (como vemos); por eso necesita también una 
ayuda histórica que le ayude a traspasar sus barreras históri-
cas. Soy de la opinión de que ha naufragado ese racionalis-
mo neo-escolástico que, con una razón totalmente indepen-
diente de la fe, intentaba reconstruir con una pura certeza 
racional los “preambula fidei”; no pueden acabar de otro mo-
do las tentativas que pretenden lo mismo. Si: tenía razón 
Karl Barth al rechazar la filosofía como fundamento de la fe 
independiente de la fe; de ser así, nuestra fe se fundaría, al 
fin y al cabo, sobre las cambiantes teorías filosóficas. Pero 
Barth se equivocaba cuando, por este motivo, proponía la fe 
como una pura paradoja que sólo puede existir contra la ra-
zón y como totalmente independiente de ella. No es la me-
nor función de la fe ofrecer la curación a la razón como ra-
zón; no la violenta, no le es exterior, sino que la hace volver 
en si. El instrumento histórico de la fe pude liberar de nuevo 
a la razón como tal, para que ella –introducida por éste en 
camino- pueda de nuevo ver por sí mismo. Debemos esfor-
zarnos hacia un nuevo diálogo de este tipo entre fe y filoso-
fía, porque ambas se necesitan recíprocamente. La razón no 



Gabriel J Zanotti 

 24 

se salvará sin la fe, pero la fe sin la razón no será huma-
na”[49]. Es una cita densa, con matices importantísimos. Lo 
que menos hace Ratzinger, si se lee el final, es negar el diálo-
go razón-fe; menos él, que estaba colaborando en el docu-
mento Fides et ratio que aparecería dos años después[50]. Lo 
que hace es advertir sobre la pretensión de una filosofía to-
talmente independiente de la Fe nada más ni nada menos que 
sobre los prambula fidei (Dios, alma, libertad), sobre los cuales 
se basa la ley natural. No es que la escolástica no haya elabo-
rado para ellos argumentos que no tengan una premisa ma-
yor como revelación, sino que sin esta última, muy pocos hom-
bres hubieran llegado a ellos, tardíamente y con mezcla de error, lo 
cual es estrictamente lo que dice Santo Tomás al inicio de la Suma 
Contre Gentiles sobre las relaciones entre razón y fe.[51] 

¿Pero entonces? ¿Cómo nos posicionamos como ciudada-
nos seculares en el mundo actual? ¿No es la “acusación” per-
manente del laicismo –no laicidad- que el cristiano no afir-
maría lo que afirma sin la fe que, en tanto fe, no puede im-
ponerse a los que no la tienen? ¿Qué ocurre entonces con la 
estrategia de hablar “desde la sola razón? 

Dos cuestiones tienen que ser aclaradas allí. Una, mala 
estrategia es la que se basa en lo imposible. Cuando un cató-
lico afirma sus posiciones diciendo que no tienen nada que 
ver con su Fe, el no católico no le cree y hace bien, porque en 
el fondo el católico tampoco debería creerlo. El católico habla 
siempre desde su horizonte judeocristiano y ello no es sólo 
inevitable sino que está muy bien que así sea, aunque esté 
hablando de física atómica (en ese caso, por ejemplo, piensa 
que los átomos NO son Dios sino creados por Dios, cosa que 
no pensaría si fuera un shintoísta). Otra cosa es si un físico 
cristiano tiene un mundo de la vida, una razón y un lenguaje en 
común para hablar con un físico shintoísta y esa es la cuestión. 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 25

Segunda, es el propio Ratzinger, que nos metió en el 
problema, el que nos saca de él. Ya como pontífice, el 17 de 
Enero de 2008, en un discurso que no le fue permitido pronun-
ciar, en “La Sapienza”[52], Benedicto XVI re-elabora la no-
ción de public reason de J. Rawls. Para Rawls[53], en una so-
ciedad democrática, con libertad de expresión y libertad reli-
giosa, los ciudadanos deben manejarse, en sus debates públi-
cos, con razones que el otro ciudadano pueda aceptar. Si voy 
a argumentar en contra de XX, debo decir algo que los de-
más ciudadanos puedan entender. Si mi punto de partida es 
un discurso privado, esotérico, imposible será que me en-
tiendan y acepten. Pues bien, ¿no ratifica ello la “estrategia” 
de presentarse desde la sola razón? Curiosamente, no, al 
contrario. Benedicto XVI, en un notable párrafo, elabora có-
mo un cristiano puede presentarse ante los demás como cris-
tiano confiando en la razón. El contexto era precisamente 
cómo él, como Pontífice, podía hablar ante una universidad 
laica. Y responde: “…Aquí, sin embargo, surge inmediata-
mente la objeción según la cual el Papa, de hecho, no habla-
ría verdaderamente basándose en la razón ética, sino que sus 
afirmaciones procederían de la fe y por eso no podría pretender 
que valgan para quienes no comparten esta fe. Deberemos volver 
más adelante sobre este tema, porque aquí se plantea la cues-
tión absolutamente fundamental: ¿Qué es la razón? ¿Cómo 
puede una afirmación —sobre todo una norma moral— de-
mostrarse "razonable"? En este punto, por el momento, sólo 
quiero poner de relieve brevemente que John Rawls, aun ne-
gando a doctrinas religiosas globales el carácter de la razón 
"pública", ve sin embargo en su razón "no pública" al menos una 
razón que no podría, en nombre de una racionalidad endurecida 
desde el punto de vista secularista, ser simplemente desconocida 
por quienes la sostienen. Ve un criterio de esta racionalidad, 



Gabriel J Zanotti 

 26 

entre otras cosas, en el hecho de que esas doctrinas derivan 
de una tradición responsable y motivada, en la que en el 
decurso de largos tiempos se han desarrollado argumentacio-
nes suficientemente buenas como para sostener su respectiva doc-
trina. En esta afirmación me parece importante el reconoci-
miento de que la experiencia y la demostración a lo largo de 
generaciones, el fondo histórico de la sabiduría humana, son 
también un signo de su racionalidad y de su significado du-
radero. Frente a una razón a-histórica que trata de construirse 
a sí misma sólo en una racionalidad a-histórica, la sabiduría de 
la humanidad como tal —la sabiduría de las grandes tradiciones 
religiosas— se debe valorar como una realidad que no se puede 
impunemente tirar a la papelera de la historia de las ideas.” (Las 
itálicas son nuestras). 

El párrafo es importante, porque re-habilita al horizonte 
cristiano de pensamiento en la public reason, lo cual, en tér-
minos rawsianos, parecería una contradicción. Las doctrinas 
“metafísicas”, como, según todo neokantiano, no pertenecen 
a “lo racional” quedarían fuera del debate público. Pero sin 
embargo Benedicto XVI ve en Rawls “…un criterio de esta 
racionalidad, entre otras cosas, en el hecho de que esas doc-
trinas derivan de una tradición responsable y motivada, en 
la que en el decurso de largos tiempos se han desarrollado 
argumentaciones suficientemente buenas como para sostener su 
respectiva doctrina.”. O sea, es positiva la noción de razón 
pública en sí misma: debo argumentar con elementos que el 
otro pueda entender. Pero esos elementos no excluyen tradi-
ciones de pensamiento que tengan contenidos religiosos, 
porque estos pueden tener una “sabiduría” abierta a la ra-
zón. Una razón que nunca es “a-histórica”, sino, como vimos 
en la noción de horizonte, insertada en la sabiduría de una 
humanidad rica en sus propias tradiciones. Por ende, las 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 27

tradiciones religiosas pueden y deben entrar en el debate 
público[54], en la medida que, en una sociedad con libertad 
religiosa, encuentren razones que el no creyente pueda en-
tender, pero esas razones emergerán de la sensibilidad cristiana 
respecto a la verdad de ciertos temas. [55] 

Lo que queremos decir es entonces lo siguiente. El católi-
co no tiene por qué decir que su noción de ley natural, y su 
sensibilidad respecto de ciertos temas (aborto, etc) dependen 
de la sola luz de la razón y “no tiene nada que ver” con su 
horizonte judeocristiano. No tiene por qué decirlo primero 
porque es imposible, y segundo porque esa imposibilidad no 
le quita carta de ciudadanía en el debate público. Porque allí, 
con los no católicos, él tratará de extraer de su tradición (una 
tradición rica en el diálogo fe-razón) argumentos que el no 
católico pueda aceptar (decimos pueda aceptar, no decimos 
quiera aceptar). El esquema formal del diálogo sería algo así 
como “sí, por supuesto que digo esto porque soy católico, 
pero al no católico le puedo decir que X, que en tanto X es 
razonable para los no católicos”. 

La “estrategia” de negar la relación de nuestra propia fe 
con nuestras posiciones más profundas en la ley natural es 
errónea, porque: a) el diálogo no es estrategia, es compren-
sión. En ese sentido los católicos debemos asumir la distin-
ción de Habermas entre acción estratégica y acción dialógi-
ca[56]. Los católicos no somos ni debemos ser estrategas. 
Somos dialogantes, como Santo Domingo. Comprendemos al 
otro y hablamos al otro. No intentamos dominarlo, la Fe no 
debe imponerse por la fuerza lingüística. b) Es imposible 
hablar, si se es católico, SIN el horizonte judeocristiano como 
un “desde dónde” se habla. Es un imposible hermenéutico. 
c) La noción de ley natural de Santo Tomás no es la del dere-
cho natural racionalista, sino que es, como ya citamos, “la 



Gabriel J Zanotti 

 28 

participación de la creatura racional en la ley eterna”. El con-
texto es teológico aunque luego las tendencias propias que 
fundamentan los preceptos de la ley natural[57] puedan ser 
compartidas por un no creyente. d) En tanto “estrategia” no 
da ni siquiera resultado. El no creyente no le cree al creyente 
cuando lo afirma, y este último se ve enredado en peticiones 
de principio argumentales que conducen al fracaso su argu-
mentación. e) Por último, y lo más importante: el diálogo con 
el mundo no creyente sigue siendo perfectamente posible, 
porque la sensibilidad cristiana proporciona argumentos ra-
cionales que el no cristiano puede entender, y por ende una “ra-
zón pública desde el cristianismo” es perfectamente posi-
ble[58]. 

  
4. Claves para el diálogo con el mundo actual 

 
Pero, ¿cómo “enfrentar” al mundo desde el punto 3? La 

pregunta, así, está mal planteada. El católico laico no “en-
frenta” al mundo porque no está en frente del mundo sino 
que está en él. Si no lo percibe así es que todo el Vaticano II y 
especialmente la Lumen gentium[59] y la Gaudium et spes[60] 
no ha terminado de hacer carne en él. 

El laico católico es ciudadano en el mundo por derecho propio 
y en ese sentido debe acostumbrarse a dialogar con el mun-
do como uno más, sin negar su condición de creyente y dan-
do buenos argumentos[61] para sus propias posiciones. Para 
ello sugiero las siguientes “claves” o “ítems”. 

  
4.1. El diálogo. 

El católico en el mundo debe ser un maestro consumado 
en el diálogo, pero no como estrategia, sino como testimonio de 
su Fe. En ese sentido sería muy bueno que estudiaran e in-



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 29

ternalizaran al respecto las enseñanzas de Habermas, Gada-
mer, Buber, Levinas, Popper, pero tienen algo más sencillo 
desde donde comenzar y que parece que tampoco ha hecho 
carne en la Fe: la encíclica Ecclesiam suam de Pablo VI[62]. 

Un punto fundamental en este tema es distinguir entre 
fundamentalismo y relativismo[63]. Es un error tildar de 
fundamentalista a cualquiera que tenga una relativa certeza 
sobre sus convicciones morales. Porque de esa certeza no se 
sigue la intolerancia ni el autoritarismo. Al contrario, forma 
parte de la ley natural que la verdad no debe imponerse por 
la fuerza, sino por la sola fuerza de la verdad, porque la na-
turaleza de la inteligencia y la voluntad humanas con contra-
rias a todo tipo de coacción en cuanto al convencimiento de 
la verdad. Por ende, el religioso o partidario de la ley natural 
que incurra en autoritarismos incurre en una contradicción con 
sus propios principios y en un non sequitur total. Por eso el Va-
ticano II pudo deducir con toda coherencia el derecho a la 
libertad religiosa de la ley natural[64]. 

Relativismo en sentido negativo es otra cosa. Es no estar 
seguro de nada, es ser indiferente respecto a la verdad. Pero 
en ese caso, ¿para qué debatir? Excepto para lograr un pacto 
de no agresión, lo cual puede ser mucho, pero eso no es diá-
logo, ni comprensión mutua. Incluso, esa posición puede 
alimentar prejuicios negativos respecto al otro que lleven de 
vuelta a la guerra. La verdadera paz comienza con la com-
prensión del otro, y con el diálogo concomitante. El que dia-
loga no es indiferente ante la verdad, quiere llegar a un 
acuerdo sobre la verdad, pero es consciente de sus límites y 
de los límites del diálogo. Los paradigmas mutuamente in-
comunicados, las posiciones irreconciliables que sólo convi-
ven en un mismo territorio sólo porque no se cruza una lí-
nea, son antecedentes de nuevas guerras. La agresividad de 



Gabriel J Zanotti 

 30 

los juegos de lenguaje consiguiente son su antesala, y la Ar-
gentina es un buen ejemplo de ello (y por ende, un mal 
ejemplo). Por eso la gran distinción de razones incomunica-
das en frágil convivencia, y razones en común dialogando. 
Esa es una enorme preocupación de Benedicto XVI que re-
tomaremos al final. 

  
4.2.  Comprender al otro horizonte y compartir sus valores. 

Comprender, en Gadamer, no es justificar ni estar de 
acuerdo, sino defender[65] al otro del absurdo, y por ende 
comprender la historicidad de sus afirmaciones. En ese sen-
tido, no sé hasta qué punto ha sido bueno llamar cultura de la 
muerte a quienes defienden el aborto, la eutanasia, el matri-
monio homosexual, etc. Si el caso es que quienes defienden 
algo, lo que fuere, lo hacen desde la no sinceridad y la menti-
ra, entonces obviamente las condiciones de diálogo no se 
cumplen por la otra parte y con ello queda cortado el diálo-
go. Pero el católico que a priori llama al otro “cultura de la 
muerte” corta ipso facto todo diálogo potencial con el otro 
que, aunque equivocado, defienda posiciones desde la buena 
voluntad y además con argumentos importantes. Y esta con-
vicción no surge de ninguna estadística, sino de la conviven-
cia asidua con los no católicos.  

Todas las explicaciones efectuadas en el punto 1.2. debe-
rían bastar para comprender desde dónde habla un no cató-
lico cuando niega la racionalidad de la ley natural: desde un 
neokantismo, un neopositivismo y una reacción post-
modernista (un kundo “post-metafísico”) que es la cultura 
misma donde ha nacido, incluido el católico, lo cual genera a la 
Iglesia actual problemas pastorales inéditos. 

Ello, en cuanto a lo que comprender al otro horizonte se 
refiera. 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 31

Pero, además, el otro horizonte tiene valores positivos, 
que son en sí mismos cristianos. Valores como la igualdad, la 
no discriminación, la intimidad personal, la vida misma, son 
los valores frecuentes que encontramos en quienes defienden 
posiciones que no coinciden con una ley natural expuesta 
desde una cosmovisión católica. En la eutanasia se discute 
desde la dignidad de la muerte; en el aborto, desde la vida y 
libertad de la madre; en el divorcio y matrimonio homo-
sexual, desde la igualdad y la no discriminación. Como valo-
res, son buenos en sí mismos y cristianos. Son como premi-
sas mayores de las cuales luego se desprenden non sequitur 
(s) (por ejemplo: del derecho a la muerte digna no se sigue 
una acción positiva directamente encaminada a causar la 
muerte) pero el católico puede y debe utilizar esas premisas 
en sus argumentos porque son premisas en sí mismas ver-
daderas y compartidas en general por todos.  

  
4.3.  La distinción entre ley humana y ley natural. 

En los debates públicos esto es algo que casi no aparece, 
tanto de uno u otro lado. Católicos y no católicos están acos-
tumbrados en un peculiar non sequitur: afirmar como ley 
positiva todo aquello que sea bueno en su escala de valores, 
y en el caso del católico, afirmar como ley humana todo 
aquello que sea parte de la ley natural. Pero no fue ello lo 
afirmado por Santo Tomás: “. . . la ley humana se establece 
para una multitud de hombres, en la cual la mayor parte no son 
hombres perfectos en la virtud. Y así, la ley humana no prohíbe 
todos los vicios, de los que se abstiene un hombre virtuoso; 
sino sólo se prohíben los más graves, de los cuales es más 
posible abstenerse a la mayor parte de los hombres, espe-
cialmente aquellas cosas que son para el perjuicio de los de-
más, sin cuya prohibición la sociedad no se podría conservar 



Gabriel J Zanotti 

 32 

como son los homicidios, hurtos, y otros vicios semejantes” 
(I-II, Q. 96, a. 2). Y antes había dicho, citando incluso a San 
Agustín: “…la ley humana no puede castigar o prohibir to-
das las cosas malas que se hacen, porque si quisiera quitar 
todos los males, con ellos quitaría también muchos bienes, y 
se impediría la utilidad del bien común, que es necesaria 
para la convivencia humana” (I-II, q. 91, a. 4). (Las itálicas 
son nuestras). ¿Por qué no tener en cuenta esta distinción en 
el s. XXI, que fue realizada ya en los s. IV y XIII? Hay mu-
chas cuestiones que pertenecen a la intimidad personal y no 
deberían ser legisladas, como explícitamente lo recoge el art. 
19 de la Constitución Argentina de 1853: “…Las acciones 
privadas de los hombres que de ningún modo ofendan al 
orden y a la moral pública, ni perjudiquen a un tercero, están 
sólo reservadas a Dios, y exentas de la autoridad de los ma-
gistrados. Ningún habitante de la Nación será obligado a 
hacer lo que no manda la ley, ni privado de lo que ella no 
prohíbe”. Por supuesto, muchos dirán que en la definición 
misma de bien común que aparece en muchas encíclicas 
(conjunto de condiciones de vida social que facilitan el desa-
rrollo y perfeccionamiento de la persona humana) está im-
plícita una visión perfeccionista de la ley humana, tampoco 
ignorada por Santo Tomás cuando afirma el valor educativo 
de la ley (I-II, Q. 92 a. 1c). Sí, claro que es así, pero ello impli-
ca una falsa contraposición: el bien común y el perfeccionamien-
to de la persona requiere que la ley humana tolere cuestiones que la 
ley natural no. Veremos más adelante qué casos específicos 
pueden ser iluminados por esta cuestión. 

Demos un ejemplo. Las relaciones pre-matrimoniales no 
son hoy un public-issue. Sin embargo para los católicos la 
unión sexual puede realizarse sólo en el matrimonio. Y por 
más dificultades que esto tenga desde un punto de vista psi-



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 33

cológico, cultural o pastoral, también hay buenos argumen-
tos de ley natural para que así sea: el compromiso matrimo-
nial garantiza la no-instrumentalización de la otra persona 
en la unión sexual, lo cual es un argumento cristiano pero a 
la vez entendible por cualquier filósofo que maneje la distin-
ción contemporánea entre persona y cosa. Sin embargo no es 
una cuestión legal, y está bien que así sea.  

  
4.4.  Argumentar desde el mundo de la vida, no desde “lo cien-

tífico”. 

Ya dijimos más arriba que “…El inductivismo y los cá-
nones de Mill al respecto, y el método de hipótesis, deduc-
ción de las consecuencias, verificación probable de las conse-
cuencias, de Hempel, Carnap, Nagel, parecen acercar a la 
inteligencia humana a un paradójico mundo feliz donde se 
ha librado de sí misma: los “facts” de las ciencias naturales, 
que luego inundan a las ciencias sociales con una pretendida 
imitación de dicho método. Volvemos a decir que Popper es 
el primero que desde la ciencia misma tira abajo esta ilusión 
pero sus consecuencias culturales quedan: la verdad se de-
posita en “los hechos”, “lo objetivo”, “lo científico”, fuera de 
ello, no existe la verdad sino “lo subjetivo” donde obviamen-
te también están las ideas filosóficas y teológicas de la ley 
natural. Algunos católicos tratan entonces de argumentar a favor 
de la ley natural desde esa noción de “lo científico” sin darse cuen-
ta que están arrojando a las problemas morales así propuestos a la 
falibilidad intrínseca del método hipotético-deductivo”. 

Esto es sumamente preocupante y puede tener conse-
cuencias gravísimas para una argumentación desde la razón. 
Uno, que si el católico cree que argumentar desde la razón es 
argumentar desde la razón científica borra la idea de ley natu-
ral (la cual NO se basa en ese tipo de razón) y se pone a tiro 



Gabriel J Zanotti 

 34 

de todos los argumentos científicos que sean contrarios a lo 
que él quiere decir. La razón científica es esencialmente con-
jetural: el método hipotético-deductivo no permite dar certe-
za a la hipótesis por más que esta se encuentre corroborada, 
esto es, no falsada hasta el momento[66]. Por ende, la ciencia 
nunca sale del nivel de hipótesis, aunque esté por el momento 
“no negada”. Pero la ley natural no es una hipótesis, sino un 
nivel más alto de certeza. Debatible por supuesto en el ámbi-
to público, pero presentada por quien la sostiene NO como 
una hipótesis que depende de un testeo empírico que puede 
apoyar hoy y negar mañana. Es presentada como una exi-
gencia moral que tiene otro tipo de razones, paradójicamente 
más firmes que la ciencia. Y ese otro tipo de razones surgen 
de profundizar con actitud teorética, como ya dijimos, las 
experiencias humanas del mundo de la vida. Este es preci-
samente el diálogo posible y necesario entre todas las perso-
nas “de buena voluntad”. Veremos después todo esto en el 
caso del aborto pero demos sólo un pequeño ejemplo. A ve-
ces veo en newletters católicos títulos como estos: “revela un 
estudio problemas psíquicos en hijos de matrimonios homo-
sexuales”. ¿Pero qué nivel de certeza moral tiene un estudio 
estadístico? ¿Y si mañana aparece otro, metodológicamente inob-
jetable, que afirmara exactamente lo contrario? 

Argumentar desde el mundo de la vida es argumentar 
desde lo más permanente de lo humano, por más diferencias 
culturales que haya. Por eso muchas de las cuestiones dichas 
por Aristóteles en su ética a Nicómaco, o los planteos mora-
les de Sócrates en los Diálogos platónicos, siguen siendo ra-
zonables hoy, mientras que no ha pasado lo mismo con la 
física aristotélica. Por ello, argumentar desde la ley natural 
de Santo Tomás es argumentar de modo razonable desde 
una ética de virtudes, que tienen que ser vividas para poder 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 35

ser entendidas. Y la vivencia de esas virtudes está abierta a 
creyentes y no creyentes, aunque ello seas difícil. No se trata 
de una confianza en una razón in abstracto sino de la con-
fianza en una razón humana inserta en una vida buena (dis-
tinto a una buena vida).  

  
4.5.  No recurrir a las contraposiciones natural/cultural, cor-

póreo/espiritual. 

Con respecto a la primer contraposición, ya hemos habla-
do de ella, pero insistimos porque es uno de los puntos de 
quiebre del diálogo más habituales. La ley natural no con-
trapone lo natural con lo cultural, y menos aún asimila natu-
ral a “corpóreo”.Suponer lo contrario, sobre todo en temas 
de ética sexual, es ponerse a tiro de obvias objeciones. Gran 
parte de la cultura contemporánea parte de una amalgama 
de una autonomía formal y absoluta de la voluntad con un 
dualismo mente-cuerpo total y completo. Decimos “formal y 
absoluta” porque en Kant no era así. La autonomía de la vo-
luntad en Kant rechaza las morales heterónomas pero el im-
perativo categórico resultante no es relativista ni permite al 
sujeto hacer su absoluta voluntad. En cambio actualmente es 
muy común suponer una autonomía sobre la propia persona 
total y completa, y ello no es ridículo: es comprensible una 
vez que cae el paradigma metafísico que sostiene a la ley 
natural y cae también ese kantismo rigorista del imperativo 
categórico. Además, aunque no se sostenga en general una 
inteligencia y libre albedrío no reducibles a lo corpóreo, es 
común decir y suponer que “la razón domina al cuerpo”, 
como la razón instrumental que domina al cuerpo como a 
cualquier otra cosa. Las conclusiones son obvias. 

El que sostiene la ley natural desde su horizonte judeo-
cristiano debe decir que por supuesto que en lo humano to-



Gabriel J Zanotti 

 36 

do es cultural, precisamente porque lo humano se diversifica 
en cultura porque es cultura. Pero ello no implica que no 
haya valores morales razonables para todas las culturas co-
mo, por ejemplo, la igualdad, los derechos humanos, la no 
discriminación. Y desde allí, el valor de la vida humana en el 
vientre materno puede ser un valor tan universal y razona-
ble como hoy lo son la protección de las especies en extinción 
y la no contaminación del ambiente. 

De igual modo, el lenguaje debe adoptar un juego de 
lenguaje no dualista en el tema alma-cuerpo. Debemos 
hablar de lo humano, de la persona; nunca hablar de “el 
cuerpo” y menos aún analogar esto último a “lo natural” y 
menos aún pretender allí manejarnos con el método científi-
co. La ley natural en Santo Tomás tiene una base antropoló-
gica tal que no permite el dualismo alma-cuerpo. Cuando 
Santo Tomás habla de “lo racional” o “la razón”, en su an-
tropología, no se refiere a la mente que controla un cuerpo, 
sino al principio organizante último de lo humano: por ende 
en ese sentido esa racionalidad baña intrínsecamente al 
cuerpo humano. Desde un esquema dualista y una moral de 
autonomía absoluta, no cuidarse en las comidas es tan racio-
nal como sí hacerlo, porque depende de opciones libérrimas 
de una razón que decide sus fines últimos. En cambio, desde 
la ley natural no es racional no cuidarse en las comidas –
aunque ello no sea objeto de la ley humana- porque el respe-
to que debemos al otro lo debemos también a nosotros mis-
mos (los argumentos deben ser siempre desde la intersubje-
tividad). No deben olvidarse al respecto los puntos 47, 48 y 
49 de la Veritatis splendor[67]. 

 
 
  



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 37

5. Hacia un reordenamiento de los debates 
 
Dado todo lo anterior, es necesario re-encausar, re-diri-

gir, re-encaminar ciertos debates que se encuentran estanca-
dos hoy en la razón pública. Huelga la aclaración que lo que 
sigue no es un tratamiento sistemático de ciertos temas y me-
nos aún un intento de solución de todos sus problemas. Pero 
sí humildes sugerencias teóricas y prácticas sobre ciertos te-
mas a la luz de todo lo anterior. 

  
5.1. Sobre el aborto 

5.1.1. No negar el horizonte judeocristiano. Como hemos 
dicho, no es posible ni sincero negar que es un tema para el 
cual cristianos y católicos tenemos una especial sensibilidad. 
Pero ello no quiere decir que no tengamos argumentos razo-
nables para plantear en una sociedad pluralista, argumentos 
que sean entendibles por todos. 

 
5.1.2. Argumentar desde el mundo de la vida. No matar a 

una creatura inocente debe asimilarse con no matar en gene-
ral, con el respeto por la vida. No importa si se duda o no de 
la naturaleza ontológica del embrión: el asunto es que aque-
llo que en principio nacerá como humano debe ser respetado 
como tal. Lo que se esta desarrollando como humano, es hu-
mano, de igual modo que lo que se está desarrollando como 
pez, es un pez. No debería haber mayores complicaciones 
argumentativas. A partir de aquí, la “no excepción”, esto es, 
que “en ningún caso” se debe matar a esa vida inocente se 
desprende con toda lógica aunque obviamente sea psicológi-
camente difícil su aceptación. 

 



Gabriel J Zanotti 

 38 

5.1.3. No argumentar desde el la conjetura científica del 
código genético. El documento del Vaticano de 1974[68] no 
lo hacía: “Por lo demás, no es incumbencia de las ciencias 
biológicas dar un juicio decisivo acerca de cuestiones pro-
piamente filosóficas y morales, como lo son la del momento 
en que se constituye la persona humana y la legitimidad del 
aborto. Ahora bien, desde el punto de vista moral, esto es 
cierto: aunque hubiese duda sobre si el fruto de la concep-
ción humana es ya una persona, es objetivamente un pecado 
grave el atreverse a afrontar el riesgo de un homicidio. ‘Es ya 
un hombre aquel que está en camino de serlo’”. Como ve-
mos, había aquí un sumo cuidado de no hacer extrapolacio-
nes epistemológicas: de una premisa científica no se puede 
extraer una conclusión moral y, para esta última, se recurría 
a la argumentación de Santo Tomás sobre que no se debe 
matar aquello que en potencia será humano (Santo Tomás 
sostenía la teoría de la animación retardada de Aristóteles, 
tema totalmente opinable, pero no por ello apoyó al aborto, 
porque su argumentación moral era, como vimos, diferen-
te[69]). El Magisterio posterior hizo un giro y puso mucho 
peso en el argumento del código genético, pero cada vez que 
tenía que bajar el peso de su autoridad magisterial, ponía las 
cosas en su lugar: “Ciertamente ningún dato experimental es 
por sí suficiente para reconocer un alma espiritual; sin em-
bargo, los conocimientos científicos sobre el embrión huma-
no ofrecen una indicación preciosa para discernir racional-
mente una presencia personal desde este primer surgir de la 
vida humana: cómo un individuo humano no podría ser una 
persona humana? El Magisterio no se ha comprometido ex-
presamente con una afirmación de naturaleza filosófica, pero 
repite de modo constante la condena moral de cualquier tipo 
de aborto procurado. Esta enseñanza permanece inmutada y 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 39

es inmutable” (“Instrucción sobre el respeto de la vida 
humana naciente y la dignidad de la procreación”[70]); “Por 
lo demás, está en juego algo tan importante que, desde el 
punto de vista de la obligación moral, bastaría la sola proba-
bilidad de encontrarse ante una persona para justificar la 
más rotunda prohibición de cualquier intervención destina-
da a eliminar un embrión humano. Precisamente por esto, 
más allá de los debates científicos y de las mismas afirmaciones 
filosóficas en las que el Magisterio no se ha comprometido expre-
samente, la Iglesia siempre ha enseñado, y sigue enseñando, 
que al fruto de la generación humana, desde el primer mo-
mento de su existencia, se ha de garantizar el respeto incon-
dicional que moralmente se el debe al ser humano en su tota-
lidad y unidad corporal y espiritual...” (Evangelium vitae[71]). 
Esto es muy delicado: aún hoy es una incertidumbre científi-
ca (y si es ciencia, siempre lo será) el tiempo que transcurre entre 
que el espermatozoide toca la membrana del óvulo y la 
completa unión cromosómica, y el famoso documento Do-
num vitae, de 1987, tuvo que aclarar, inmediatamente des-
pués del preámbulo y antes de la introducción, que “…Los 
términos "cigoto'', "pre-embrión", "embrión" y "feto'' en el 
vocabulario biológico pueden indicar estadios sucesivos en 
el desarrollo del ser humano. La presente instrucción utiliza 
libremente estos términos, atribuyéndoles un idéntico signi-
ficado ético. Con ellos designa el fruto, visible o no, de la 
generación humana, desde el primer momento de su exis-
tencia hasta el nacimiento. La razón de este uso quedará 
aclarada en el texto (Cf. I, 1)”[72], y más abajo, para despejar 
dudas, “…[El cigoto es la célula resultante de la fusión de los 
núcleos de los dos gametos)”[73]. Y el punto era importante 
porque se debatían temas relacionados con los diversos tipos 
de fecundación artificial. 



Gabriel J Zanotti 

 40 

5.1.4. Se puede hoy argumentar desde Santo Tomás de 
Aquino a favor de la vida desde el primer momento de la 
concepción, aunque Santo Tomás de Aquino no lo haya 
hecho así en su momento. Dado que el desarrollo del em-
brión es accidente, y el accidente supone la sustancia y la 
esencia, un embrión humano en desarrollo presupone una 
sustancia humana y por ende una esencia humana cuya for-
ma sustancial es humana. Ahora bien, esta argumentación se 
puede re-elaborar exactamente como lo dijimos en el punto 
1, desde el mundo de la vida (lo que se esta desarrollando 
como humano es humano), y lo más importante es que, aún 
en el caso de que haya duda, la duda no autoriza, sino todo 
lo contrario, matar al embrión. Y aquél que diga que tiene una 
“certeza científica” de que el embrión no es persona comete el mis-
mo error metodológico que quien se base en la conjeturalidad de la 
ciencia para decir lo contrario. 

  
5.2.  Sobre el matrimonio homosexual. 

5.2.1.  ¿Argumentos? 
Aquí el riesgo de petición de principio es obvia. El ma-

trimonio debe ser entre varón y mujer, pero ¿por qué? ¿Cuál 
es la premisa para esa conclusión? No se la puede afirmar 
como premisa porque, precisamente, es esa “premisa” la que 
está en debate en la razón pública. 

Por supuesto, aquí nos enfrentamos ante un caso típico 
de tradiciones en crisis, y es en la crisis donde surge nueva-
mente el tema de la “argumentación para”. Tiene razón 
Hayek[74] en que las tradiciones suplen lo que la razón no 
sabe, y en ese sentido el matrimonio es una institución social 
espontánea cuyas razones no estuvieron en debate por mu-
cho tiempo. Sin embargo las diversas manifestaciones cultu-
rales de usos y costumbres poligámicos y poliándricos afec-



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 41

taron a esta tradición desde el principio. En el horizonte ju-
deo-cristiano, después de Cristo ciertas características no se 
debatieron, como la monogamia e indisolubilidad, pero an-
tes sí. Y la indisolubilidad comenzó a debatirse ya hace mu-
cho tiempo, ahora le toca el turno a la heterosexualidad y 
dentro de poco le tocará el tema a la monogamia, que tam-
bién se está debatiendo hace tiempo por el caso de los mor-
mones.  

Nuevamente, desde el horizonte judeocristiano tenemos 
un argumento que puede ser razonable para otros horizon-
tes: la plenitud del amor, la entrega total al otro, que deman-
da cuanto menos la monogamia y la indisolubilidad como 
conclusiones de lo que significa “entrega total”. Para la hete-
rosexualidad del matrimonio hay un argumento que viene 
de Freud y que es perfectamente compatible con la antropo-
logía de Santo Tomás, por un lado, y con una “experiencia 
de lo humano” del mundo de la vida. La evolución del psi-
quismo humano es la evolución de una pulsión indiferencia-
da, la libido, que en el recién nacido se manifiesta de manera 
total, de un modo totalmente narcisista[75]. Precisamente la 
dificultad de la evolución de esa pulsión es que salga de su 
indiferenciada fuerza y logre dirigirse al objeto sexual de 
sexo diferente[76]. Para Freud, que el objeto sexual sea de 
sexo diferente es porque, como médico y neurólogo, fundaba 
la fuerza del “plasma germinativo” en la función que este 
tiene para la continuidad de la especie[77]. 

Por supuesto que esto es “políticamente incorrecto”, pero 
aún así, ahora, la “carga de la prueba” la tiene el partidario 
de la homosexualidad como psíquicamente normal y-o mo-
ralmente indiferente. O sea, puede estar muy en desacuerdo 
con Freud, pero tiene que presentar argumentos en contra. Las 
teorías de Freud sobre la evolución de la psiquis no son, 



Gabriel J Zanotti 

 42 

además, sólo hipótesis de modelos hipotético-deductivos en 
ciencias naturales: detrás de sus dos tópicas hay toda una 
filosofía de lo humano (que no de casualidad él encontró, como 
ya dijimos, en poetas y literatos) compatible con la sensibili-
dad cristiana sobre una naturaleza humana herida por el 
pecado original. 

 
5.2.2.  Distinción entre la ley humana y ley natural. 
Pero en este caso, los argumentos de ley natural a favor 

del matrimonio heterosexual no implican necesariamente 
que la ley humana daba encargarse de ello. Así como hay 
muchas cosas “malas” que no por ello deben prohibirse le-
galmente (ya lo vimos), de igual modo hay infinidad de co-
sas “buenas” que no por ello deben mandarse legalmente. Sé 
que habitualmente se argumenta que la familia, al ser tan 
importante, debe ser custodiada por el estado, pero ello es 
un non sequitur. Cada quien podría casarse según su propia 
conciencia, hacer los arreglos legales que prefiera, bajo la 
libertad de asociación y el ya nombrado artículo 19 de la 
Constitución. Los homosexuales harían por ende lo mismo 
pero aunque ellos lo llamaran matrimonio la ley humana no 
lo llamaría tal, con lo cual la ley humana no sería contraria a 
la ley natural. Y esto es así porque lo que estoy proponiendo 
es que no haya matrimonio civil, esto es, estatal. No es que 
heterosexuales y homosexuales quieran simplemente unirse 
según su conciencia (que puede estar errónea pero eso es lo 
que contempla el art. 19): quieren que el estado los declare mari-
do y mujer, y ese es el error. En ese sentido el art. 19 ya con-
templa las razones de igualdad ante la ley y no discrimina-
ción alegados por los partidarios del matrimonio homo-
sexual, pero de un modo no estatal. Esa es la clave del debate 
público que debemos dar.  



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 43

En ese sentido debemos someter a crítica, los católicos, 
todo un proceso de estatización del matrimonio y la familia 
que ha sido mal planteado desde el principio. León XIII se 
opuso claramente al matrimonio civil[78], precisamente por-
que sabía que las legislaciones en ese momento “laicistas” 
pretendían sacar a la familia del ámbito de la Iglesia y colo-
carla en el ámbito del estado. Por supuesto, en ese momento 
no hubo solución al tema, porque a León XIII no se le pasaba 
por su horizonte plantear el tema de la libertad de conciencia 
y la libertad religiosa como derecho civil. Por eso el matri-
monio estatal, en general disoluble, quedaba como la opción 
para los no creyentes en las naciones influenciadas por los 
códigos napoleónicos. En la Argentina, país de empates, la 
legislación estatal prescribió un matrimonio civil indisoluble, 
y como exigencia previa para el religioso, atentado a la liber-
tad religiosa que la Iglesia local toleró, y luego se transformó 
en uso y costumbre. Por supuesto, cuando en 1985 se plantea 
la ley de divorcio civil, los católicos argentinos cerraron filas 
alrededor de la ley civil anterior (¡que León XIII había recha-
zado!), y ahora, casi lo mismo. En ningún momento se nos 
pasa por el horizonte una des-estatización de la familia y una 
solución legal ipso facto para el tema del matrimonio homo-
sexual. ¿No es momento de que pensemos diferente? 

  
5.3.  El derecho a la intimidad. 

5.3.1.  La intimidad personal como un derecho humano 
fundamental.  

En vez de estar corriendo atrás de los acontecimientos, 
diciendo todo el tiempo “esto no” los católicos tienen en este 
derecho algo que viene de su propia sensibilidad cristiana 
pero a la vez los posiciona totalmente en el mundo moderno, 
y que puede plantearse como una posición permanente, que 



Gabriel J Zanotti 

 44 

se adelante a los acontecimientos, y no circunstancial. El de-
recho a la intimidad está en la base del derecho a la libertad 
religiosa[79], porque es nada más ni nada menos que el de-
recho a la ausencia de coacción sobre la conciencia en mate-
ria intelectual y moral. Por eso es un derecho que, uno, fue 
adelantado por la distinción de Santo Tomás, ya citada, entre 
ley humana y ley natural, y, dos, se expresa luego en el dere-
cho a la libertad religiosa –que fundamenta los derechos a la 
libertad de enseñanza y de expresión-, derecho que implica 
una laicidad positiva del estado[80]. Por eso se sitúa entre el 
art. 19 de la Constitución de 1853 (ya citado) y el derecho a la 
libertad religiosa, y por eso no es sólo un derecho con conse-
cuencias sólo privadas sino también públicas.  

El derecho a la intimidad es como un principio cristiano 
y a la vez civil y secular de no agresión, de no invasión al 
otro. En la visión judeocristiana la persona no es dueña de sí 
misma, sino que Dios es nuestro dueño, “el Señor”. Por lo 
tanto la visión cristiana es incompatible con una visión de la 
libertad personal donde ésta se base en que la persona es 
dueña de sí misma. Pero dado que Dios es nuestro dueño, y 
sólo Dios, entonces cada ser humano no es dueño del otro, del tú, 
en la relación interpersonal yo-tú. Por ende desde un punto 
de vista horizontal nadie tiene derecho a invadir la casa exis-
tencial del otro, sólo el otro puede abrir la puerta de su exis-
tencia. Tenemos nuevamente en este caso un argumento que 
deriva de la sensibilidad cristiana sobre la persona humana y 
funda a la vez una sociedad secular donde ningún funciona-
rio estatal puede invadir la conciencia de otro generando ello 
a su vez el sagrado derecho a la libertad religiosa con todas 
sus implicaciones políticas en cuanto a las justas relaciones 
entre Iglesia y estado[81]. 

 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 45

5.3.2. La intimidad personal como fuente de solución de 
delicados public issues. 

Este derecho a la intimidad personal no sólo permite en-
carar, como vimos, delicados temas como las uniones homo-
sexuales sino también otros: 

-  La libertad educativa de instituciones católicas (y pri-
vadas en general), dado el derecho a la libertad religiosa y de 
enseñanza basados en esa inmunidad de conciencia. Así, 
temas tales como educación sexual, condiciones morales de los do-
centes, etc., son temas en los cuales le legislación estatal no debe 
intervenir so pena de violar esos derechos humanos claves en 
temas de conciencia. 

-  El derecho al rechazo informado en temas médicos, esto es, 
el derecho a la objeción de conciencia en cuanto a recibir un 
tratamiento médico, cuestión que podría salvar numerosos 
malentendidos respecto a la eutanasia. 

-  El derecho a la objeción de conciencia en general, reconoci-
do por el Vaticano II para temas militares, y que debería ser 
extendido a todas las áreas[82]. No es algo que deba ser re-
cordado ahora que lo necesitamos, para defender a los médi-
cos que se nieguen a practicar abortos o a jueces que no quie-
ran casar a parejas homosexuales. Eso está muy bien, pero el 
recuerdo de la objeción de conciencia cuando nos conviene 
parece ser algo meramente oportunista. Debe ser defendida 
siempre, en toda circunstancia y obviamente para todos los 
ciudadanos, católicos o no. Los testigos de Jehová no fueron 
defendidos en general por los católicos en Argentina, y me-
nos excusa hay para ello porque el documento del Vaticano 
II era de 1965. 

 
 



Gabriel J Zanotti 

 46 

6. Conclusión. Hacia una recuperación de la razón en el 
debate público. El programa de Benedicto XVI. 
 
Gran parte del programa y objetivos del pontificado de 

Benedicto XVI pueden sintetizarse en estas dos fases: a) re-
cuperación de una razón en común para todos los seres 
humanos; b) una nueva noción de razón pública donde el 
catolicismo –y las religiones en general- tenga en ella carta 
de ciudadanía. 

La primera fase de este programa comenzó con el malo-
grado discurso en Ratisbona[83], de 2006, donde todo el 
mundo se concentró en la famosa cita de Manuel II Peleólo-
go, y caso nadie leyó el resto del discurso. Benedicto XVI 
dice algo, al principio, que es esencial, especialmente para la 
comprensión de la escolástica como diálogo razón/fe, y que 
debería ser aclarado sobre todo a los filósofos que critican a 
la escolástica cristiana como reducida a la “razón griega”. 
Justamente, un punto que ya hemos tocado: la razón huma-
na es histórica, sí, pero no se reduce a cada una de sus manifes-
taciones históricas. Afirmar que cada razón es históricamente 
incomunicable con otra es incurrir en la inconmensurabili-
dad de paradigmas; afirmar que la razón es histórica y a la 
vez comunicable es afirmar la comunicación de horizontes 
(Gadamer) y a la vez una razón en común para todos los seres 
humanos (que no se da in abstracto de lo histórico). En esa 
razón en común entra la noción de analogía (Santo Tomás). El 
contexto había sido, precisamente, el tema de la tolerancia, 
donde Benedicto XVI. Cita de nuevo a su ahora famoso em-
perador bizantino, quien dijo: «Dios no se complace con la 
sangre —dice—; no actuar según la razón es contrario a la 
naturaleza de Dios. La fe es fruto del alma, no del cuerpo. 
Por tanto, quien quiere llevar a otra persona a la fe necesita 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 47

la capacidad de hablar bien y de razonar correctamente, y no 
recurrir a la violencia ni a las amenazas... Para convencer a 
un alma racional no hay que recurrir al propio brazo ni a 
instrumentos contundentes ni a ningún otro medio con el 
que se pueda amenazar de muerte a una persona”. (¿Vatica-
no II? No, año 1391…). Y entonces pregunta Benedicto: 
“…La convicción de que actuar contra la razón está en con-
tradicción con la naturaleza de Dios, ¿es solamente un pen-
samiento griego o vale siempre y por sí mismo?”. Es una 
pregunta filosóficamente clave y de su respuesta depende 
todo. Y, desde luego, la respuesta no es la típica contraposi-
ción entre historia y razón. Claro que es un pensamiento al 
que la escolástica llega en su diálogo con los clásicos griegos, 
pero al mismo tiempo vale para todos los horizontes. Por eso 
Benedicto XVI explica lo negativo de tres oleadas de preten-
sión de “des-helenizar” al pensamiento escolástico: la prime-
ra, con la Reforma, donde la metafísica de Platón y Aristóte-
les son consideradas incompatibles con la Fe. La segunda, la 
teología de Harnack que exagera la distinción pascaliana 
entre Dios de los filósofos y Dios de la Fe. Y la tercera, un 
relativismo cultural según el cual el primer encuentro del 
cristianismo con la cultura greco-latina fue una primera in-
culturación pero que no sigue siendo válida para otras cultu-
ras actuales. Las tres son claros ejemplos de todo lo que re-
señamos en el punto dos: mientras una hermenéutica feno-
menológica no haga carne cultural, nos seguiremos deba-
tiendo entre una razón escolástica enfrentada con la historia 
y un relativismo post-moderno enfrentado con la razón. El 
cristianismo sí, ha dialogado con la cultura greco-latina, pero 
no se ha reducido a ella. Ha partido desde el propio horizon-
te judeocristiano, insospechado para los griegos, y ha toma-
do de ellos elementos de su metafísica que son razonables para 



Gabriel J Zanotti 

 48 

toda razón: la razón del hombre actual también, cuando ese 
ser humano puede ver en su mundo de la vida elementos razo-
nables que sus propios preconceptos ideológicos, filosóficos 
y cientificistas negaban. 

La segunda fase fue escrita precisamente en el discurso 
en La Sapienza, ya analizado, tampoco entendido por nadie 
y malogrado, como ya dijimos, por una vergonzosa intole-
rancia. Allí Benedicto elabora algo nuevo y básico para el 
diálogo con el mundo actual: como ya explicamos, la noción 
de razón pública de Rawls no tiene por qué excluir al cristia-
nismo de esa razón pública, sino hacerlo presente como pun-
to de partida desde donde elaboramos argumentaciones razonables 
para todo el mundo secular. Este discurso decía, hacia el final: 
“…la filosofía no vuelve a comenzar cada vez desde el punto 
cero del sujeto pensante de modo aislado, sino que se inserta 
en el gran diálogo de la sabiduría histórica, que acoge y de-
sarrolla una y otra vez de forma crítica y a la vez dócil; pero 
tampoco debe cerrarse ante lo que las religiones, y en parti-
cular la fe cristiana, han recibido y dado a la humanidad 
como indicación del camino. La historia ha demostrado que 
varias cosas dichas por teólogos en el decurso de la historia, 
o también llevadas a la práctica por las autoridades eclesia-
les, eran falsas y hoy nos confunden. Pero, al mismo tiempo, 
es verdad que la historia de los santos, la historia del huma-
nismo desarrollado sobre la base de la fe cristiana, demues-
tra la verdad de esta fe en su núcleo esencial, convirtiéndola 
así también en una instancia para la razón pública. Cierta-
mente, mucho de lo que dicen la teología y la fe sólo se pue-
de hacer propio dentro de la fe y, por tanto, no puede pre-
sentarse como exigencia para aquellos a quienes esta fe sigue 
siendo inaccesible. Al mismo tiempo, sin embargo, es verdad 
que el mensaje de la fe cristiana nunca es solamente una 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 49

"comprehensive religious doctrine" en el sentido de Rawls, sino 
una fuerza purificadora para la razón misma, que la ayuda a 
ser más ella misma. El mensaje cristiano, en virtud de su 
origen, debería ser siempre un estímulo hacia la verdad y, 
así, una fuerza contra la presión del poder y de los inter-
eses”. 

La tercera fase es reciente: se trata del discurso al Parla-
mento Británico, del 2010[84]. Allí Benedicto XVI vuelve a 
preguntar: “… ¿Dónde se encuentra la fundamentación ética 
de las deliberaciones políticas?” Y contesta: “…La tradición 
católica mantiene que las normas objetivas para una acción 
justa de gobierno son accesibles a la razón, prescindiendo del 
contenido de la revelación. En este sentido, el papel de la 
religión en el debate político no es tanto proporcionar dichas 
normas, como si no pudieran conocerlas los no creyentes”. 
Esto es, el horizonte desde donde habla el judeocristiano no 
es el único desde donde pueden advertirse los contenidos de 
la ley natural. Agrega después algo que siempre cuesta en-
tender a los clericalismos de derecha y de izquierda: “… Me-
nos aún proponer soluciones políticas concretas, algo que está to-
talmente fuera de la competencia de la religión”. (Las itálicas son 
nuestras). ¿Entonces? Pues el papel cristiano de la razón pú-
blica: “… Su papel consiste más bien en ayudar a purificar e 
iluminar la aplicación de la razón al descubrimiento de prin-
cipios morales objetivos”. Luego critica, como corresponde, a 
las intolerancias religiosas, que vienen precisamente de los 
clericalismos aludidos: “…Este papel “corrector” de la reli-
gión respecto a la razón no siempre ha sido bienvenido, en 
parte debido a expresiones deformadas de la religión, tales como 
el sectarismo y el fundamentalismo, que pueden ser percibidas 
como generadoras de serios problemas sociales”. Pero no de 
casualidad, esos fundamentalismos son fideístas y desconfí-



Gabriel J Zanotti 

 50 

an de la razón: “…Y a su vez, dichas distorsiones de la reli-
gión surgen cuando se presta una atención insuficiente al papel 
purificador y vertebrador de la razón respecto a la religión”. O sea 
que fe sin razón y razón si fe retroalimentan sus respectivas 
deformaciones: “…Se trata de un proceso en doble sentido. 
Sin la ayuda correctora de la religión, la razón puede ser también 
presa de distorsiones, como cuando es manipulada por las 
ideologías o se aplica de forma parcial en detrimento de la 
consideración plena de la dignidad de la persona humana. 
Después de todo, dicho abuso de la razón fue lo que provo-
có la trata de esclavos en primer lugar y otros muchos males 
sociales, en particular la difusión de las ideologías totalita-
rias del siglo XX[85]. Por eso deseo indicar que el mundo de 
la razón y el mundo de la fe —el mundo de la racionalidad 
secular y el mundo de las creencias religiosas— necesitan uno 
de otro y no deberían tener miedo de entablar un diálogo 
profundo y continuo, por el bien de nuestra civilización”.  

Luego, la misma conclusión que en el discurso a La Sa-
pienza: “…En otras palabras, la religión no es un problema 
que los legisladores deban solucionar, sino una contribución 
vital al debate nacional”. Y el problema del laicismo (no laici-
dad): “…Desde este punto de vista, no puedo menos que 
manifestar mi preocupación por la creciente marginación de 
la religión, especialmente del cristianismo, en algunas partes, 
incluso en naciones que otorgan un gran énfasis a la toleran-
cia. Hay algunos que desean que la voz de la religión se si-
lencie, o al menos que se relegue a la esfera meramente pri-
vada. Hay quienes esgrimen que la celebración pública de 
fiestas como la Navidad deberían suprimirse según la discu-
tible convicción de que ésta ofende a los miembros de otras 
religiones o de ninguna”. Y el llamado a la objeción de con-
ciencia: “…Y hay otros que sostienen —paradójicamente con 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 51

la intención de suprimir la discriminación— que a los cris-
tianos que desempeñan un papel público se les debería pedir 
a veces que actuaran contra su conciencia”. Y un llamado 
final al respeto a la libertad de conciencia y libertad religiosa: 
“…Éstos son signos preocupantes de un fracaso en el aprecio 
no sólo de los derechos de los creyentes a la libertad de con-
ciencia y a la libertad religiosa, sino también del legítimo 
papel de la religión en la vida pública”.  

Estos tres discursos –los dos primeros, muy poco conoci-
dos y sumergidos en la confusión y el malentendido- tienen 
un mensaje central para el tema de la ley natural. La ley na-
tural parte de un horizonte judeocristiano que no se puede ni 
debe negar. Ese horizonte permite encontrar razones en co-
mún para dialogar con todos en una sociedad secular, y esa 
es la contribución de la Fe a la razón pública. El católico del 
s. XXI, por lo tanto, debe ser más que nunca un legítimo ciu-
dadano de dos mundos. Como laico debe asumir que el 
mundo secular es su lugar y por ende no le habla como ex-
tranjero. Como cristiano debe tener conciencia de que su 
horizonte le hace trascender a ese mundo a la vez que le 
proporciona razones para dialogar con todos los habitantes 
de ese mundo. La formación teológica y profesional del laico 
debe ser, por ende, más imperativa que nunca. Las pastora-
les activistas, emocionales y denigratorias de la razón y del 
estudio vacían a la Iglesia de su diálogo razón/fe y la vuel-
ven a catacumbas de incomunicación donde se termina per-
diendo también la Fe. Urge la vivencia renovada del ideal 
dominico: contemplar y predicar lo contemplado. La con-
templación se llama ahora estudio y el predicar es el estar en 
el mundo. Pero cuidado, nada de esto es estrategia ni nada 
de esto tiene que tener “éxito”. El católico tiene doble carta 
de ciudadanía pero es la primera –el Reino de Dios- la única 



Gabriel J Zanotti 

 52 

que permite transitar la segunda sin perder la primera. Dice 
Benedicto XVI: “…Es cierto que Job puede quejarse ante Dios 
por el sufrimiento incomprensible y aparentemente injustifi-
cable que hay en el mundo. Por eso, en su dolor, dice: « 
¡Quién me diera saber encontrarle, poder llegar a su mora-
da!... Sabría las palabras de su réplica, comprendería lo que 
me dijera. ¿Precisaría gran fuerza para disputar conmigo?... 
Por eso estoy, ante él, horrorizado, y cuanto más lo pienso, 
más me espanta. Dios me ha enervado el corazón, el Omni-
potente me ha aterrorizado » (23, 3.5-6.15-16). A menudo no 
se nos da a conocer el motivo por el que Dios frena su brazo 
en vez de intervenir. Por otra parte, Él tampoco nos impide 
gritar como Jesús en la cruz: « Dios mío, Dios mío, ¿por qué 
me has abandonado? » (Mt 27, 46). Deberíamos permanecer 
con esta pregunta ante su rostro, en diálogo orante: « ¿Hasta 
cuándo, Señor, vas a estar sin hacer justicia, tú que eres santo 
y veraz? » (cf. Ap 6, 10). San Agustín da a este sufrimiento 
nuestro la respuesta de la fe: « Si comprehendis, non est Deus », 
si lo comprendes, entonces no es Dios.[35] Nuestra protesta 
no quiere desafiar a Dios, ni insinuar en Él algún error, debi-
lidad o indiferencia. Para el creyente no es posible pensar 
que Él sea impotente, o bien que « tal vez esté dormido » (1 R 
18, 27). Es cierto, más bien, que incluso nuestro grito es, co-
mo en la boca de Jesús en la cruz, el modo extremo y más 
profundo de afirmar nuestra fe en su poder soberano. En 
efecto, los cristianos siguen creyendo, a pesar de todas las 
incomprensiones y confusiones del mundo que les rodea, en 
la « bondad de Dios y su amor al hombre » (Tt 3, 4). Aunque 
estén inmersos como los demás hombres en las dramáticas y 
complejas vicisitudes de la historia, permanecen firmes en la 
certeza de que Dios es Padre y nos ama, aunque su silencio 
siga siendo incomprensible para nosotros”[86] 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 53

APÉNDICE: intentos de comunicación 
  
Lo que sigue son intentos de mi blog personal –un modo 

importante de comunicación social– en el cual hablo al mun-
do como uno más, sin ocultar mi identidad cristiana por to-
dos conocida. En alguno de estos casos el blog se trasladó a 
Facebook generando diálogos con personas de toda creencia 
y condición. Como observará el lector, el juego de lenguaje 
cambia: no son escritos académicos, tampoco “estratégicos”; 
simplemente intento plantear mi punto de vista desde el 
mundo de la vida, con argumentos, con razones que todos 
puedan comprender.  

  
1. Domingo 7 de Septiembre de 2008   
(www.gzanotti.blogspot.com) 

 
  

¿QUÉ ES LA RAZÓN?  

Cuando comencé a estudiar filosofía, pensaba que lo sa-
bía. Ok, ok, no es que lo ignorara absolutamente. Había leído 
a Descartes, a García Morente, y estaba entusiasmado con la 
prueba de la existencia de Dios como primer motor. Había 
leído, por supuesto, las definiciones habituales de filosofía, y 
me eran diáfanas. Y allí fui, con la luz natural de mi razón, a 
recorrer un largo camino, en el cual sigo, aunque en un pun-
to interesante: mirando para atrás, mirando para adelante, 
casi detenido, casi confundido. 

La diferencia entre intellectus y ratio caló muy profundo 
en mi interior. Me metí hasta la más profunda intimidad de 
Santo Tomás, casi se podría decir que almorzaba con él todos 
los días (con motivo de predicación, él podía dispensarse del 
silencio conventual). Pero, al mismo tiempo, seguía visitando 



Gabriel J Zanotti 

 54 

a Descartes, cuya claridad y distinción me capturaron también 
desde el principio. No era tan diferente: también allí Dios y la 
razón iban juntos. Kant, un autor diáfano, pero un choque 
profundo: ¿la metafísica no es racional? Hegel, según Leocata, 
la profunda culminación de Parménides-Plotino-Spinoza, y 
siempre me conformé con eso, para escándalo de muchos. 
Pero, en medio de todo eso, la filosofía, esa “razón”, era para 
mí la vida palpitante: “. . . La filosofía, por tanto, lejos de estar 
separada de la vida, como un castillo de fórmulas abstractas y 
de palabras extrañas, como un fútil juego de conceptos o reco-
rrido inútil de soluciones contradictorias. . . compromete hasta 
las raíces de nuestra vida espiritual y tiene como objeto de 
investigación lo que de más serio, de verdaderamente serio 
(que da espanto y gozo a un mismo tiempo), hay en nuestra 
existencia de hombre”. M.F. Sciacca dixit, en uno de sus tantos 
libros que me regaló la vida de mi padre. Había un San Agus-
tín viviendo en mí, como un bondadoso super yo filosófico, 
que ahora es más yo que super (sólo juego. Analogías freu-
dianas y supermercadescas, diviértanse :-)). 

Por influencia de Leocata llegó Husserl. Viví en su casa 
varios años. La filosofía como actitud teorética sobre la vida, 
sobre el mundo de la vida, quedó en mí sin problemas, y 
desde allí, cruzar a la ciudad de Gadamer y de Wittgenstein, 
en armonía con esa misma razón, no era difícil. Por supues-
to, Popper ya había aparecido en mi horizonte, como un filó-
sofo que hablaba de la ciencia que hablaba “de las cosas ex-
teriores”, ubicándola donde corresponde: conjeturas. Eso era 
la razón también. De allí seguir el recorrido, y llegar a Feye-
rabend como creatividad como una razón que se despliega 
en diversas formas, según diversos desafíos, ¿qué problema 
fue? 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 55

Solito partí y llegué a que la razón, o era una razón sobre 
la vida, o era lo mismo que la historia del ping pong, tan 
fascinante e intrascendente para lo más esencial de la vida 
humana (los que jueguen ping pong, perdón). Solito partí y 
llegué de una razón donde ella es un compromiso con la 
existencia, con la existencia humana, desde luego, con la 
existencia que sufre y que me compromete desde una mira-
da anhelante de ayuda y comprensión. ¿Qué tenían contra 
eso los silogismos de Aristóteles o el sentido en Husserl? 
Eran parte del maletín del médico que se sienta en la existen-
cia, toma su fiebre, pone la mano en cabeza del enfermo, 
mira, escucha…. 

Pero en medio de todo esto, allí estaba, como siempre, en 
un debate permanente, torturante, Heidegger. Que no, que la 
razón es el olvido del ser. Que no, dice un amado discípulo, 
que no dice eso. ¿Qué dice? Hace 30 años que trato de saber-
lo. Mientras tanto, lo que sí sé es que muchos heider-fans 
dirían que todo lo anterior parece estar sumergido en las 
aguas de la ontoteología, olvidado del ser, y en una razón en 
que realidad es sólo el logos griego, ajeno a la existencia. A la 
fresca. 

El ser. El ser. Qué interesante. Eso debe ser. Por es yo no 
lo entiendo. Porque yo nunca “pensé” (¿razoné?) en el ser. 
Pensé (¿recé?) en Dios. Pensé en mi existencia y en la de los 
demás. Pensé en la vida. ¿Es la vida de cada ser humano 
ontoteológica? Y debe ser, ¿qué es cada ser humano sino, 
precisamente, no el ser?  
En medio de todo esto, con motivo de un viaje, y pensando 
en las largas horas de aeropuerto, tomé de vuelta en mis ma-
nos a García Morente. (a un libro se lo toma así: se lo huele y 
se lo acaricia. ¿Desplazamiento de la libido? Je je….). No 
hablaba con él (el libro, sí, con los libros se habla) desde unos 



Gabriel J Zanotti 

 56 

30 años atrás. Y entonces me habló, creo, por primera vez. La 
verdad cuando uno es muy chico puede hacer razón, pero tal 
vez no filosofía :-). Allí ví de vuelta a la vida, a mi amada 
vida, unida con la razón. Claro, se respiraban allí los temas 
de Ortega: su razón vital, el tema de nuestro tiempo. La 
unión de la vida con la razón, la superación del debate rea-
lismo-idealismo. No muy diferente a lo que Husserl y Ga-
damer habían llegado por su cuenta; no muy diferente a lo 
que Wittgenstein hace con el lenguaje (ponerlo de vuelta en 
la vida); no muy diferente a lo que la epistemología actual, 
llegando hasta Feyerabend, hace con la ciencia (ponerla de 
vuelta en la vida). 

¿Qué es entonces la razón? ¿Hay una razón, hay varias? 
Pero, ¿no es que la vida humana y sus problemas existencia-
les básicos son los mismos? 

Hay una escena conmovedora de la filosofía Perdidos en 
Tokio, donde el personaje femenino, una chica occidental, 
perdida no sólo en Tokio, sino en la vida, hace un viaje, sola, 
nostálgica, meditabunda, hacia Kyoto. Allí ve, entre muchas 
cosas, un casamiento según el rito shintoísta. La chica que se 
casa, con su vestimenta tradicional, su paso corto y su rostro 
blanquecino, mantiene su mirada hacia abajo, por supuesto. 
Pero en un momento, uno, dos, tres segundos, se atreve, y 
mira hacia la mujer occidental que la mira desde su nostal-
gia. Se miraron las dos. Hubo allí un cruce, unos segundos, 
donde las dos evidenciaron….. Entenderse. Se miraron y se 
entendieron. Eso es la razón. 

¿Logos griego? ¿Silogismos aristotélicos? ¿Mitos shintoís-
tas? 

¿Muros infranqueables? 
¿O nosotros los hemos construido? 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 57

La vida razona de otro modo, no razona como muchos fi-
lósofos, que creen que la vida es más complicada que esa 
mirada. Que tal vez es muy complicada, sí, al lado de filoso-
fías que la complican. ¿Será esa mirada un “sin-sentido”? ¿Se 
podrá expresar en lógica matemática? ¿Será empíricamente 
testeable? ¿Qué tipo de categoría es? ¿Es cantidad, cualidad, 
ubi o situs? ¿Es física o metafísica? ¿Es un juicio sintético a 
priori? ¿Es ontoteológica o es una expresión poética del ser 
olvidado? 

¡Oh señor filósofo! ¿Qué está usted haciendo? ¿Qué tipo 
de “argumento” es este? Señor filósofo zanotti, (si, con mi-
núsculas), esta ponencia no será aceptada en el congreso. 
Esto no es serio. Esto no es un argumento “filosófico”. 
¿Ah no? 

¡Mis colegas, los nuevos sacerdotes del templo! ¡Los filó-
sofos, los nuevos inquisidores que excomulgan, definen y 
pontifican! 

Yo mientras tanto seguiré viviendo. 
¿Tendré razón? 
  

2. Domingo 17 de Enero de 2010. 
  

RESPUESTA A UN AMIGO MUY ENOJADO CON EL PAPA  
 
Un amigo se enoja terriblemente con Benedicto XVI por 

sus declaraciones sobre la homosexualidad. No debe ser el 
único pero sin embargo su caso me lleva a hacer ciertas re-
flexiones. 

Creo que los católicos en general hemos perdido identidad, 
y ello nos lleva a ciertos malentendidos con el mundo, cuyo 
“estar en” los laicos hemos elegido como propia vocación. 



Gabriel J Zanotti 

 58 

Es que el primer malentendido es con nosotros mismos. 
Como dije en otra entrada, parecemos haber perdido la fe. 
Vivimos en el mundo con nuestro catolicismo a cuestas como 
un conjunto cualquiera de costumbres y tradiciones, sin co-
nocer en absoluto sus razones, y ello nos lleva a una indefen-
sión total del catolicismo en sí y a un indiferentismo práctico 
respecto del fenómeno religioso en cuanto tal. Parece que 
podríamos ser católicos como islámicos hubiéramos sido si 
hubiéramos nacido en Irán, o shintoístas si hubiéramos naci-
do en Japón. Ser del tal o cual religión sería lo mismo, y, 
además, la religión es culturalmente aceptada por algunos 
valores seculares (solidaridad social, etc.) pero no por sus 
valores y creencias que pertenecen estrictamente al orden 
sobrenatural.  

Pero entonces, el derecho a la libertad religiosa no se en-
tiende, ni por católicos ni por no católicos. No hay derecho a 
la libertad religiosa porque todas las religiones sean lo mis-
mo o porque sus valores seculares sean aptos para la vida 
social. Hay derecho a la libertad religiosa porque existe la 
obligación moral y civil de respetar el derecho a la intimidad 
personal (1). 

Por eso a casi todos les cuesta ser católicos y liberales clá-
sicos. Para mí es muy fácil respetar la conciencia de los de-
más en temas graves en tanto no afecten derechos de terce-
ros, porque estoy acostumbrado a respetar la conciencia de 
los demás en el tema más importante de la vida humana: el 
religioso, tema que incluso muchos católicos NO consideran 
como el más importante. Si yo respeto el derecho CIVIL de 
cualquiera a no bautizarse, ¿cómo no voy a respetar, de allí 
para abajo, decisiones también importantes mientras no afec-
ten derechos de terceros? Pero aquél que considere que la 
libertad religiosa es sólo para elegir, como en un supermer-



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 59

cado, la religión que más le guste, porque todas serían bue-
nas en la medida que sirvan a valores seculares, no va a 
comprender el derecho a la libertad de conciencia en otros 
terrenos, y así estará de acuerdo en que el estado controle 
coactivamente la vida de todos, desde la educación, salud, 
seguridad social y etc., llegando a controlar si come hambur-
guesas y su nivel de colesterol. Quien, en cambio, vive la 
libertad religiosa, ante cualquier decisión de otro, NO dirá 
de manera indiferente “es su vida”, sino “es su conciencia”, 
ante la cual se accede por el diálogo y no por la coacción. 

Creemos que estamos ahora en condiciones de retomar el 
tema de la identidad del catolicismo, que, creemos, se ha 
perdido. Los católicos verdaderamente creemos en el Credo 
y en los 10 mandamientos. Creemos incluso aquellas cosas 
que escandalizan a muchos; siempre ha sido así, no por mo-
lestar a nadie, sino para ser fieles a Jesucristo, que es Dios. 
Claro, los escándalos van variando según las épocas. Duran-
te los 1ros. siglos nos mandaron a los leones por negarnos a 
dar culto al emperador; ahora, hay otros “issues”. Creemos 
(1) que según el 6to y 9no mandamiento, la vida sexual es 
sólo para el matrimonio, monógamo, indisoluble y entre 
varón y mujer. Creemos también en el perdón, tanto en estas 
materias como en otras, tanto para nosotros mismos como 
para los demás (2). También creemos (3) que la conciencia 
subjetiva de las personas no debe ser juzgada, que ello es 
privativo de Dios, y también sabemos (4) que según la liber-
tad religiosa cualquiera tiene el derecho civil a no ser católico 
y por ende su conducta personal será distinta a la nuestra. 
Otros, además, estamos acostumbrados a convivir con todos 
en amistad y respeto, y, finalmente, algunos consideramos 
que el matrimonio no es un tema civil y que el estado no 



Gabriel J Zanotti 

 60 

debe intervenir en esa materia. Los puntos 1, 2, 3 y 4 son co-
munes a todos los católicos.  

Ante esto, enojarse con Benedicto XVI porque exponga, 
sencillamente, la Fe Católica en temas sexuales, es un sínto-
ma… De muchas cosas. Pero, finalmente, no es cuestión de 
ocultar la propia identidad ante los conflictos. Si, como está 
sucediendo, algunos o muchos quieren denunciarnos civil-
mente por delitos de discriminación o lo que fuere… Que lo 
hagan. Nosotros seguiremos siendo católicos. 

 

---------------------------------------------------------- 
(1) Para una exposición más detallada de este delicadísimo 
tema, ver nuestro art “Hacia un liberalismo clásico como la 
defensa de la intimidad personal”, en Doxa Comunicación 
(2006), 4. Pp. 233-253. 

  
3. Domingo 26 de Septiembre de 2010. 

  
BENDITO SEA SIEMPRE EL FRUTO DE TU VIENTRE  

 
Imaginen a un niño de 3 años. Un hijo, un sobrinito…. 

Ténganlo en sus brazos, acarícienlo, mírenlo a sus ojos. ¿Lo 
asesinarían por algún motivo? 
Ahora imaginen a ese mismo niño, dos años antes. Un añito. 
De vuelta, imagínenlo en sus brazos. ¿Lo matarían? 

Ahora imagínenlo de un mes. De vuelta, imaginen esa 
personita enternecedora, abrazada al pecho; imaginen que 
besan suavemente esa cabecita cuyos huesos aún no termi-
naron de cerrar. Imaginen las manitos, los pies, sus llantos, 
su respiración, los bracitos que se mueven, ojos que buscan. 
¿Lo matarían por algún motivo? ¿Algo justifica que pueda 
ser matado? 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 61

Ahora bien, tres meses atrás era el mismo, sólo que más chi-
quitito, y dentro del vientre materno. La misma personita, la 
más indefensa del mundo, más pequeña aún. ¿Lo matarían 
por algún motivo? 

¿Qué cambia que esté fuera o que esté adentro? 
Vayan para atrás. ¿Qué cambia? Simplemente una etapa 

del desarrollo del mismo ser humano, de la misma personita. 
Porque lo que se está desarrollando como humano, es 
humano, cosa que se cumple también cuando tiene 1 año, o 
10…. 

Pensemos en todo esto. ¿Es tan difícil? ¿Qué nos pasa? 
Una época donde se dice NO a la pena de muerte, una época 
que dice NO a la matanza de animales, ¿dice SI a la matanza 
de personitas indefensas?  

¿Did I miss something here?  
  

 4. Domingo 15 de Noviembre de 2009. 
  

PREGUNTAS SOBRE EL LLAMADO MATRIMONIO 
HOMOSEXUAL  

 
¿Por qué quieren que el estado los case? 
A los heterosexuales, la misma pregunta: ¿por qué el es-

tado tiene que casar? 
¿No basta un contrato libre y voluntario siguiendo el dic-

tamen de la propia conciencia? 
Yo estoy casado según mi conciencia. Para mí fue una 

afrenta tener que haber pasado obligatoriamente por el lla-
mado matrimonio civil. Una de las tantas coacciones que 
tuve que soportar desde el estado. 

¿Por qué, entonces, tanto problema? 
¿Por qué quieren que haya “matrimonio estatal”? 



Gabriel J Zanotti 

 62 

¿Por los beneficios sociales? 
¿Entonces el problema consiste en los beneficios estatales 

obligatorios concedidos por el estado? 
¿Y por qué tienen que existir esos beneficios obligatorios? 
Si se habla de “libertad”, “respeto a la conciencia”, ¿por 

qué están de acuerdo con que el estado se meta en educa-
ción, salud, seguridad social, etc., violentando las concien-
cias de todos? ¿Por qué hablar de libertad individual y NO 
extenderla a todos los ámbitos, con un doble standard inco-
herente? 

Y para los liberales clásicos que apoyan al “matrimonio 
homosexual”, de vuelta, ¿no es máximamente incoherente 
que pidan que el estado dictamine en la materia? 

Y para los creyentes, ¿qué tiene que ver el estado con 
nuestra fe? ¿Qué tiene que ver la coacción con el acto de fe? 

Y si hay un “matrimonio natural”, ¿no sería mejor que en 
las circunstancias históricas actuales los gobiernos se abstu-
vieran de legislar en esas materias? 

¿Cuándo nos haremos todos estas preguntas y viviremos 
todos un poco más en paz?  

  
 

 
 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 63

Citas 
 
[1] Hemos tratado este tema en “Thomas Kuhn: el paso de la 
racionalidad algorítmica a la racionalidad hermenéutica”, en 
Revista de Análisis Institucional (2009), 3, pp. 1-56. 
[2] Ver Schutz, A.: The Phenomenology of the Social Word, 
Northwestern University Press, 1967; Las estructuras del mun-
do de la vida (junto con Luckmann), Amorrortu, Buenos Aires, 
2003; Estudios sobre Teoría Social II, Amorrortu, Buenos Aires, 
2003, y On Phenomenology and Social Relations, University of 
Chicago Press, 1970.  
[3] Hemos explicado algo similar en Ponencia “Algunas re-
flexiones sobre la comunicación de la ley natural”, en el 
“Simposio sobre la Ley Natural”, organizado por la UCA, el 
13-14/10/06, publicado como “La ley natural está de moda 
pero incomoda”, en 
http://www.institutoacton.com.ar/articulos/gzanotti/artzanot
ti58.pdf 
[4] I-II, Q. 91, a. 2c. 
[5] I-II, Q. 94 a. 2c. 
[6] Ver Ferro, Luis S., La sabiduría filosófica siguiendo las huellas 
de Santo Tomás, Tucumán: UNSTA, 2004. 
[7] Ver Sciacca, M.F.: Historia de la filosofía, Luis Miracle Ed., 
Barcelona, 1954, caps. XV, XVI y XVII. 
[8] Ver al respecto Friedman, Michael: Reconsidering Logical 
Positivism; Cambridge University Press, 1999. 
[9] De estos autores, ver: Popper, K.: Conjeturas y refutaciones; 
Paidós, Barcelona, 1983; Conocimiento objetivo; Tec-
nos,Madrid, 1988; La lógica de la investigación cientifica,Tecnos, 
Madrid, 1985; Lakatos, I.: La metodología de los programas de 
investigación científica; Alianza Ed., Madrid, 1989; Kuhn, T.: 
La estructura de las revoluciones científicas; FCE, 1971; La ten-



Gabriel J Zanotti 

 64 

sión esencial; FCE, 1996; La revolución copernicana; Orbis, Ma-
drid, 1985; The Road Since Structure; University of Chicado 
Press, 2000; Feyerabend, P.: Tratado contra el método; Tecnos, 
Madrid, 1981; Adiós a la razón; [versión inglesa]; Tecnos, Ma-
drid, 1992; Killing Time; University of Chicago Press, 1995. 
[10] Un buen ejemplo de esta hermenéutica es Vattimo, G.: 
Más allá de la interpretación (Paidós, 1995) e Introducción a Hei-
degger, Gedisa, 1985. Yo he expuesto una versión realista, no 
escéptica, de la hermenéutica, en Hacia una hermenéutica re-
alista, Austral, Buenos Aires, 2005. 
[11] Como por ejemplo en Maritain, J.: Los grados del saber, 
Club de Lectores, Buenos Aires, 1983,  
[12] Ver al respecto Stein, E. El ser finito y eterno (FCE, Méxi-
co, 1996 [1936] y La pasión por la verdad, Bonum, Buenos Ai-
res, 1994; Introducción, traducción y notas del Dr. Andrés 
Bejas. 
[13] Stein, E.: Excurso sobre el idealismo trascendental, Ediciones 
Encuentro, Madrid, 2005 
[14] Leocata, F.: Persona, Lenguaje, Realidad, Educa, Buenos 
Aires, 2003; “Idealismo y personalismo en Husserl”, Sapien-
tia, (2000) Vol LV, fasc. 207; “El hombre en Husserl”, Sapien-
tia (1987), Vol. XLII, y Estudios sobre fenomenología de la praxis, 
Ediciones Proyecto, Buenos Aires, 2007. 
[15] Nos referimos a Hacia una hermenéutica realista, op.cit. De 
Gadamer, ver: El giro hermenéutico, Cátedra, Madrid, 1998, y 
Verdad y método, I, y II [1960/1986]; Sígueme, Salamanca, 
1991/1992 
[16] Como por ejemplo en sus ensayos sobre fenomenología 
y hermenéutica en Del texto a la acción, FCE, 2000. 
[17] Ver por ejemplo los últimos esfuerzos de A. Llano al 
respecto en El enigma de la representación, Síntesis, Madrid, 
1999. 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 65

[18] Sobre el personalismo en Husserl ver Leocata, F.: “Idea-
lismo y personalismo en Husserl” y “El hombre en Husserl”, 
op.cit.,  
[19] Nos referimos a Ser y tiempo, de Heidegger (Editorial 
Universitaria, Santiago de Chile, 1998, J. E. Rivera trad.). 
[20] En Verdad y método, op.cit. 
[21] Nos referimos a Schutz, A.: The Phenomenology of the So-
cial Word, op.cit. 
[22] Ver Ideas… Second book [1928 aprox.], Kluwer Aca-
demic Publishers, 1989. 
[23] Op.cit., y cap. 2 de Hacia una hermenéutica realista, op.cit.  
[24] Op.cit., p. 383. 
[25] II-II, q. 47, esp. arts. 4, 5 y 6. 
[26] Etica a Nicómaco (Ed. Espasa-Calpe, 1946). 
[27] Sobre este tema, ver Sobre estos autores, ver Gallo, E.: 
“La tradición del orden social espontáneo: Adam Ferguson, 
David Hume y Adam Smith”, en Libertas (1987), Nro. 6, y, 
del mismo autor, “La ilustración escocesa”, en Estudios Pú-
blicos (1988), 30. 
[28] II-II, Q. 45 a. 2, analizado por Maritain en Los grados del 
saber, op.cit., 2da parte cap. 1. 
[29] Ver, al respecto, obras como Personajes psicopáticos en el 
teatro, El delirio y los sueños en “la Grávida” de W. Jensen, El 
poeta y los sueños diurnos, Un recuerdo infantil de Goethe en Poe-
sía y Verdad, sin contar el amplio material literario que se 
encuentra en sus escritos técnicos. Ver Freud., S.; Obras 
Completas, Editorial El Ateneo, 2008. 
[30] I-II, q. 94, a. 2c. 
[31] En su último libro Filosofía y ciencias humanas, Educa, 
Buenos Aires, 2010. 
[32] Op.cit. 



Gabriel J Zanotti 

 66 

[33] Ver Santo Tomás de Aquino, De ente et essentia, (Edición 
bilingüe de la UBA, 1940, trad. de J.R. Sepich). 
[34] Ver al respecto Friedrich, Carl J.: La filosofía del derecho, 
FCE, 1964, caps. VIII y ss. 
[35] The Crisis of European Sciences [1934-1937 aprox.]; 
Northwestern University Press, 1970. 
[36] Ver Horkheimer y Adorno, Dialéctica de la Ilustración 
(1944, 1947) Trotta, Madrid, 1994 1ra edición. 
[37] Ver Machlup, F.: “El complejo de inferioridad de las 
ciencias sociales”, Libertas (7), 1987. 
[38] Ver Llano, A., op.cit., cap. 16. 
[39] En Killing Time (op.cit.), p. 152. 
[40] Ver Weber, M.: The Methodology of the Social Sciences; The 
Free Press of Glencoe, Illinois, 1949, y el análisis de R. Crespo 
sobre este tema en La Economía como ciencia moral, Educa, 
Buenos Aires, 1997, cap.s VII y VIII. 
[41] Sobre Mises, ver Zanotti, G.: “La filosofía política de 
Ludwig von Mises”, en Procesos de Mercado, Vol. VII, Nro. 2, 
Otoño 2010. 
[42] Nos referimos a Levinas, E., La huella del otro, Taurus, 
2000; Etica e infinito, Visor, Madrid, 1991, y Buber, M.: Yo y 
tú, Nueva Visión, Buenos Aires, 1994. 
[43] Ver Leocata, F.: Estudios sobre fenomenología de la praxis, 
op.cit. 
[44] Ver Searle, J.: Actos del habla, Cátedra, 1990, cap. VIII. 
[45] Popper, K.: La lógica de la investigación científica, op.cit., 
cap. V. Hemos explicado las implicaciones hermenéuticas de 
este tema en Hacia una hermenéutica realista, op.cit., cap. III. 
[46] En su clásico libro Realism with a Human Face, Harvard 
University Press, 1992, cap. 9. 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 67

[47] Ediciones Guadarrama, Madrid, 1962. Agradecemos a 
Jaime Nubiola el habernos advertido sobre la importacia de 
esta obra. 
[48] Ver Gilson, E.: La filosofía en la Edad Media, Gredos, Ma-
drid, 1976. 
[49] Conferencia “Situación actual de la fe y la teología”, en 
L´Osservatore Romano del 1-11-1996, nro. 44. 
[50] En L´Osservatore Romano (42), 1998. 
[51] Suma Contra Gentiles (Ed. Club de Lectores, Buenos Ai-
res, 1950), libro I, caps. 1-9. 
[52] Ver “L´Osservatore Romano”, edición en lengua españo-
la, Nro. 4 del 25-1-2008, pp. 5-6. Sobre este tema, ver nuiestro 
art. “El discurso que Benedicto XVI no pronunció”, en 
http://www.institutoacton.com.ar/articulos/gzanotti/artzanot
ti34.doc 
[53] Ver Rawls, J.: Political Liberalism, Columbia University 
Press, 1993. 
[54] Rawls mismo lo reconoce en la cita 82 (p. 170) de The 
Idea of Public Reason Revisited, en The Law of Peoples, Harvard 
University Press, 1999.  
[55] Benedicto XVI cita luego a Habermas respecto de esta 
“sensibilidad” que también entra en el debate público: “…En 
este punto, se impone un salto al presente: es la cuestión de 
cómo se puede encontrar una normativa jurídica que consti-
tuya un ordenamiento de la libertad, de la dignidad humana 
y de los derechos del hombre. Es la cuestión que nos ocupa 
hoy en los procesos democráticos de formación de la opinión 
y que, al mismo tiempo, nos angustia como cuestión de la 
que depende el futuro de la humanidad. Jürgen Habermas 
expresa, a mi parecer, un amplio consenso del pensamiento 
actual cuando dice que la legitimidad de la Constitución de 
un país, como presupuesto de la legalidad, derivaría de dos 



Gabriel J Zanotti 

 68 

fuentes: de la participación política igualitaria de todos los 
ciudadanos y de la forma razonable en que se resuelven las 
divergencias políticas. Con respecto a esta "forma razona-
ble", afirma que no puede ser sólo una lucha por mayorías 
aritméticas, sino que debe caracterizarse como un "proceso 
de argumentación sensible a la verdad" (wahrheitssensibles 
Argumentationsverfahren). Está bien dicho, pero es muy difícil 
transformarlo en una praxis política. Como sabemos, los 
representantes de ese "proceso de argumentación" público 
son principalmente los partidos en cuanto responsables de la 
formación de la voluntad política. De hecho, sin duda busca-
rán sobre todo la consecución de mayorías y así se ocuparán 
casi inevitablemente de los intereses que prometen satisfacer. 
Ahora bien, esos intereses a menudo son particulares y no 
están verdaderamente al servicio del conjunto. La sensibili-
dad por la verdad se ve siempre arrollada de nuevo por la 
sensibilidad por los intereses. Yo considero significativo el 
hecho de que Habermas hable de la sensibilidad por la ver-
dad como un elemento necesario en el proceso de argumen-
tación política, volviendo a insertar así el concepto de verdad 
en el debate filosófico y en el político”. Sobre el diálogo Rat-
zinger-Habermas, ver Entre razón y religión, FCE, 2008. 
[56] Habermas, J.: Teoría de la acción comunicativa, Taurus, 
1884, libro I. 
[57] I-II, Q. 94 a. 2c. 
[58] Maritain ya lo había planteado, aunque desde luego con 
otra terminología, en El hombre y el estado (Club de Lectores, 
Buenos Aires, 1984), cap. V, como la “fe democrática secu-
lar”. 
[59] Nros. 31 a 35. 
[60] Nro. 40. 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 69

[61] Sobre esta cuestión, ver Nubiola, J.: Pensar en libertad, 
Eunsa, Pamplona, 2007; Invitación a pensar, Rialp, Madrid, 
2009; “Fe y cultura: transmitir la fe hoy”, ponencia en las 
Jornadas de Cuestiones Pastorales “Secularismo y cultura de 
la Fe”, del 26-1-2011; “La articulación de pensamiento y vida: 
actualidad de Santo Tomás de Aquino”, texto presentado al 
Seminario Arquidiocesano de Chihuahua, México, 16 de 
Enero de 2010; “La aventura de ser razonables hoy”, texto 
presentado al XIII Curso de Antropología filosófica, Funda-
ciñon Universitaria Española, Madrid, 16 de Febrero de 2011. 
[62] Ed. Paulinas, Buenos Aires, 1969. En la parte III, las con-
diciones de diálogo expuestas son las siguientes: “… El colo-
quio es, por lo tanto, un modo de ejercitar la misión apostóli-
ca; es un arte de comunicación espiritual. Sus caracteres son 
los siguientes: 1) La claridad ante todo: el diálogo supone y 
exige la inteligibilidad: es un intercambio de pensamiento, es 
una invitación al ejercicio de las facultades superiores del 
hombre; bastaría este solo título para clasificarlo entre los 
mejores fenómenos de la actividad y cultura humana, y basta 
esta su exigencia inicial para estimular nuestra diligencia 
apostólica a que se revisen todas las formas de nuestro len-
guaje, viendo si es comprensible, si es popular, si es selecto. 
2) Otro carácter es, además, la afabilidad, la que Cristo nos 
exhortó a aprender de El mismo: Aprended de Mí que soy man-
so y humilde de corazón; el diálogo no es orgulloso, no es 
hiriente, no es ofensivo. Su autoridad es intrínseca por la 
verdad que expone, por la caridad que difunde, por el ejem-
plo que propone; no es un mandato ni una imposición. Es 
pacífico, evita los modos violentos, es paciente, es generoso. 
3) La confianza, tanto en el valor de la propia palabra como en 
la disposición para acogerla por parte del interlocutor; pro-
mueve la familiaridad y la amistad; entrelaza los espíritus 



Gabriel J Zanotti 

 70 

por una mutua adhesión a un Bien, que excluye todo fin ego-
ísta. 4) Finalmente, la prudencia pedagógica, que tiene muy 
en cuenta las condiciones psicológicas y morales del que oye: 
si es un niño, si es una persona ruda, si no está preparada, si 
es desconfiada, hostil; y si se esfuerza por conocer su sensibi-
lidad y por adaptarse razonablemente y modificar las formas 
de la propia presentación para no serle molesto e incom-
prensible. Con el diálogo así realizado se cumple la unión de 
la verdad con la caridad y de la inteligencia con el amor.”, en 
http://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/docu
ments/hf_p-vi_enc_06081964_ecclesiam_sp.html 
[63] Ver Nubiola, J.: Pensar en libertad, op.cit., caps 1 y 2. 
[64] En Dignitatis humanae, 7 de Diciembre de 1965. 
[65] Ver Gadamer, El giro hermenéutico, op.cit., p. 61. 
[66] Esta no es una cuestión “sólo de Popper” que pueda ser 
rebatida o denigrada diciendo que es “una posición poppe-
riana”. Es un resultado de la lógica del método hipotético-
deductivo. En dicho método, ya aplicado a ciencias naturales 
o sociales, la afirmación del consecuente (el testeo empírico 
afirmativo de las consecuencias de la hipótesis) no permite 
afirmar necesariamente al antecedente (la hipótesis). O sea, 
es una falacia lógica decir que si p entonces q, y se da q, en-
tonces necesariamente p. Ello es lo que pone a la ciencia en 
un grado esencialmente hipotético/conjetural, independien-
temente del apoyo inductivo o no falsado que pueda tener la 
hipótesis. No digo que la lógica formal no pueda ser discuti-
da, pero no es una cuestión de Popper o no, sino de lógica. 
[67] En L´Osservatore Romano (3), 8 de Octubre de 1993. 
[68] La “Declaración sobre el aborto” de la Sagrada Congre-
gación para la Doctrina de la Fe del 18/11/74, Paulinas, Bue-
nos Aires, 1983. 



Ley Natural, Cristianismo y Razón Pública 

 71

[69] Sobre este delicado tema ver Basso, D., O.P.: Nacer y mo-
rir con dignidad, Consorcio de médicos católicos, Buenos Ai-
res, 1989. 
[70] En L’Osservatore Romano, del 15/3/87. 
[71] Ver L’Osservatore Romano, del 31/3/95. 
[72]http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith
/documents/rc_con_cfaith_doc_19870222_respect-for-
human-life_sp.html 
[73] Idem. 
[74] Hayek, F. A. von: Los fundamentos de la libertad; Unión 
Editorial, Madrid, 1975, parte I, cap. IV. 
[75] Freud, S.: Tres ensayos de teoría sexual, op.cit., tomo II. 
[76] Op.cit., pags. 1225-1229. 
[77] Freud, S.: Más allá del principio del placer, op.cit., tomo III. 
[78] Enc. Arcanum Divinae de 1879. En Doctrina Pontifica, 
BAC, Madrid, 1958. 
[79] Dignitatis humanae, op.cit, punto 3: “…Porque el ejercicio 
de la religión, por su propia índole, consiste, sobre todo, en 
los actos internos voluntarios y libres, por los que el hombre 
se relaciona directamente a Dios: actos de este género no 
pueden ser mandados ni prohibidos por una potestad me-
ramente humana”. 
[80] El primero que habló de una “sana laicidad del estado” 
es Pío XII: “…en relación con esta independencia del Estado 
habla Pío XII, incluso, de un “justificado laicismo de Estado”, 
que ha sido siempre un principio de la Iglesia”, en Utz, A.F.: 
La encíclica de Juan XXIII Pacem in terris; Herder, Barcelona, 
1965, p. 94. 
[81] Vaticano II, Gaudium et spes, nro. 76. 
[82] Ver Padilla, N.: "Objeción de conciencia, ¿retroceso o revolu-
ción?" en 
http://www.institutoacton.com.ar/articulos/npadilla/artpadilla1.pd



Gabriel J Zanotti 

 72 

f, y Zanotti, G.: “Los fundamentos filosóficos de la objeción de 
conciencia y la acción de los católicos en la vida pública”, en 
http://www.institutoacton.com.ar/articulos/gzanotti/artzanot
ti71.pdf 
[83] En L´Osservatore Romano, (11), 22 de Septiembre de 2006. 
[84] En L´Osservatore Romano, (39), del 26 de Septiembre de 
2010. 
[85] Las negritas son nuestras: es una preocupación muy 
similar a la de F. A. von Hayek. Las itálicas en este caso no 
son nuestras, y la expresión “abuso de la razón” fue uno de 
los lemas centrales de toda la obra de Hayek, sobre todo en 
The Counter-Revolution of Science, Studies of the Abuse of Rea-
son, Liberty Press, 1979. 
[86] Deus caritas est, en L´Osservatore Romano, (41), 27 de Ene-
ro de 2006. Punto 38. 

 



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.5
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 90
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo true
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Preserve
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Subsample
  /ColorImageResolution 400
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.01250
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Subsample
  /GrayImageResolution 400
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.01250
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages false
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1800
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
    /ESS ()
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [538.583 737.008]
>> setpagedevice


