
 

 

 

 

 

 

 

 

LIBERTAD DE ENSEÑANZA 

Y PEDAGOGÍA DIALÓGICA 
 

 

 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

LIBERTAD DE ENSEÑANZA 

Y PEDAGOGÍA DIALÓGICA 
 

 

 

 

Gabriel J. Zanotti 
 

 

 

 



 Zanotti, Gabriel J. 

 Derechos exclusivos 

 2019 Ediciones Cooperativas 

Tucumán 3227 (1189) 

C.A.B.A. – Argentina 

    (54 011) 3528 0466 / (15) 4937 6915 

http://www.edicionescoop.org.ar 

info@edicionescoop.org.ar 
 

Hecho el depósito que establece la ley 11.723

Impreso y encuadernado por: Imprenta Dorrego. Dorrego 1102, CABA. 

Se terminó de imprimir en agosto 2019 

Editorial asociada a: 

IMPRESO EN ARGENTINA – PRINTED IN ARGENTINA

1º edición, agosto 2019

Zanotti, Gabriel J. 
   Libertad de enseñanza y pedagogía dialógica / Gabriel J. Zanotti. - 
1a ed . - Ciudad Autónoma de Buenos Aires : Ediciones 
Cooperativas, 2019. 
   172 p. ; 22 x 15 cm. 
 

   ISBN 978-987-652-206-9 
 

      1. Enseñanza. I. Título.  
   CDD 371.10201 

 

 

Ninguna parte de esta publicación, incluido el diseño 
de cubierta puede ser reproducida, almacenada o 
transmitida en manera alguna ni por ningún medio, ya 
sea electrónico, mecánico, óptico de grabación o de 
fotocopia sin permiso previo del Editor. Su infracción 
está penada por las leyes 11723 y 25446. 



 

A Luis J. Zanotti   

In memoriam 

 



 



vii 

 

 

 

 

 

 

ÍNDICE 

–––––––––––––––––––– 

PREFACIO  xi 

PRÓLOGO   xiii 

2008 

 EL DRAMA DE LA EDUCACIÓN FORMAL POSITIVISTA   3 

 I HAVE A DREAM 11 

 I HAVE A DREAM (cont.) 15 

2009 

 EL PROFESOR EN TIEMPOS DE INTERNET  21 

 EL AUTODIDACTA EN TIEMPOS DE INTERNET 25 

 LIBERTAD DE ENSEÑANZA Y EDUCACIÓN SEXUAL 27 

 UN CAMINO HACIA LA LIBERTAD DE ENSEÑANZA 31 

2011 

 PARADIGMA Y CREATIVIDAD 45 

 MI HERMANO, PROFESOR DE LITERATURA 49 

2012 

 LA VIDA ACADÉMICA Y LOS BORG 53 

 PAPÁ, ¡APRENDÍ FRACCIONES! 57 



viii 

 DE LA «EDUCACIÓN PROHIBIDA» A LUIS J. ZANOTTI:  
  comentarios sobre una película muy difundida 59 

 LA VERDADERA REVOLUCIÓN EDUCATIVA:  
  la des-institucionalización propuesta  
  por Luis J. Zanotti 63 

2013 

 SOBRE LA ENSEÑANZA 83 

 LAS NOTAS QUE NO SE NOTAN 87 

2014 

 DOS ACLARACIONES SOBRE LA REFORMA EDUCATIVA 91 

2015 

 REVISTAS ACADÉMICAS:  
  hay otros modos de hacer las cosas 95 

2016 

 DE LA CABAÑA DEL TÍO TOM A LA ESCUELA  101 

 EL PROBLEMA ES EL AULA  103 

 ¿POR QUÉ SON CASI IMPOSIBLES  
  LAS REFORMAS EDUCATIVAS?  107 

2017 

 THE JOHN KEATING’S PROBLEM O 
  EL PROBLEMA DEL PROFESOR REVOLUCIONARIO  113 

 SELECCIONAR O EDUCAR  117 

  

2018 

 CÓMO HACER PARA QUE NO HAYA ERRORES  
  EN EL APRENDIZAJE Y LA ENSEÑANZA DE LA FILOSOFÍA   121 

 EL PROBLEMA DE LA SUPUESTA  
  REVOLUCIÓN EDUCATIVA EN LÍNEA  125 



ix 

 EL PROBLEMA DE LOS «COLEGIOS CATÓLICOS»:  
  Dos diagnósticos de mi padre, totalmente cumplidos  127 

 MIS LEMAS PEDAGÓGICOS: Para audaces  129 

 DEL GUARDAPOLVO BLANCO  
  A LA LEY DE EDUCACIÓN SEXUAL OBLIGATORIA  131 

2019 

 UN MANDAMIENTO NUEVO LES DOY: que se pongan notas  
  los unos a los otros como yo los he examinado  137 
 
 EL SISTEMA EDUCATIVO FORMAL POSITIVISTA  147 
 

FUENTES  151 
 





xi 

 

 

 

 

 

PREFACIO 

–––––––––––––––––––– 

Siempre he estado en contra porque siempre he estado a favor 
del diálogo, con sus límites, claro (no se puede dialogar con quien no 
puede/quiere), y el diálogo es incompatible con la estructura 
positivista del modelo de «recepción de información» que se usa en el 
aula tradicional. Por eso la pedagogía del diálogo. Nada nuevo, por 
supuesto, nada original, pero pocas veces he visto un caso de algo tan 
criticado y a la vez tan inmutable.  

Al mismo tiempo, y por el mismo motivo, siempre he estado en 
contra de imponer la verdad por la fuerza y, por ende, siempre he 
estado en desacuerdo con el Estado educador. La libertad de 
enseñanza, algo tan incomprendido y rechazado en todo el mundo, es 
la otra propuesta fundamental de este pequeño libelo contra la 
coacción. Pero no se identifican: bajo la libertad de enseñanza puede 
convivir mi propuesta de pedagogía dialógica junto con un sistema 
como el de Death Poets Society. La clave es que este último no sea 
impuesto monopólicamente por el Estado.  

Como el lector advertirá por varios de los artículos aquí 
reproducidos, soy consciente de la casi imposibilidad de llevar a la 
práctica este ideal en el mundo de hoy, excepto en el mercado negro 
de la educación auténtica. Mi vida se ha convertido en la predicación 
de ideales regulativos totalmente prohibidos. Pues bien, que así sea. 
Primero, porque eso es lo que debo hacer. Y segundo, porque no hay 
un destino prefijado para la humanidad. The future is open, aunque el 
presente no sea precisamente muy alentador. 

Quiero agradecer a las autoridades del Instituto Acton jugarse por 
estas propuestas tan peligrosas –el diálogo, la libertad– y 



xii 

especialmente a Hugo Landolfi, amigo y compañero de herejías, con la 
certeza de que solo así salvaremos nuestras almas. 

A mi padre, Luis J. Zanotti 1, no lo puedo incluir en la lista de 
agradecimientos. A él no lo puedo incluir en ninguna lista. Él fue único, 
agotó una especie. Él explicó, previó, sufrió el silencio y la comprensión, 
y enseñó, entre tantas cosas, a seguir adelante. Sea este pequeño libro 
un homenaje a su heroísmo. 

 

Gabriel J. Zanotti 
Mayo de 2019. 

 

 

                                                             
1  Ver www.luiszanotti.com.ar 



xiii 

 

 

 

 

 

 

PRÓLOGO 

–––––––––––––––––––– 

 

Tuve la gracia de conocer a Gabriel Zanotti cuando fuera mi 
profesor de la materia Filosofía de las ciencias, durante el cuarto año 
de la Facultad de filosofía de la Universidad del Norte Santo Tomás de 
Aquino. Luego de haber personalmente pasado una buena cantidad de 
años dentro de la educación formal, lo cual implicaba haber asumido 
sus perversas formas y haberme habituado a su patológico modo de 
ser, la llegada de un profesor como Gabriel no podía ser considerado 
menos que un notable acontecimiento. En medio de la oscuridad y de 
la rigidez educativa heredada e imperante, de pronto se hizo 
manifiesta una cierta luz. Tímida pero firme. 

Casi sin que nosotros, sus alumnos, lo advirtiéramos, con su 
humildad característica y con una bondad a flor de piel, Gabriel 
comenzó, desde una praxis pedagógica única que casi agota su especie, 
a manifestar desde su mismo ser todo lo contrario a aquello con que 
nos habíamos nutrido dentro de la educación formal. No se trataba de 
que nuestro profesor predicara sobre una educación diferente, sino 
que él mismo era una educación diferente. Al contrario de lo que la 
educación formal nos había inculcado, bajo esta incipiente forma 
pedagógica, el profesor ya no era considerado un sabelotodo que solo 
había de repetir su lección magistral ante la escucha pasiva de los 
alumnos. El profesor Gabriel era, en cambio, un profesor que 
dialogaba con sus alumnos. Pero ese diálogo no era una simulación de 
diálogo, como es habitual encontrar en la educación formal actual, 
donde los docentes se esfuerzan por adaptarse a los buenos modos 



xiv 

educativos, sino que se trataba de un diálogo genuino de un profesor 
que esencialmente creía que sus alumnos tenían siempre algo valioso 
para decir porque ellos mismos eran existencialmente valiosos. Esto 
implicaba que sus alumnos no éramos considerados seres cuyos 
comentarios debían ser descartados porque se consideraba que solo 
decíamos tonterías, sino que éramos siempre considerados seres en sí 
mismos valiosos en camino de desarrollo. En este sentido, el valor 
esencial por el ser de sus alumnos era y es, en Gabriel, una forma 
profunda y genuina de amor por el ser humano mismo, por la maravilla 
de su carácter creatural. 

Todo el ser del Gabriel profesor emanaba un radical respecto ante 
cada comentario o ante cada pregunta de sus alumnos, hasta el punto 
que, lejos de considerarse un experto o una autoridad, se mostraba 
siempre dispuesto, no solo a revisar sus posiciones ante la incisiva 
pregunta de algún alumno, sino a manifestar, en todo momento, las 
limitaciones inherentes a su saber personal, las cuales son siempre las 
limitaciones inherentes a todo conocimiento humano, lo cual abre 
también otra importante puerta al diálogo genuino. 

Todo esto nos conduce a la conclusión de que la pedagogía de 
Gabriel ha de tener un fundamento previo a la pedagogía misma, el 
cual fundamento sea capaz de consolidar el radical valor existencial 
que para él tienen sus alumnos. Por eso, para nosotros, la piedra 
angular de su sistema de enseñanza es la fe en Dios creador que crea 
creaturas, algunas de ellas intelectuales, enteramente queridas y 
amables, dignas de amor. Al igual que Santo Tomás de Aquino, para 
quien solo existe Dios y todo lo creado por Dios, la concepción 
pedagógica de Gabriel se funda en esa misma convicción: Dios y sus 
creaturas, algunas de las cuales son, como dijimos, intelectuales, y 
requieren de una educación genuina que ayude a su despliegue 
natural, y nunca de la imposición de un sistema de adiestramiento 
pautado. El círculo hermenéutico de aquí resultante entre razón y fe 
encuentra, en esta modalidad educativa, una radical piedra angular 
que es la fe en el Creador, la cual funda todo el movimiento ulterior. 
Por eso Gabriel osa decir de sí mismo que es cristiano-filósofo y no a 
la inversa, hiriendo de muerte, de este modo, a toda la manualística 
tomista del siglo XX, que buscaba sostener a Dios desde la sola razón. 



xv 

El ser humano, en tanto creatura, es, en el mundo educativo de 
Zanotti, un ser intelectual creado a imagen y semejanza de Dios. De 
este modo, la pedagogía de cualquier ser humano así considerado no 
debe nunca avasallarlo, sino respetarlo en todo momento en cuanto a 
lo que esencialmente es: un ser humano de carácter intelectual en 
camino de vuelta a Dios, querido y creado por Dios. Es decir, notamos 
nuevamente la importancia de considerar que se trata de una 
existencia en sí misma valiosa y existencialmente celebrada. En este 
sentido, el carácter de creatura libre e intelectual del ser humano 
señala los límites estrictos para una pedagogía genuinamente humana. 
Educar a tal ser implica, siempre, celebrar su existencia, la cual no ha 
de sernos nunca algo indiferente, y, a su vez, ayudarlo a descubrir 
quién es y cuál es su camino propio, para ponerlo en tránsito dentro 
de su propio camino. Sin violencia ni imposiciones que puedan 
violentar la frágil libertad de un ser tal, la pedagogía así concebida ha 
de constituirse ante todo y, primeramente, como un respeto 
irrestricto y primordial a la naturaleza humana, de carácter libre e 
intelectual, mencionada. Se trata de una naturaleza humana cuya 
importantísima existencia ha de ser siempre puesta de relieve y, en 
ese sentido, se trata de un ser humano que siempre debe ser 
educativamente amado, respetado en su libertad y nunca doblegado. 

Desde el punto de vista sistémico educativo, Gabriel encarna 
existencialmente una pedagogía que se constituye como la antítesis 
exacta del sistema formal de educación. Curiosamente, nuestro 
profesor logra tal proeza desde dentro del sistema mismo, transitando 
cotidianamente las entrañas de su mismo corazón. Al modo de un 
Oskar Schindler educativo, Gabriel va salvando a las almas que el 
sistema persevera en arruinar, pero no porque tenga vocación de 
salvador, sino porque la esencia individual de Gabriel creada por Dios 
tiene en ello uno de sus rasgos más distintivos, rasgo que Gabriel ha 
descubierto en sí mismo, aceptado y ayudado con sumo esfuerzo a 
florecer. 

Sin violencia ni imposiciones, con voz serena y siempre a través 
del diálogo genuino y no impostado, Gabriel muestra a sus alumnos 
que hay otro modo de educar diferente al del sistema de 
adiestramiento pautado en que se constituye la educación formal 
habitual. En ese sentido, su mérito no podría ser mayor porque sería 



xvi 

fácil criticar al sistema educativo desde afuera de este, pero nuestro 
profesor se las ha ingeniado para pasar inadvertido dentro del mismo 
sistema socavando en todo momento sus mismos cimientos. En sus 
clases, el sistema formal de educación se queda completamente sin 
aire. Muerto, solo sobrevive en los muros y en los muebles también 
muertos, pero no en el intercambio amoroso entre corazones que allí 
se lleva educativamente a cabo. 

Este nuevo libro de Gabriel constituye un compendio magistral de 
esta pedagogía existencial única y avasallante. Beber de las páginas de 
este texto implica regocijarse y adentrarse en un mundo educativo que 
no admite comparación con las formalidades de la escuela formal y 
obligatoria de hoy. En este texto encontrará el lector, en la superficie, 
un conjunto de máximas y proposiciones educativas que lo 
sorprenderá, conjuntamente con análisis coyunturales, revisiones de 
ideas de su padre Luis Jorge Zanotti, y riquísimas exposiciones y 
análisis más. Pero, si el lector es capaz de bucear en las profundidades 
del texto, que es donde se encuentra su mayor riqueza, advertirá que 
por allí circula un poderoso afluente de respeto, amor y vocación de 
servicio ante la naturaleza humana creada que honra a cada ser 
humano individual del mismo modo que Dios lo honró al crearlo: 
ayudando educativamente a poner en sus manos la libertad de poder 
conducir su vida con el radical acto de confianza que tal acto implica. 
Curiosamente, la educación formal actual, al intentar adiestrar a los 
seres humanos, manifiesta tácitamente una falta de confianza frente 
a la mencionada libertad de cada persona para aprender a conducir su 
propia existencia, de tal modo que esa misma falta de confianza es, no 
solo la fuente misma del adiestramiento educativo de carácter 
heterógeno, sino la génesis de una forma educativa que 
sistemáticamente produce seres humanos descartables, porque desde 
su misma concepción educativa los considera desechables y sin valor 
alguno.  

Así las cosas, la educación formal habitual se funda en la premisa 
que sostiene que es preferible adiestrar a alguien transformándolo en 
un autómata que entregarlo a su propia libertad, corriendo así el 
riesgo de que se pierda. Sin embargo, tal como nos advierte Gabriel 
Zanotti en este texto, una genuina educación humana ha de fundarse 
necesariamente en lo contrario: a riesgo de que una persona se pierda, 



xvii 

será siempre peor doblegarlo violentando su naturaleza humana 
intelectual y libre que ponernos al servicio riesgoso de ayudarlo a 
tomar su vida en sus propias manos. En cada ser humano creado radica 
la extrema responsabilidad de su propia existencia, y relevarlo de tal 
responsabilidad, en aras de evitar el riesgo de que se pierda, implica 
un crimen mayúsculo que la educación formal actual comete 
cotidianamente. 

Suele escucharse decir a Gabriel, al comienzo de cualquiera de sus 
alocuciones; «... cualquiera puede estar en desacuerdo con cualquier 
cosa que yo diga, incluso con esto mismo que acabo de decir». 

Si se pudiera resumir el presente texto, regado de maravillosas 
perlas educativas que el lector encontrará en cada paso, sería a través 
de tal aseveración, porque allí radica la humildad de quien se sabe 
cognoscitivamente humano, con todas las limitaciones que ello implica, 
y se abre, a su vez, al respecto del creador frente a la confianza 
depositada sobre cada creatura intelectual libre a la cual se le ha 
depositado en sus propias manos gran parte del destino de su propia 
existencia. Esto implica que una pedagogía derivada de tales nociones 
ha de sostener que no existen respuestas únicas válidas para todos los 
seres humanos, sino siempre respuestas diversas y personales a los 
cuestionamientos de cada persona individual. Por eso, Gabriel dice 
que cualquier persona puede estar en desacuerdo con él, porque el 
saber así concebido no implica una cristalización rígida de 
conocimientos objetivos, válidos para todos, que se transmiten 
mecánicamente de profesor a alumno, sino que se trata de un saber 
siempre dinámico y personalísimo que nace desde los 
cuestionamientos de la esencia individual de cada persona. 

Plantear explícitamente, desde el inicio de cualquiera de sus 
clases, que se puede estar en desacuerdo con él, implica un acto de 
amor puro plasmado educativamente porque tal actitud manifiesta, 
de algún modo, la siguiente aseveración fundacional, que podría ser, 
si se nos permite el atrevimiento, puesta en boca de Gabriel para ser 
dirigida a cualquiera de sus alumnos: 

«Tú existes y lo que tienes para decir es altamente relevante e 
importante, independientemente de lo que yo piense al respecto, 
porque tú mismo eres existencialmente relevante, fundamentalmente 



xviii 

porque Dios confió en ti al crearte y al darte la libertad de conducir tu 
propia existencia. Yo trataré de amarte educativamente como Dios te 
ama y trataré de ver en ti las múltiples posibilidades de lo que Dios vio 
al crearte, poniéndome al servicio de ayudarte, si quieres, a encontrar 
y recorrer tu propio camino, o moriré intentándolo». 

 

Hugo Landolfi. 

Junio de 2019. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

2008 

–––––––––––––––––––– 

 



 

 

 



3 

Domingo 17 de febrero. 

El drama de la educación formal positivista 

Siempre estuve enfrentado con la educación formal, de un lado o 
del otro. Como profesor, los dolores de cabeza fueron in crescendo, 
especialmente cuanta más conciencia tomaba del tema. En 2004, me 
sucedió algo que me marcó (aún quedan secuelas) y por ello escribí «El 
drama de la educación formal», un artículo enojado que no publiqué 
en ningún lado, excepto en algunos foros. Va a despertar mucha 
resistencia; muchos me dirán que el estilo es poco calmo (tienen razón) 
y que no hago una contrapropuesta positiva (tienen razón). Lo publico 
ahora para que sigamos despertándonos. Eso, solo eso, ya vale la pena. 

Publiqué el segundo artículo en línea, en un sitio de ESEADE que 
ya no existe (me refiero al sitio); es más calmo y, precisamente por eso, 
peor. Afirmo sencillamente que el sistema educativo formal es 
irrecuperable, que no funciona, que es un imposible intento de educar. 
No funciona y punto. Eso mismo afirmó Mises respecto a la 
socialización de los medios de producción. Es inútil que el sistema 
educativo nos guste o no; no se trata de que el sistema sea estatal o 
no, o que hagamos «estudiar» más a los chicos, que llamemos a la 
disciplina, a portarse bien y a formar fila: no funciona. Por ahora, 
Despertarnos, darnos cuenta es lo máximo que podemos hacer.  

Por último, una aclaración: rectifico ahora el título del primer 
artículo. No es la formalidad de la educación (esto es, la escolaridad 
como tal) lo que no funciona, sino la escolaridad formal «positivista», 
esto es, sostenida en la razón instrumental del racionalismo 
planificador. 

G. Z. 

El drama de la educación formal (agosto de 2004) 

Desde hace mucho tiempo, tengo in mente este artículo. Uno de 
los motivos para retrasarlo fue un obvio escepticismo sobre cualquier 
resultado práctico de cualquier cosa que podamos decir. Mi padre, Luis 
Jorge Zanotti, hizo una vez un paneo del «cuestionamiento de las 



4 

instituciones escolares» 2, y él mismo hizo propuestas de reforma que 
obviamente cayeron en el olvido3. ¿Qué es lo que pasa? Desde Kuhn y 
Lakatos en adelante, nada de esto debería sorprendernos: los 
paradigmas tienen la «piel gruesa»4. Pero, ¿qué hay de peculiar en este 
caso? 

Mi conjetura es que la educación formal es uno de los hábitos 
culturales más profundamente afectados por las «creencias» 
positivistas. Ya en una anterior oportunidad hemos tratado de mostrar 
la relación entre positivismo y la formación del Estado educador 
moderno y contemporáneo 5 , siguiendo los lineamientos de 
Feyerabend al respecto 6 . El problema no consiste tanto en el 
fenómeno de la escolaridad en tanto tal7, sino en los sistemas de notas, 
premios, castigos y repetición memorística, a-crítica de un 
determinado paradigma, utilizado todo ello con la coacción del Estado 
educador, sea de izquierda, de derecha o del color que fuere, para 
pintar a los llamados «ciudadanos» (esclavos culturales) a su imagen y 
semejanza. Resulta muy difícil librarse de esa creencia o tomar 
conciencia de ella, sobre todo porque está unida a la supuesta 
«protección» que el Estado educador realizaría sobre ciertas personas, 
consideradas débiles. Todo ello unido a cierta simbología social que 
sacraliza, de manera laical, tales cosas: la escuelita, el himno, la 
bandera… Hace poco, alguien me sugirió: «¿y si fundamos un colegio?» 
Mi respuesta, lamentablemente cruel –y me arrepiento de ello–, fue: 

                                                             
2  Ver su artículo «El cuestionamiento de las instituciones escolares» (1974), 

en IIE, Educación, Ideología y Política, Ediciones de la Revista del Instituto 
de Investigaciones Educativas (1975). 

3  Ver su prólogo a Los objetivos de la escuela media, (1980), Kapeluz, 
Buenos Aires. 

4  Lakatos, I. La metodología de los programas científicos de investigación, 
(1965), Alianza, Madrid, 1989. 

5  Zanotti, Gabriel J. «Los orígenes epistemológicos del Estado 
contemporáneo», Laissez Faire (2002), N.° 16-17. 

6  Feyerabend, P.K. Tratado contra el método (1975), Tecnos, Madrid, 1981, 
capítulo 18, y Adiós a la Razón (1981), Tecnos, Madrid, 1992. 

7  Ver Zanotti, Luis J. La misión de la pedagogía, Columba, Buenos Aires, 
1967 



5 

«es como si todo el mundo fuera nazi y decimos “¿y si ponemos una 
barraca nueva donde tratemos mejor a los prisioneros?”». 

No entraremos nuevamente en lo que tantas veces se da dicho 
sobre cuánto atenta todo eso contra la libertad de enseñanza; no 
entraremos nuevamente en el significado, olvidado, de la libertad de 
enseñanza, tan anulada hoy como en un tiempo lo fue la libertad 
religiosa; tampoco entraremos otra vez en la ineficacia total del 
monopolio estatal8. 

Nuestro tema será otro: ¿por qué nos cuesta tanto tomar 
conciencia de todo esto? Creo que la respuesta es que no lo pensamos 
realmente, esto es, no lo vivimos; que lo que vivimos es una escisión 
esquizofrénica entre nuestras concepciones filosóficas y nuestras 
actividades prácticas cotidianas. 

Hagamos un paneo sobre ciertos autores. 

He allí la obra entera de Karl Popper sobre el pensamiento crítico, 
la mutua crítica, el derecho a cuestionar, etc. ¿En qué se traduce todo 
esto en nuestras actitudes cotidianas dentro del sistema formal? En 
nada. 

He allí la obra entera de Gadamer: su crítica al racionalismo como 
reducción de la razón al positivismo, he allí su concepción de los 
horizontes, como caminos de lo humano, siempre limitados, siempre 
ensanchables. ¿Qué tiene que ver la educación formal con todo ello? 
Nada. 

He allí la crítica de Hiedegger a la concepción de conocimiento 
como depósito de un objeto en un sujeto, he allí su concepción de 
existencia auténtica, de ser ella en el mundo heredera de la noción de 
mundo de vida de Husserl. ¿Qué tiene que ver la educación formal con 
todo ello? Nada. 

He allí toda la teoría de la acción comunicativa de Habernas, su 
distinción entre comunicación y alineación, su condición de 

                                                             
8  Zanotti, Luis J. «La desinstitucionalización del sistema educativo», en IIE, 

Revista del Instituto de Investigaciones Educativas (1980), N.° 26. La obra 
completa de Luis Jorge Zanotti se puede encontrar en 
www.luiszanotti.com.ar. 



6 

«aceptación críticamente motivada» de las condiciones de diálogo del 
otro. ¿Qué tiene que ver todo ello con la educación formal? Nada. 

He allí toda la filosofía del diálogo, he allí el tú de Buber, el rostro 
sufriente de Lévinas, la comprensión, la empatía. ¿Qué tiene que ver 
todo ello con la educación formal? Nada. 

He allí todo el cristianismo, con su amor, su misericordia, su 
perdón, la superación de la sola justicia. ¿Qué tiene que ver todo ello 
con la educación formal? Nada. 

He allí la mística como camino de santidad: he allí Santa Teresa, 
San Juan de la Cruz, Maister Eckhart. He allí que ya no soy yo, sino 
Cristo que vive en mí, he allí el matrimonio espiritual. ¿Qué tiene que 
ver la educación formal con todo ello? Nada. 

He allí Kant, con su conmovedor amor al deber, con su crítica 
insuperable a los premios y castigos, externos a la propia conducta, 
como fuentes de inmoralidad. ¿Qué tiene que ver todo ello con la 
educación formal? Nada. 

Podríamos seguir. La pregunta es: ¿qué tiene que ver todo ello 
con las amenazas, los libros de texto, la memoria no inteligente, la 
repetición mecánica, los premios y castigos intrínsecamente corruptos 
y corruptores, amalgama destructiva en la cual se sumerge a los 
humanos desde los cuatro, cinco o seis años hasta que emergen de la 
universidad? Nada. Claro, tiene que ver con muchos males (de los que 
diariamente nos quejamos); pero nada, sencillamente nada, con la 
madurez, la sabiduría, la santidad. 

Cuando la persona quiere aprender, la escolaridad cumple su 
función. Como la teología y la escolástica cuando hay fe. Si no hay fe, 
será lamentable, pero no se puede forzar. Si la persona no quiere 
aprender, no aprenderá. «Aprenderá», sí, a servirse del sistema 
corruptor, a repetirnos con voz de no-me-importa nuestra endiosada 
leccioncita para que nosotros, contentos (¿contentos con qué?) le 
pongamos un diez, tenga «éxito», llene su currículum e integre el 
cuadrito de honor. 

Si, en cambio, la persona tiene fe –esto es, quiere aprender–, todo 
lo demás puede servir. Pizarrón, asientos, orden expositivo, 



7 

bibliografía: todo será absorbido y vivido libremente por quien quiera 
aprender. Y quien tenga la valentía existencial de responder a ese 
llamado (esto es, «enseñar») sabrá lo que es ser honestamente 
criticado por quien no responde a premios y castigos, sino al amor a la 
verdad. 

Lo más terrible de esto es que quienes enseñan esos autores y 
todas esas corrientes de pensamiento y sabiduría que nombré, lo 
hacen muchas veces desde el sistema formal, con premios y castigos, 
con repeticiones y notas. La contradicción mayor llega a quienes 
repiten autores que han criticado todo aquello sin ninguna posibilidad 
de crítica, en tono autoritario, aplicando todos los métodos de tortura 
del sistema a quienes osen contradecirlos. 

Ante esto, ¿qué hacer? 

Una opción es salirse del sistema. Muchos lo hacen. Enseñan en 
sus casas, hacen cursos libres. Todo bien. Puede ser que el Estado 
educador les caiga encima con su control, pero cabe reconocer que 
mientras sea en la intimidad del hogar y no se cobre, es algo que aún 
puede hacerse. Sin embargo, el sistema formal-estatal aprieta sus 
tenazas. Hay que obtener el título oficial. De modo que hay que dejar 
el taller de literatura dado libremente por un Borges. El sistema 
formal-estatal no lo reconoce. 

Otra opción sería que hubiera libertad de enseñanza, esto es, que 
pudiera ensayarse un sistema que no contemple premios y castigos, 
sin que la regulación estatal lo impida. Pero eso evoca el viejo chiste 
del economista: estamos en una isla, hay latas de conserva cerradas, y 
el economista propone que supongamos que tenemos un abrelatas.  

La opción que queda es quedarse en el sistema formal y burlar 
sanamente sus corrupciones intrínsecas. Sí, nos enfrentaremos a la 
incomprensión de casi todos –autoridades, padres, alumnos y 
colegas–, pero se puede. Hacer como que tomamos examen. Hacer 
como que pasamos lista y ponemos notas. Hacer todo eso, sí, pero 
perdonando sin límites. El que «sabe» (o sea, repite el paradigma, 
«habla sin hablar»), se saca 10; el que no, 9. Con el único límite de no 
engañar a una autoridad a la que hemos prometido cumplir con algo 
del sistema. Y, mientras tanto, permanecer en la resistencia activa, en 



8 

la rebeldía silenciosa, tratando de estimular la creatividad, la crítica, el 
diálogo, la responsabilidad, la madurez, la autodisciplina y asumiendo 
que se rían de nosotros, que nos calumnien, que no nos comprendan. 
Y en ese mientras tanto, continuar sosteniendo que tenemos derecho 
a la libertad de enseñanza, para que alguna vez, cual viejo mito de la 
caverna, el prisionero liberado pueda mostrar sin morir lo que es 
enseñar en libertad. 

De la imposibilidad de cálculo económico  
a la imposibilidad de la educación formal positivista 

(22 de marzo de 2005, para Mentes Abiertas) 

Muchos recuerdan con énfasis el famoso artículo de Mises, que 
más tarde devino en uno de sus más importantes libros (El socialismo, 
de 1922), donde el gran economista austriaco demostraba la 
imposibilidad de cálculo económico en el socialismo. La 
argumentación de Mises se concentraba en que, al carecer de precios 
libres por carecer de propiedad privada, el socialismo no podía realizar 
el cálculo de costos y precios indispensable para la economización de 
recursos. La conclusión general de Mises, desafiante, era esta esencial 
paradoja: el socialismo pretende planificar y, al hacerlo, desordena. La 
paradoja de la planificación es que no planifica. El mensaje de Mises, 
dicho 83 años atrás, aún no se ha entendido, pues ese extraño 
fenómeno llamado capitalismo global no es más que el 
intervencionismo parcial, que es un socialismo parcial que distorsiona 
permanentemente los precios de mercado. 

Hace más de 83 años, sin embargo, que en otro ámbito, el 
educativo, pretendemos planificar, con análogos resultados. No me 
refiero a la educación estatal. Me refiero al sistema de educación 
planificada con sistema de notas, siendo estas últimas los incentivos 
básicos del sistema y el eje central del subsistema de premios y 
castigos. Este sistema no es intrínseco a la escolaridad como tal, pero 
es la costumbre imperante en la educación formal occidental, 
especialmente después de que el positivismo pedagógico alcanzó su 
auge a fines del siglo XIX. A veces se ha intentado salir de ese sistema; 
a veces sus riendas son más –o menos– flojas, a veces la humanidad 
de maestros y profesores le hace de contrapeso; pero el sistema 
permanece implacable, tanto en el sector privado como en el estatal, 



9 

en todo lugar del mundo donde se pretenda tener un sistema escolar 
«evolucionado». 

Por supuesto, niños, adolescentes y adultos siguen sin aprender 
nada. Y sin embargo, no creo que se vea cuál es el problema. Se 
levantan voces de conservadorismo pedagógico que llaman como 
solución al rigor, a la disciplina, a la exigencia, quizá sin reparar en que 
esas voces son análogas a la del planificador socialista que propone 
planificar aún más cuando saltan por doquier los desastres de la 
planificación. 

La analogía no es tan difícil. Las notas son análogas a los precios 
fijados por el planificador socialista o intervencionista. El ser humano, 
que responde a estímulos e incentivos normales, memoriza lo 
necesario para obtener el 9 o el 10 necesarios, y los que creen en el 
sistema dicen: «aprendió», y colocan el 10, mandan hacer el cuadrito 
de honor, conceden la beca, y el sistema se retroalimenta. Por 
supuesto, el aprendizaje implica la memoria –y no al revés–; pero eso 
no importa, el sistema está mal estructurado desde la base. De igual 
modo que el precio fijado por el Estado da señales que dispersan aún 
más el conocimiento limitado (Hayek), las notas dan una ilusión de 
aprendizaje. Y no hay propiedad porque, si la hubiera, el alumno 
podría decir «no» a una «propuesta» educativa (en este sistema, no 
puede hacerlo porque es un esclavo). Claro que a veces son niños, pero 
se los educa como esclavos porque se los educa para seguir siendo 
niños. De vez en cuando, algunos alumnos se mueren de estrés por la 
famosa nota o los profesores se angustian por la falta de interés del 
alumnado. Nada importa, así son las cosas y hay que seguir. De vez en 
cuando, algún alumno querrá salirse del sistema, pero el eficaz modo 
de castigos le pondrá coto o impedirá su creatividad o su genio. De vez 
en cuando, algún profesor querrá salirse del sistema planificado, pero 
algún superior –no necesariamente el Estado– le llamará la atención. 
El sistema, obviamente, es intrínsecamente corruptor. Se concibe todo 
tipo de engaños y simulaciones para obtener la sacrosanta nota, y 
profesores y autoridades deben convertirse en policías. Eso los 
corrompe a ellos, pero, fundamentalmente, a todos los seres humanos 
que desde los 6 hasta los 17 años han sido «educados» en cómo burlar 
un sistema autoritario –que ellos perciben como «autoridad». A los 18 
años, a esas mismas personas se les dice que no deben ser corruptos, 



10 

que no deben engañar, que deben hacer una buena opción con su 
carrera, que deben ser buenos padres. 

Hay grupos de personas que no son afectadas por el sistema. 
Están los que quieren aprender, libremente, y lo hacen y obtienen el 9 
o el 10, pero no porque eso les interese. Están los genios que estudian 
lo que quieren y se aburren, y sin problema repiten lo que el sistema 
quiere escuchar. Ninguno de los dos casos refuta el fracaso de la 
educación formal positivista. Existen también ciertos paradigmas 
técnicos, cuyo manejo requiere memorizar primero y aprender 
después –en otras palabras, «entrenamiento». Y están los millones y 
millones que se han pervertido de por vida, y están los millones y 
millones de genios creativos a quienes el sistema aplastó desde el 
principio. Claro, esa millonaria pérdida no puede ser registrada por el 
sistema de notas. 

Ante esto, ¿qué hacer? Por lo pronto, no desanimarse, porque en 
ese sistema estamos inmersos. Pero aquellos que saben algo de la 
crítica en Popper, de las condiciones de diálogo en Habermas, del 
conocimiento disperso en Hayek, del conocimiento tácito en Polanyi, 
de los horizontes en Gadamer, del pensar no calculante en Heidegger, 
del diálogo en Buber y Lévinas, del amor a Dios en santa Teresa y san 
Juan de la Cruz, todos ellos deben saber que el sistema escolar nada 
tiene que ver con eso. Si tenemos la «mente abierta», pensemos en 
esto: es un drama que hace siglos está matando nichos desconocidos 
de creatividad. Y si me he equivocado, aquí estoy, abierto a la crítica. 
Algo que el sistema formal de enseñanza no alienta ni permite. 

 

*   *   * 

 



11 

Domingo 23 de noviembre. 

I have a dream 

No hay aquí ningún intento de emulación a Martin Luther King; 
quien no existe, no necesita parecerse a la existencia de nadie. Los que 
re-sistimos estamos tranquilos en nuestro yo, si bien ello no impide 
manifestar nuestra admiración por grandes personas, como Luther 
King (mi lista, políticamente incorrecta y muy mezclada, incluiría a 
santo Tomás de Aquino, a Fr. Martín de Porres, a J. F. Kennedy, a Edith 
Stein y a Ronald Reagan). 

He aquí mi sueño. Un sueño que no estoy en condiciones 
psicológicas, económicas o legales de realizar, pero que estoy en 
condiciones de escribir, que tal vez sea aquello que más estoy llamado 
a ser y lo que más me dicta, orteguianamente, mi circunstancia actual. 

Mi sueño tiene que ver con un sistema que reemplace a la 
educación formal positivista, cuya crítica ya abordé en este mismo 
espacio. Sin embargo, toda crítica debe ser acompañada de una 
propuesta, y eso es lo que me propongo hacer. 

Quiero aclarar que a veces se considera mi crítica al sistema 
escolar positivista una «nota de color». Error, no solo, in-sisto porque 
no ex-sisto, sino que re-sisto. Y precisamente re-sisto (la forma 
humana más absoluta de existencia) porque me lo tomo muy en serio.  

Cito a Adorno y Horkheimer: «Si el discurso de hoy debe dirigirse 
a alguien, no es a las denominadas masas ni al individuo, que es 
impotente, sino más bien a un testigo imaginario, a quien se lo 
dejamos en herencia para que no perezca enteramente con nosotros». 

Ante todo, aclaremos que no estoy en contra de la escolaridad 
como tal. Mi padre, en «La misión de la pedagogía» (ver en 
www.luiszanotti.com.ar), hizo una especie de fenomenología de la 
escolaridad, donde explicó sencillamente que a veces la transmisión 
de ciertos contenidos culturales requiere una mayor sistematización y 
método: cuando ello sucede, estamos en el ámbito de la escolaridad 
como tal –sea el nivel primario o Harvard. Se trata de una cuestión de 
método y no de eliminación de la escolaridad en cuanto tal.  



12 

¿Y qué método proponemos, conforme a todo lo criticado 
anteriormente? 

En consonancia con todo lo dicho sobre aprendizaje como 
«comprensión», propongo, en primer lugar, una carrera de Filosofía, 
organizada del siguiente modo: alumnos y profesores full time; un 
examen de ingreso donde el conjunto de profesores, en forma 
colegiada, evaluarían fundamentalmente la capacidad de 
pensamiento creador. El postulante debería: a) someter a crítica un 
artículo de alguno de los profesores, a elección del alumno; b) 
comentar una película de ciencia ficción, a elección de los profesores; 
c) escribir una crítica a un manual de Física 101. La única parte 
relativamente no creativa de este examen sería una evaluación 
general de Historia de la Filosofía, más un examen de lectura y 
comprensión de un idioma extranjero, a elección del alumno. 

No habría clases en el sentido habitual del término. Los alumnos 
elegirían todos los años 4 (en total) de entre 10 materias. Las únicas 
materias obligatorias serían los 4 niveles típicos de Historia de la 
Filosofía. 

De 9:00 a 13:00, los alumnos, que contarán cada uno con su 
escritorio, Internet y la biblioteca, estudiarían libremente. De 13:00 a 
15,30, cada 15 días, todos los alumnos deberán exponer ante 
profesores y pares el resultado de sus estudios e investigaciones. A 
partir del segundo cuatrimestre del primer año, las exposiciones 
deben acompañarse de informes y ensayos escritos. Los otros alumnos 
y los profesores someterán la exposición a crítica. No hay nota. De 
16:00 a 18:00, será el horario oficial de consulta de cada profesor, que 
tendrá la absoluta obligación de abrir su despacho para cualquier 
consulta. A las 18:00, concluyen las actividades formales. 

Una vez por cuatrimestre, el Consejo de profesores (más el 
profesor-rector que irá rotando todos los años sin sueldo adicional) se 
reunirá para evaluar el desempeño de cada alumno en particular y 
darle los consejos correspondientes. La composición de este Consejo 
deberá ser impar, y toda disidencia insalvable se someterá a votación 
(el rector votará como uno más). El Consejo estaría integrado, además, 
por tres psicólogos. 



13 

Los despachos de los profesores serán suficientemente amplios 
como para realizar clases espontáneas si profesores y alumnos lo 
consideraran pertinente, siempre entre las 16:00 y las 18:00. Todos los 
profesores estarán presentes desde las 9:00 para realizar sus tareas de 
investigación. 

Pasados cuatro años, tendría lugar la ceremonia de «entrega de 
la tiza». El Consejo de profesores decidirá, conjuntamente y por 
votación, quiénes de los alumnos están ya en condiciones de ser 
profesor e integrar el cuerpo de profesores. Esa decisión puede 
prolongarse lo que el Consejo considere necesario. 

Obviamente, los profesores deben ser personas abiertas al 
diálogo, al pensamiento crítico y creador, y habituados a la 
investigación. Y, obviamente, habrá un punto clave de inicio: los 
miembros fundadores del proyecto deberán elegir discrecionalmente 
al primer grupo de profesores. Cualquier falla en este punto implicaría 
el fracaso de toda la idea. Un profesor autoritario y repetitivo sería un 
cáncer mortal para todo el proyecto. 

La renovación del cuerpo de profesores también se hará por 
decisión del Consejo de profesores. Un sistema de concurso también 
servirá para evaluar, fundamentalmente, el pensamiento creador (el 
pensamiento, vuelvo a decir) y la capacidad de diálogo. 

Me preguntarán: ¿qué ocurre para las otras carreras? Todas las 
demás carreras podrían ser maestrías teóricas o prácticas de dos o tres 
años más. Lo mismo con doctorados en otras instituciones, amén del 
doctorado que pueda brindar esta misma institución. Aquellas que 
sean sobre todo capacitaciones técnicas (como ingeniería, medicina, 
derecho) con más razón necesitarían estos 4 años como condición 
previa. 

Me preguntarán: ¿y el nivel secundario? Obviamente, no habría 
que presentar ningún certificado obligatorio de secundario aprobado. 
El que pasa el examen de ingreso, pasa. Lo que cuenta son los 
resultados pedagógicos concretos del candidato y no los papelitos 
firmados, que valdrán en la medida del prestigio espontáneo de la 
institución que los firme. 



14 

Me preguntarán: ¿esto sería obligatorio para todos? Obviamente, 
no. Lo estoy proponiendo como parte de mi habitual propuesta de 
desmonopolización total y completa del sistema educativo. Esta sería 
una oferta más y, como cualquier otra, no tendría ningún sistema de 
contralor estatal (el «Estado» podría seguir ofreciendo sus propios 
proyectos en la medida en que los votantes los pidan). Por eso, señalé 
al principio que aquí tenemos una de las principales dificultades: todo 
esto sería ilegal en la mayor parte del mundo, sobre todo, en nuestro 
país. 

Bien, aquí está la «idea». Los economistas austríacos dicen que es 
el componente principal de la alertness empresarial. Que así sea. 
Quien quiera tomarla que la tome. Esto, gracias a Dios, no tiene 
patente; tiene, eso sí, mi vida entera por detrás. Por delante, solo Dios 
sabrá. 

 

*   *   * 



15 

Domingo 30 de noviembre. 

I have a dream (cont.) 

He leído con entusiasmo los comentarios a mi «sueño» y, la 
verdad, los agradezco, porque, de algún modo, ayudaron a que no me 
pasara lo que a Kant con Hume –no he tenido que despertar de ningún 
sueño dogmático. 

Es en función de estos comentarios que considero necesarias 
algunas aclaraciones adicionales. 

En primer lugar, puede parecer utópico el comportamiento que 
mi sueño presupone de alumnos y profesores. Pero en principio no es 
así, por la simple cuestión de los incentivos normales a los cuales 
responde una naturaleza humana normal –tema muy tratado por los 
filósofos del iluminismo escocés (Hume, Smith, Ferguson). La clave de 
lo que propongo es un sistema: un departamento de investigaciones 
con debate crítico. Ese sistema (la crítica) no garantiza la buena 
disposición, la buena voluntad ni la santidad. Es un incentivo ante el 
cual, sencillamente, dejarán de participar tanto alumnos que se 
sientan cómodos con sistemas memorísticos (el aprendizaje incluye la 
memoria, pero no al revés) como profesores a quienes desagraden dos 
horas de consulta sometidos a preguntas inteligentes (me refiero a 
responder, que equivale a intentar ayudar, no a «transmitir 
información»). Aunque todos podrán tener un mal día, el sistema 
contempla suficientes incentivos como para funcionar con gente 
corriente. Yo lo habité (en el sentido heideggeriano de «habitar») en 
el Departamento de Investigaciones de ESEADE, entre los años 1984 y 
1990. Al cabo de esos seis años, fui a mi examen de doctorado más o 
menos como a conversar descansadamente unas dos horas –lo único 
que me asustó fue cuando Mons. Derisi se puso a hacer chistes en latín. 

El tema de los títulos, claramente visto por Mary White, no 
convierte a mi sueño en utópico, pero sí en legal y culturalmente 
imposible por ahora, al menos en un nivel macro. Mucho tendría que 
cambiar en el ámbito de la libertad de enseñanza; mucho tendría que 
transformarse para que una burocracia estatal globalizada dejara de 
asesinar todas las iniciativas educativas que no pasen por los 
modernos inquisidores (peor que los medievales, según Feyerabend), 



16 

los funcionarios de ministerios, secretarías y otros civilizados nombres 
que el sóviet de la razón instrumental totalitaria ha adquirido 
últimamente. Pero se podrían aprovechar algunos resquicios, que se 
le han escapado al sóviet: Guatemala, por ejemplo, aún tiene una 
peculiar libertad de enseñanza –en la UFM, una facultad de filosofía 
como la que propongo, sería perfectamente posible. Con dos años más 
en cualquiera de las maestrías que ellos ya tienen, con reconocimiento 
internacional, no habría demasiado problema. Sus alumnos, sí, 
tendrían que soportar ser discriminados por los «licenciados» de otros 
lugares, pero con su título de maestría y otro doctorado en otra cosa 
saldrían adelante. Y poco a poco, harían una diferencia, porque esa 
formación humanística, creativa y crítica de esos cuatro años iniciales 
se advertiría necesariamente. Lo que quiero decir es: aún quedan 
blancos que el negro del sóviet no pudo ver y donde es posible trabajar. 
Quizás no en Europa, pero sí, tal vez, en algún lugar de los Estados 
Unidos o de Centroamérica. 

Curiosamente, un tema que se trató poco es el de los recursos. 
Tal vez porque todos saben que, cuando hay decisión y convicción, los 
recursos aparecen. Horroriza ver los incontables millones y millones 
que se gastan en edificios y en proyectos dentro del sistema existente, 
para seguir generado fábricas de autómatas. 

Déjenme darles un ejemplo de una buena utilización de recursos. 
Liberty Fund es un sistema educativo totalmente fuera de cualquier 
sóviet. Fundado por Pierre Goodrich, un archimillonario 
norteamericano (como estoy escribiendo este blog en la Argentina, 
quiero aclarar que ser «archimillonario» es un honor), el sistema 
consiste de reuniones donde durante tres días se debaten textos 
clásicos previamente estudiados. No hay un conferencista principal, 
solo un director del debate. Y a las personas se les paga por asistir. Lo 
que se estudia y se aprende en estas «Liberty Fund Conferences», 
sobre temas diversos, es impresionante. No es lo mismo que lo que yo 
propongo, pero fíjense que hay un espíritu similar. De modo que poder 
hacerse, se puede. No hay ninguna imposibilidad financiera; solo falta 
convicción. Nada más ni nada menos. 

Por último, ¿psicólogos para qué? Es que no se puede evaluar un 
aprendizaje como el que propongo (o sea, el aprendizaje) sin evaluar a 



17 

la persona en su conjunto, sin ayudarla en su conjunto. El aprendizaje 
es madurez, no es incorporar información –para eso están las 
computadoras. Para aprender, crear y tener racionalidad están los 
seres humanos. Y ese «material humano» es muy delicado y no es 
cuestión solamente de tal o cual contenido académico. Yo fui profesor 
con horario de consulta durante diez años, lo que implica que atendí 
como psicólogo durante diez años.  

Un sueño totalmente posible, pero –como bien dirían Ortega y 
Julián Marías– fuera del horizonte de mis posibilidades vitales. Mi 
posibilidad es escribir, mostrar, exhortar, re-sistir. No puedo pretender 
ex-sistir, porque en ese caso dejaría de ser.  

 

*   *   * 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

2009 

–––––––––––––––––––– 

 



 

 

 

 



 

21 

Domingo 15 de febrero. 

El profesor en tiempos de Internet  

En ESEADE, comienzo la clase de posgrado sobre Mises 
confundiendo «datos». Mises nació en Viena…, no, ¿dónde era?... No 
me acuerdo, disculpen; pero el año es seguro: 1883… No, perdón, ¡ah! 
1881… 

Eran los primeros cinco minutos de una clase de 3 horas, la 
primera de 8 clases. ¡Buen comienzo! Con otra actitud, hubiera sido 
como para desaparecer en el sótano de la institución. Pero ni siquiera 
me planteé el problema. Seguí con los temas previstos y, además de 
Max Weber, Menger, la praxeología, la Acción Humana y los 
fenómenos complejos, comenzó lo más importante: la transferencia 
psicoanalítica con los alumnos. No crean que siempre hay 
«transferencia». Con los de pregrado no me es tan fácil. Nobleza 
obligaba confesión. Sigamos. 

En el ínterin, en esos primeros desopilantes minutos, uno de ellos 
buscó en su computadora, wifi mediante: Mises. Wikipedia arrojó 
«todo», pero, sobre todo, aquellos datos que yo había olvidado. Me 
los dijo muy amablemente, con sonrisa pícara. «¡Sí, sí, claro!» fue la 
respuesta de su memorioso profesor. 

El episodio me dejó pensando. Claro, ni él ni nadie me 
necesitaban para que les repitiera lo que ya encontraban en Internet. 
Y con eso, vamos al tema de fondo: la clase nunca debió ser lo que 
luego, lamentablemente, casi siempre fue –un ridículo lugar donde un 
señor, con ganas de que el pizarrón se convierta en un armario 
narniano, repite mecánicamente lo que ya está escrito en un libro y 
que los alumnos podrían leer por su cuenta. Y en la «clase» siguiente 
«toma lección», y el alumno repite de memoria lo que ya está en el 
libro y lo que fue repetido por el profesor. Y si se saca 10 será un 
«buen» alumno, y los «profesores» dirán: «sabe». 

¿Sabe? 

Ya «sabemos» que no, y ya hemos hablado de eso. No in-sistamos. 
Lo que queremos ahora decir es que en todas las épocas, una «clase» 
devenida en repetición de datos es una ridiculez muy costosa en vidas 



 

22 

humanas, o sea, en aniquilación de las inteligencias y en corrupción de 
la afectividad, con otro costo enorme en tiempo y dinero –como si 
sobraran. 

Así que, ¿qué es lo nuevo? 

Que eso nunca se ha puesto tan de manifiesto como en estos 
tiempos internáuticos. Los alumnos no necesitan «datos»: tienen 
todos los que quieran al instante. Siempre hubo textos escritos que 
necesitaban contextos para ser decodificados, y en ese sentido no se 
trata de que los datos «no sean necesarios», sino que es imposible que 
los haya. No hay información: hay conocimiento, interpretación, 
creatividad, comentario. Y si no hay eso, no hay nada, excepto 
mensajes escritos, cuya correcta sintaxis y semántica producen la 
ilusión óptica de que «dicen» algo, cuando el único que puede hablar, 
conocer es el ser humano. 

Lo que queremos decir es que los alumnos despiertos, los que 
anhelan vida siempre supieron dónde encontrar los textos escritos y 
siempre buscaron, aunque poco encontraron, ese «algo más» que es 
nada más ni nada menos que el conocimiento humano, que no es ni 
carbono ni silicio ni Gutenberg ni papiro. Es creación. 

Decíamos que ahora la cosa es más evidente que nunca. El 
alumno despierto ahora exigirá –más en un posgrado–precisamente 
aquello que Wikipedia o Google no le pueden dar. Si no, ¿para qué 
gastar valioso tiempo y dinero? 

Ahora, la ridiculez del sistema formal positivista de enseñanza, 
concebido como una impresora de datos en un pobre alumno 
denigrado y maltratado como tabula rasa, está llegando a su fin «de 
hecho» con increíble rapidez, por más que la burocracia de Estados, 
sindicatos, CONEAU, Bruselas y diversos sóviets se empeñen, con 
lamentable éxito, en mantener las apariencias –apariencias costosas, 
lamentables y ridículas. Pero, gracias a la tan denigrada Internet, la 
ridiculez del sistema es más y más visible. El profesor que no sepa 
hacer lo suyo, o sea, comentar el texto y dar el contexto que no puede 
dar ningún texto, quedará cada vez más al descubierto. Y conste que 
no decimos esto desde una supuesta superioridad del «profesor 
creativo» frente al profesor repetitivo. No, se trata simplemente de 



 

23 

enseñar o no. «Profesor repetitivo» es una contradictio in terminis. Mi 
oficio es un oficio como cualquier otro, y saber hacerlo no tiene ningún 
mérito adicional a cualquier oficio bien hecho. La sola diferencia es que 
quienes no saben el oficio, no saben que no lo saben y sobreviven en 
una estructura ya caduca, que solo sirve para la alienación general. 
Pero sus víctimas serán cada vez menos. Los Neo y los Trinity son cada 
vez más, los Morpheus y las pastillitas rojas, cada vez más. La matrix 
se desvanece en una amalgama lamentable de ineficiencia y coacción, 
y sus agentes Smith habitan cada vez más el traje negro del ridículo. 

Lectura recomendada: «Nuevas funciones profesionales docentes»(1978), de 
Luis J. Zanotti, en http://www.luiszanotti.com.ar/artinvedu1.htm#1. 

 

*   *   * 

 





 

25 

Domingo 22 de febrero. 

El autodidacta en tiempos de Internet 

Retomando el tema del domingo anterior, vamos a cambiar el 
enfoque hacia «el que está del otro lado» del profesor. No me refiero 
necesariamente al alumno del sistema formal; puede ser el que asiste 
a una conferencia, el que va a un debate, etc. 

Las cosas han cambiado mucho, y no solo por Internet. Me 
acuerdo que en ESEADE, hace más de veinte años, vino a dar una 
conferencia Marco Aurelio Risolía. Hacia el final, uno o dos de los 
investigadores full time (en esa época los había) le hicieron algunas 
preguntas cordiales, educadas, aunque no precisamente elogios 
panegíricos de sus palabras. El buen Dr. Risolía contestó cortésmente 
pero sorprendido. Unos días después, nuestro Charles de entonces, el 
Dr. Gallo (qué épocas) explicó lo sucedido a los mutantes que 
habitábamos el Departamento de Investigaciones. Es que las 
generaciones académicas anteriores, al menos en la Argentina, 
estaban acostumbradas a los grandes discursos en las Academias 
Nacionales, que una serie de caballeros de saco y corbata escuchaban 
con reverencia –o con odios y celos muy bien reprimidos–, seguidos de 
los aplausos correspondientes. Y claro, las objeciones académicas de 
un Departamento de Investigaciones les resultaba algo extraño. 

Ahora el panorama es diferente. Desde hace unos años, observo 
que cada tanto, en clases o conferencias, aparecen verdaderas 
enciclopedias vivientes que no han pasado por el sistema formal. Eso 
es lo más interesante. No son meros acumuladores de datos: han 
conformado su propio paradigma, su concepción del mundo, a través 
de un número ilimitado de horas de vuelo en Internet. Han leído lo 
inimaginable y no vienen a escuchar para aplaudir como autómatas. 

Los hay, fundamentalmente, de dos tipos. Unos son tranquilos: 
escuchan, preguntan, pero no agreden. El expositor no sabe que lo 
peor que le puede pasar es que no le sigan preguntando –no sabe que, 
en general, lo «bochan» en silencio compasivo.  

Otros, en cambio, descargan contra el pobre expositor toda su 
agresividad. Se les puede reclamar su «mala educación», hasta se 



 

26 

puede «llamar a seguridad», pero estos inmisericordes 
francotiradores saben lo que dicen.  

En ambos casos, a la pregunta típica «¿de dónde salió “este”?» se 
responde «¡de Internet!». En ambos casos, el autodidacta internáutico 
está solo, fuera de las normas del paradigma, fuera de los puzzle 
solving habituales –y si los conoce, le importan muy poco. Para él no 
existen ni escalafón docente, ni publish or perish, ni fichas para la 
soviética CONEAU. Sea misericordioso o agresivo, este internauta está 
solo, fuera de todo sistema. 

Y ese es el punto. El sistema formal no puede absorberlos. Ni 
puede ni le interesa. Muchos de ellos se adaptan; otros, no. Entre los 
que no, puede haber varios Einstein. (Einstein habitaba fuera del 
sistema formal –valga la maliciosa aclaración–, igual que Wittgesntein; 
el sistema formal los adopta recién cuando necesita sus glorias). Pero 
el mundo se los perderá. ¿Por qué? Porque lo que vale, para el sóviet 
mundial de la enseñanza, es el certificado de que hemos pasado por 
sus reglas, que han llegado a desplazar los 10 mandamientos de la ley 
mosaica. ¡Qué diría Feyerabend! 

A lo largo de mi vida, me he encontrado con muchos de los 
integrantes del primer grupo. En general, me doy cuenta de lo que 
hablan, pero no puedo seguirles el ritmo. Han sido para mí una 
invaluable fuente de aprendizaje. Porque, como los miro, suelen 
hablarme. Hablan hasta el cansancio, porque nadie los mira, nadie los 
escucha. He aprendido de ellos infinidad de cosas, y les estaré siempre 
agradecido. Pero se me estremece el corazón cada vez que pienso en 
ellos, porque quedan solos. El espantoso sóviet no logra «curarlos», 
pero los convierte en parias, en los silentes excluidos y marginados. 

Excluidos del sistema, vagan solos por un mundo indiferente a su 
existencia, salvo que osen poner un pie donde sus profundos 
sentimientos (sus pensamientos) serán incinerados por los clérigos del 
Equilibrium. 

 

*   *   * 



 

27 

Domingo 2 de agosto. 

Libertad de enseñanza y educación sexual 

Otra vez un obispo se ha enfrentado al gobierno por el tema de la 
educación sexual, pero el tema de la autonomía de los institutos 
privados no aparece en el debate. Difundimos hoy un comentario 
publicado en julio de 2006 en el Instituto Acton (www.institutoacton. 
com.ar). Podríamos decir que de julio de 2006 a julio de 2009, todo 
siguió igual en la Argentina; y sin embargo, sería una simplificación. 
Nuestro estatismo educativo se retrotrae a nuestra organización 
nacional y forma parte de nuestras creencias culturales más profundas; 
creencia, junto con tantas otras, casi irredimible. Recuerdo las largas 
luchas de mi padre al respecto (ver www.luiszanotti.com.ar) desde mil 
novecientos cincuenta y tantos hasta 1976, cuando se autoimpuso un 
silencio hasta el fin de sus días. Expresar tales opiniones en un mundo 
terminalmente adicto al Estado no puede ser más que un acto de re-
sistencia. Que Dios se apiada del alma del muerto. 

El derecho a la libertad de enseñanza 

(Gabriel Zanotti, Instituto Acton, julio de 2006). 

Últimamente, tanto en la Argentina como en otras naciones, se 
está volviendo a una contraposición entre la Iglesia y el Estado, 
respecto a temas educativos, que en cierto sentido había sido 
superada por el constitucionalismo moderno. 

Cuando el Iluminismo de corte positivista influyó en las nacientes 
repúblicas europeas del siglo XIX (también en las colonias americanas, 
excepto en los Estados Unidos), los gobiernos tomaron la educación 
en sus manos como un bastión de su «gestión cultural». Los Estados 
nación debían basarse en ciertos contenidos culturales comunes 
(idioma nacional, historia nacional, educación enciclopédica) y, por 
consiguiente, sus gobiernos emprendieron la tarea de «redimir en la 
razón» a los ciudadanos, para que dejaran de ser súbditos. Por 
supuesto, fue una ilusión, porque pasamos a ser súbditos de un 
racionalismo que a todos nos envuelve como creencia cultural sin que 
nos demos cuenta. Pero, más allá de eso, pasados los primeros 
tiempos de un duro laicismo, la educación privada siguió abriéndose 



 

28 

paso, ya no como un instrumento de las confesiones religiosas 
«contra» el monopolio de los gobiernos, sino también como el 
legítimo derecho de toda persona a decidir sobre la educación de sus 
hijos. 

Sin embargo, la historia de la educación privada en el siglo XX 
muestra, en algunos casos, que se considera vencido el monopolio 
escolar por parte del Estado con la sola existencia de institutos 
privados desde un punto de vista de la administración, pero que, sin 
embargo, deben seguir los planes y programas de estudio de los 
gobiernos. Esto, en sus tres niveles, pero no es poco frecuente (y la 
Argentina es un buen ejemplo) que ese tipo de monopolio escolar sea 
de tipo federal. 

De este modo, la opinión pública en general y los católicos en 
particular han perdido de vista, en estos debates, la cuestión de la 
libertad de enseñanza. Ahora, que ciertos issues (como, por ejemplo, 
la educación sexual) afectan particularmente el debate no solo pasa 
por tal o cual tipo o contenido de planes y programas, sino por el 
derecho que los padres tienen a decidir en esas materias. No es 
cuestión de «si debe haber o no educación sexual en los colegios», in 
abstracto y en general, sino que los colegios privados, como tales, 
tienen el derecho a no seguir el programa estatal si así les parece. Esto 
es, se trata de quebrar verdaderamente el monopolio escolar en 
materia educativa. 

Por supuesto, no es todo. Atenta contra la sana conciencia de 
cualquier persona que temas tan delicados sean tratados 
indiscriminadamente en un aula llena de pequeñas criaturas, 
quebrantando su natural sentido de la intimidad y el pudor. Pero, si 
ello sucede en institutos del Estado, al menos «debería estar fuera de 
discusión» que ello no debe extenderse a los institutos privados. Pero 
no está fuera de discusión; es más, ni siquiera se plantea el tema. Y ese 
es el problema. 

El Instituto Acton, que tiene como misión la difusión de los 
principios de una sociedad libre y virtuosa, en armonía con los 
principios cristianos, no olvida que la libertad en la economía no es 
más que una extensión del principio de libertad humana en tanto 



 

29 

ejercicio de los derechos de la persona. Hay distinción entre Iglesia y 
Estado sencillamente porque existe el derecho a la libertad religiosa. Y 
debe haber distinción entre Estado y educación sencillamente porque 
existe, aunque no se pida, aunque no se respete, aunque no se ejerza, 
el derecho a la libertad de enseñanza. 

 

*   *   * 

 





 

31 

Domingo 6 de septiembre. 

Un camino hacia la libertad de enseñanza 
 

Este artículo fue publicado dieciocho años atrás, en circunstancias 
muy diferentes a las actuales. Es importante destacar que una de esas 
circunstancias es que fue anterior a la Ley Federal de Educación (que 
yo insistí en que no debía sancionarse). La razón por la que lo publico 
hoy es el debate que tuvo lugar en Facebook cuando publiqué sobre 
Chávez y la educación. Uno de los reclamos fue «bajar a tierra»; buen 
reclamo. Lo que publico es un ejemplo de que una propuesta concreta 
es posible. Espero que otros puedan seguir el camino. 

(A continuación, transcribimos el artículo publicado en 
Propuestas para el debate, Fundación República, abril de 1991). 

La historia de la Argentina en materia educativa está marcada por 
una fuerte presencia del Estado, prácticamente desde los inicios de su 
organización constitucional. Esa presencia del Estado debe juzgarse y 
apreciarse en su contexto histórico(1) y, por ende, no debe ser 
condenada de manera abstracta y extemporánea. Ahora bien, no solo 
el orden de las ideas en sí mismas, sino también la actual circunstancia 
histórica, nos exige un replanteo. Parece ser que estamos en una 
circunstancia histórica donde los mercados mundiales se encaminan 
hacia una mayor libertad. Ahora bien, la libertad de mercado significa 
muy poco si no está integrada en una concepción global de los 
derechos individuales, donde la libertad educativa y cultural ocupa un 
papel preponderante en las premisas de una sociedad libre. Por lo 
tanto, creemos que, hoy más que nunca, es urgente que estas 
transformaciones y «desregulaciones» se cumplan en todos los 
ámbitos, sin que ningún derecho individual quede relegado en el 
olvido. Sería lamentable que la Argentina se pareciera a algunos países 
europeos actuales, donde el mercado libre es concebido solo como 
una fuente de impuestos y recursos para un Estado que trata de 
monopolizar la cultura y los medios educativos y de comunicación. 

Para sentar las bases de una desregulación en el sistema 
educativo, debemos dividir nuestro análisis en varias fases. En la 
primera describiremos porqué a nuestro juicio el Estado tiene, en 
materia educativa, solo una función, en principio: la de garantizar el 



 

32 

derecho a la libertad de enseñanza, y cuál sería en ese caso el sistema 
político-educativo ideal. En segundo lugar describiremos brevemente 
la situación jurídica del sistema educativo argentino, observando su 
gran alejamiento del ideal propuesto. Y en tercer lugar sugeriremos un 
camino que pueda conducir progresivamente hacia un retorno a ese 
ideal. 

Garantía a la libertad de enseñanza 

Cuando hablamos de un «sistema ideal», no estamos hablando de 
un sistema utópico, alejado de la naturaleza humana e imposible de 
lograr. Al contrario, estamos hablando de un orden educativo óptimo 
y posible sobre la base de ciertas condiciones que, sencillamente, en 
la Argentina no están dadas. Lo cual no significa que esas condiciones 
sean imposibles de lograr. 

La libertad de enseñanza es para nosotros el derecho que la 
persona, tiene a la ausencia de coacción en materia de enseñanza o 
aprendizaje de la verdad, tanto en el orden religioso como en el 
natural(2). De esta definición se desprende lo que consideramos un 
importante corolario: los contenidos culturales de una sociedad deben 
ser establecidos por las personas según su conciencia y no por el 
Estado según su fuerza. Este corolario, que de palabra parece fácil de 
aceptar, sin embargo es habitualmente negado por una serie de 
argumentos que, comprensiblemente, intentan demostrar que el 
Estado tiene un rol educativo que va más allá del papel de garante de 
la libertad de enseñanza. Esos argumentos serían los siguientes: a) el 
Estado debe garantizar la igualdad de oportunidades económicas de 
acceso a los servicios educativos, dada su importancia; b) la educación 
no debe ser mezclada con el aspecto «comercial» de los negocios 
típicamente privados; c) el Estado no debe permanecer indiferente 
frente a los valores culturales y por ende debe fijar contenidos 
mínimos de enseñanza; d) la educación es un bien público que debe 
ser consiguientemente prestado de algún modo por el Estado. 
Analizaremos brevemente cada uno de estos respetables argumentos, 
aclarando desde ya que su análisis completo demandaría todo un 
tratado. 

Sobre el primero, debemos decir que se basa en la errónea 
premisa de que la persona tendría el derecho a recibir directamente, 



 

33 

por parte del Estado, los bienes y servicios necesarios para su 
desarrollo personal. Esto es falso porque la persona no es un canario 
que deba recibir todo desde arriba sin la mediación de su esfuerzo e 
iniciativa personal. Existe, efectivamente, un derecho al bien común, 
que en una sociedad libre se traduce jurídicamente en el orden 
constitucional, en el cual y por el cual la persona podrá conseguir, en 
la medida de su trabajo y de su esfuerzo, los bienes que necesita para 
su desarrollo. Las oportunidades, por definición, son esencialmente 
desiguales; lo que el bien común así definido garantiza es que las 
oportunidades de todo tipo sean cada vez mayores. Luego, un orden 
tal implica que los recursos educativos sean cuidados por cada persona 
y cada familia según su responsabilidad e iniciativa, de igual modo que 
la ropa, el vestido y todas las necesidades familiares básicas. 

Sobre el segundo, digamos que es el menos serio de los cuatro. 
Proviene de una visión maniquea según lo cual lo «comercial» sería 
muy poco valioso en sí mismo. Eso es falso: la actividad comercial y 
administrativa puede ser una actividad noblemente realizada o no, de 
igual modo que toda una gama de actividades humanas habituales, 
tales como las relaciones de poder o las relaciones entre los sexos. 
Luego, los objetos educacionales de un instituto de enseñanza no 
están reñidos con su eficiencia comercial y administrativa. En la 
Argentina, es posible que un instituto privado obtenga ganancias con 
pésimos servicios educativos sencillamente porque el Estado controla 
la habilitación de títulos, como explicaremos después. Luego, este 
hecho es fruto del estatismo y no de un orden desregulado como el 
que proponemos.  

El tercer argumento parte de una premisa verdadera, pero no 
concluye más allá de lo que la premisa le permite concluir. Es cierto 
que el Estado no debe mantenerse indiferente frente a los valores 
culturales, y su opción por determinados valores la puede hacer 
directamente en su ordenamiento constitucional, cuya influencia 
social formará parte de lo que se llama educación informal. Pero de allí 
a concluir que el Estado debe imponer contenidos mínimos o controlar 
los programas de la educación privada formal, hay un gran paso. No 
hay ningún motivo por el cual el Estado pueda imponer un contenido 
cultural por la fuerza, por más importante que éste sea. Desde un 
punto de vista antropológico-filosófico, lo más importante para el 



 

34 

desarrollo de la persona es su relación con Dios, pero sobre eso no 
debe haber coacción estatal. Luego, en todo lo demás, que es 
valorativamente menos importante, tampoco. 

El último argumento parte de una premisa falsa. La educación no 
es un bien público. No tiene las características que la teoría económica 
habitual señala para los bienes públicos: no ser rivales en consumo 
(como una puesta de sol) y no regir el principio de exclusión (como la 
iluminación de una calle). Nada de eso se cumple, sencillamente 
porque el lugar ocupado por un alumno excluye a otro. Se trata de un 
bien típicamente privado. Pero lo más interesante es que, aunque 
fuera un bien público, el argumento concluye inválidamente, dado que 
los bienes públicos no tienen por qué ser estatales. 

Pues son bienes escasos (bien público no es igual a bien 
superabundante o no escaso) que pueden ser administrados 
privadamente como un club good como los «countries» (esto puede 
aplicarse a un puente, una calle, un río, etc.) Luego la educación no 
tiene porqué ser estatal, aún en el caso de que se la considerara un 
bien público.  

Estos comentarios que acabamos de efectuar concluyen en un 
sistema ideal donde hay libre competencia de servicios educativos 
privados en todos los niveles, donde la supervivencia en el mercado 
del instituto en cuestión se produce vía el prestigio que el mismo va 
obteniendo por la prestación de sus servicios y los resultados 
educativos concretos, todo lo cual se traduce en un incremento de la 
calidad y diversidad del sistema educativo en su conjunto. Como 
vemos, la clave para ese incremento cualitativo es que el Estado no 
interfiera fiscalizando títulos y monopolizando programas. Pero lo más 
interesante es que este incremento de la calidad educativa es el 
resultado del respeto a un principio moral que vale por sí mismo: el 
respeto al derecho a la libertad de enseñanza y a la libertad cultural. 

Por supuesto, este sistema tiene tres condiciones básicas para 
poder realizarse: a) la economía de mercado, que permite operar a los 
privados con eficiencia y menores costos; b) un orden jurídico 
desregulado, lo cual implica que el Estado no fije programas ni fiscalice 
títulos; c) un consenso cultural que acepte las dos condiciones 



 

35 

anteriores. De más está aclarar que estas condiciones están lejos de 
cumplirse en la Argentina. Sobre todo, lo que más falta es la tercera. 

Situación jurídica 

Esto nos introduce a la segunda parte de nuestra síntesis. El 
sistema educativo argentino está muy alejado del ideal propuesto. 
Partamos de que la Constitución Nacional de 1953, en su artículo 5, 
reconoce a las provincias la facultad de «asegurar» la educación 
primaria; en el artículo 14, se reconoce el derecho a «enseñar y 
aprender»; en el artículo 67, inciso 16, se atribuye al Congreso la 
facultad de dictar «planes de instrucción general y universitaria». Por 
supuesto, el lector ya podrá imaginar que hay toda una bibliografía de 
debate constitucional sobre lo que quiere decir «asegurar»; cómo se 
interpreta el «derecho a enseñar y aprender»; qué quiere decir 
«planes de instrucción general y universitaria». Nosotros no tenemos 
espacio para introducirnos en esas cuestiones. Solo nos limitaremos a 
reseñar brevemente lo que sucedió. 

Las provincias fueron asumiendo la función de instituir planes y 
establecimientos primarios; el ejemplo más significativo –como 
antecedente de otra importante ley– fue la ley de la provincia de 
Buenos Aires, de 1875. Para la Capital Federal y los territorios 
nacionales, se dicta la ley 1420, y en 1905 se sanciona la ley 4874 (ley 
Láinez), por la cual se establecen escuelas primarias nacionales, que 
suplen lo que las provincias no podían hacer al respecto. Nos interesa 
destacar que la ley 1420, según el artículo 6 del Capítulo VIII, establecía 
la obligatoriedad para todas las escuelas privadas de seguir los 
contenidos mínimos del artículo 6 del Capítulo I. 

En cuanto al nivel secundario, se da un paso importante con el 
Presidente Mitre, en 1863, que establece el Colegio Nacional. La 
iniciativa se extiende por decreto nacional del 9/12/1864, a Mendoza, 
San Juan, Tucumán, Salta y Catamarca. Pero debemos destacar lo 
siguiente: el 30/9/1878 se sanciona la ley 934, de libertad de 
enseñanza, que establece la obligatoriedad de que los planes de los 
institutos secundarios privados deban comprender las mismas 
materias que los institutos nacionales (art. 1, inc. b). 



 

36 

En 1947, las escuelas privadas, reglamentadas de este modo 
según la ley 1420 y la 934, quedan «adscriptas» a la enseñanza oficial, 
y reciben subsidios para el pago del personal docente (ley 13047). La 
enseñanza media provincial queda totalmente subordinada al orden 
nacional, cuando sus títulos quedan convalidados para ingresar a 
universidades nacionales (decreto 17087 del 13/ 9/1956). 

A partir de 1960, las escuelas privadas secundarias logran la 
validez de sus títulos mediante un sistema de «incorporación por 
gestión propia», que implica que los alumnos ya no tenían que 
«revalidar» sus títulos mediante exámenes en escuelas estatales. Esto 
se produce mediante la reglamentación de la ley 13047, por el decreto 
12179/60, ratificado por el decreto 371/64. El artículo 1 de dicho 
decreto afirma: «La incorporación es el medio por el cual el Estado 
reconoce la enseñanza que imparten los institutos privados de nivel 
medio y superior, de acuerdo con planes aprobados oficialmente (el 
subrayado es nuestro). Este artículo fue habitualmente interpretado 
como que el sector privado estaba obligado en principio a seguir el 
plan del estatal, salvo expresa solicitud en contrario que debe ser 
considerada por las autoridades del SNEP (Superintendencia Nacional 
de Enseñanza Privada). Con respecto al régimen terciario no 
universitario, ya había sido unido al régimen de incorporación por el 
decreto 4857/58». 

En lo referente al sector universitario, éste fue tradicionalmente 
monopolizado por el Estado. Lo único que nos interesa señalar al 
respecto es el decreto-ley 6403/55, cuyo artículo 28 afirmaba que «la 
iniciativa privada puede crear universidades libres habilitadas para 
expedir títulos según una reglamentación a dictarse». La ley 14557 
reemplaza ese artículo 28 refiriéndose con más detalles a la creación 
de universidades privadas, todo lo cual se reglamenta el 12/2/1959. Lo 
que a partir de 1959 lleva al nacimiento de las primeras universidades 
privadas «oficialmente dejadas ser» por el Estado. Es importantísimo 
señalar que la ley 17604 de 1967 impone la obligatoriedad del título 
secundario como condición necesaria de ingreso a la universidad 
(estatal o privada oficial)(3). 

Es necesario que comprendamos lo que hemos estado 
describiendo, lo más sintética y neutramente posible. Significa, lisa y 



 

37 

llanamente, que el grado de educación auténticamente privada es 
mínimo en Argentina. Todos los planes y programas de estudios deben 
ser iguales a los estatales, y si hay alguna modificación, ésta debe ser 
solicitada al Estado, quien dará o no el permiso respectivo. Los 
contenidos mínimos oficiales son tan amplios que poco espacio dejan 
para la creatividad del sector privado. Tal es la educación en la 
Argentina: monopólica, rígida y por ende, ineficiente.  

Propuesta 

Ahora bien: ¿cómo quebrar esta red burocrática? Nuestra 
propuesta, en este sentido, tendrá tres pasos: 

1) a corto plazo: sin modificar sustancialmente el sistema legal 
actual, hacer sin embargo una pequeña reforma en los artículos 1 y 2 
del decreto 371, dando oxígeno al actual sistema de incorporación. 

2) a mediano plazo: desmonopolización jurídica de todo el sector 
privado(4). 

3) a largo plazo: privatización progresiva de todo el sector estatal 
remanente. 

Explicaremos a continuación cada uno de los pasos (aclaremos 
desde ya que cada uno puede durar años, según el consenso existente 
para su realización). 

Lo primero sería lo más sencillo de implementar, en el sentido de 
que no modifica sustancialmente las estructuras vigentes. Como 
habíamos señalado, el decreto 371 de incorporación dice en su artículo 
1: «La incorporación es el medio por el cual el Estado reconoce la 
enseñanza que imparten los institutos privados de nivel medio y 
superior, de acuerdo con planes aprobados oficialmente» y en su 
artículo 2: «Los institutos privados podrán promover iniciativas que 
superen las exigencias del plan que apliquen». En la práctica, estos dos 
artículos han sido interpretados de modo tal que las modificaciones 
deban ser elevadas al SNEP y, después de un tiempo de consideración, 
ser aprobadas o no. ¿Cómo podría hacerse para «agilizar» la libertad 
de programas y planes de estudio del sector privado, al menos dentro 
del mismo esquema? Creemos que mediante la siguiente modificación 
en el artículo 1: «La incorporación es el medio por el cual el Estado 



 

38 

reconoce la enseñanza que imparten los institutos privados de nivel 
medio y superior, de acuerdo con sus propios planes y programas de 
estudios». Y en el artículo 2: «La adecuación al plan estatal no es 
condición necesaria para dicha incorporación. Los institutos privados 
podrán comenzar a aplicar su propio plan de estudios presentando una 
constancia de dicho plan al SNEP, organismo que se reserva un 
derecho a modificaciones posteriores». Por supuesto, la situación 
seguiría siendo muy imperfecta, pero al menos permitiría un 
renacimiento del sector privado secundario y terciario no universitario, 
de manera más ágil y rápida. 

Pero en el segundo paso [radica] la clave de la cuestión. El medio 
jurídico con que cuenta el Estado para controlar al sector privado es el 
famoso «título oficial». La pirámide es la siguiente: usted puede 
establecer la escuela primaria que quiera, pero si su título no es 
habilitado oficialmente, quien egrese de ella no podrá ingresar a 
ningún instituto secundario, estatal o privado. Y esto, a su vez, es 
porque alguien puede crear la escuela secundaria que quiera, pero si 
su título no es aprobado oficialmente –y ya vimos cómo se han ido e 
estableciendo estos mecanismos de aprobación o «sujeción»–, quien 
egrese de ella no podrá ingresar después a ninguna universidad estatal 
o privada. Y esto, a su vez, porque si la universidad en cuestión no tiene 
sus títulos aprobados oficialmente, usted no podrá ejercer su 
profesión, pues en la Argentina están unidos el reconocimiento de la 
calidad del título y la habilitación profesional. Por lo tanto, la 
conclusión es obvia: hay que cortar esta cadena burocrática desde el 
principio. Esto tiene los siguientes pasos: 

1) Separar en el ámbito universitario el reconocimiento de la 
calidad del título de la habilitación profesional(5). Esto implica que las 
universidades, estatales o no, competirán entre sí para preparar al 
egresado para rendir un riguroso examen de habilitación profesional 
que, en su primera etapa, será realizado por algún organismo estatal y 
luego podrá ser desmonopolizado y realizado por los colegios 
profesionales privados respectivos. 

2) En función de lo anterior, se elimina absolutamente todo tipo 
de fiscalización y control estatal sobre el sector universitario privado, 
de tal modo que la calidad del servicio de este último se reconozca en 



 

39 

el mercado por el prestigio de la casa de estudios y no por un sello 
estatal que diga «aprobado». 

3) Como consecuencia, se elimina legalmente la obligatoriedad y 
exigencia de presentar el título secundario «oficial» (estatal o privado) 
como condición necesaria de acceso al ámbito universitario. Lo cual 
implica que cada universidad (estatal o privada) fijará sus condiciones 
de ingreso (las cuales, cuanto más exigentes, aumentarán el prestigio 
de la institución), y las instituciones secundarias deberán competir 
libremente para ver quiénes ofrecen mejores servicios a los efectos del 
ingreso. Esto lleva a eliminar de raíz el sistema de la incorporación, 
dado que ningún instituto secundario privado necesitará contar con el 
sello de «aprobado», aunque sea un desastre. Será el mercado de 
estos servicios quien juzgará qué colegio tiene calidad y cuál no la tiene. 
Y, consiguientemente, el mismo esquema competitivo se trasladará al 
colegio primario, al fijar los colegios secundarios sus condiciones de 
ingreso con igual libertad.  

El tercer paso será más simple: una vez que la experiencia haya 
mostrado la eficiencia y calidad de un sector privado educativo 
competitivo, la privatización progresiva de las instituciones estatales 
que hayan quedado funcionando será culturalmente más sencilla. 

Como vemos, la propuesta no implica la redacción de ninguna 
«ley federal de educación» o cuestiones por el estilo, sino, todo lo 
contrario, dar una serie de pasos concretos que vayan liberalizando 
todo el sector privado en materia educativa, de tal modo que la única 
ley federal educativa que deberá regir es el respeto al derecho a la 
libertad de enseñanza y nada más. 

Nos ha quedado pendiente la cuestión de la financiación. 
Habíamos dicho al respecto que todas las modificaciones jurídicas 
presuponen una economía de mercado funcionando, de lo contrario 
no habrá capital y recursos suficientes para que el sector privado 
crezca en esta forma. También hablamos supuesto que cada familia 
debe velar por los recursos derivados a sus necesidades educativas de 
igual manera que a cualquiera de sus necesidades básicas. Por ende, 
no asignamos en principio ninguna función al Estado en este terreno. 
Pero en la Argentina ya es tradicional que el Estado subsidie a los 
institutos privados, dado el argumento de que si los ciudadanos pagan 



 

40 

impuestos para mantener los institutos estatales, y al mismo tiempo 
pagan cuotas para los privados, están pagando dos veces. El 
argumento es razonable, aunque debe observarse que surge de la 
existencia de institutos estatales, existencia que muy pocos someten 
a crítica en nuestro país, pero nosotros sí. 

De hecho, debemos ser realistas y ubicarnos en las circunstancias 
de la Argentina de 1991. Proponer hoy una eliminación de los subsidios 
para la escuela privada seria desubicarnos totalmente en nuestro 
contexto. Esto solo conduciría a graves dificultades para un sector 
privado acostumbrado a ello durante décadas. Sin embargo, se podría 
intentar una modificación que, en vez de eliminar el subsidio, lo 
traslade a los padres. Globalmente –no nos competen los detalles de 
la instrumentación– la propuesta consiste en dar un bono a cada padre 
con un hijo en edad escolar (primaria o secundaria), de tal modo que 
con esos bonos la demanda (los padres) se va dirigiendo a diversos 
institutos, los cuales reciben a su vez una cantidad proporcional de 
subsidio para pago al personal docente según la cantidad de bonos que 
hayan recibido. O sea que ya no se subsidia directamente a la oferta 
sino a la demanda, lo cual se adecua más al sistema de competencia 
que estamos proponiendo. Este sistema también puede funcionar aun 
cuando todos los institutos sean privados. O sea que, si en el debate 
político se decide que el Estado federal debe gastar en educación, éste 
sería el modo más económico y eficiente de hacerlo(6). 

Conclusión 

Debemos concluir nuestro pequeño ensayo-propuesta diciendo 
que sabemos que todo lo dicho y planteado es sencillamente 
revolucionario para la Argentina. Por eso, habíamos puesto al 
consenso como una de las más importantes condiciones para que esto 
pueda realizarse. En nuestro país recién tenemos algo de consenso 
para que algunos sectores de la economía se desregulen y privaticen. 
Pues bien, tal vez dentro de muchos años alcancemos el mismo 
consenso para el sector educativo. Pero para eso hay que comenzar 
desde ahora y para eso hemos hecho esta propuesta. 

 

 



 

41 

Notas 

(1)  Véase Zanotti, Luis J., Etapas históricas de la política educativa, Eudeba, 
Bs. As., 1971. 

(2)  Véase nuestro libro El humanismo del futuro (Cap. 1, punto 3, y Cap. 4, 
punto 1), Ed. de Belgrano, Bs. As., 1989. 

(3)  Sobre estos datos de tipo histórico, véase Zanotti, Luis J., Política 
educacional, Lasserre, Bs. As.,1966; Martínez Paz F., El sistema educativo 
nacional. Formación. Desarrollo. Crisis, Ed. Fund. Banco Comercial del 
Norte, Tucumán, 1978; y Van Gelderen, A. N., «EI problema de la libertad 
de enseñanza en el sistema educativo argentino», en Revista del IIE, N.° 53, 
Bs. As., abril de1986. 

(4)  Véase Zanotti, Luis J., «La desinstitucionalización del sistema educativo», 
Separata del IIE, Revista del Instituto de Investigaciones Educativas, N.° 26, 
mayo de 1980. 

(5)  Véase Pocook, J. W.: «Reconocimiento y acreditación de los estudios 
superiores en los Estados Unidos de América», Revista del IIE, N.° 28, 
Bs. As., septiembre de 1980. 

(6)  Véase Hayek, F., Los fundamentos de la libertad (Cap. XXIV), Unión Ed., 
Madrid, 1975. 

 

*   *   * 



 

 



 

 

 

 

 

 

 

2011 

–––––––––––––––––––– 

 





 

45 

Domingo 15 de mayo. 

Paradigma y creatividad 

Últimamente, he observado que el tema de la creatividad 
intelectual se está debatiendo mucho. O, por lo menos, esa es la 
impresión que me dio ver este video que ha circulado mucho: 
http://www.youtube.com/watch?v=17Ye368aQVk. Por supuesto, 
estoy de acuerdo con casi todo lo que dice y con cómo lo dice. Pero el 
asunto es: vemos el video, nos reímos un poco, decimos que sí, y 
después ¿qué? 

Yo he luchado toda la vida por fomentar la creatividad en mis 
alumnos. Pero me he enfrentado con la perplejidad de ellos mismos, 
de las autoridades especialmente y de algunos padres remotamente. 
Porque el sistema escolar formal, desde la primaria hasta casi incluso 
el doctorado, parece estar diseñado con el propósito específico de 
penar la creatividad intelectual. Se premia la repetición del paradigma.  

Pero, ¿qué salida hay? ¿Vamos a hacer un sistema donde cada 
uno «cree» su propia lecto-escritura, su matemática, su física, su 
teología, su lógica? 

En cierta medida, si uno está muy influenciado por autores como 
Popper o Feyerabend, uno se inclina por propuestas educativas 
innovadoras que traten de incentivar el diálogo, la crítica, el debate, la 
creación de hipótesis. Pero todo lo que se haga al respecto parece 
siempre girar «alrededor» del sistema formal, que parece intocable. 
Esto es, allí donde se tiene que «fijar» el paradigma, con todos sus 
espantosos hábitos: el profesor en posición dictatorial; el 
conocimiento como un repetir pasivamente lo «recibido»; el 10 como 
premio a esto último; el castigo de las nuevas ideas, de las preguntas, 
de todo aquello que se «salga del paradigma». Se pena la copia, si bien, 
en realidad, lo que el alumno aprende es a copiar el paradigma y a 
repetirlo. Eso sí, de memoria, «sin copiar» del papel. Pero la memoria 
no incluye el aprendizaje (sí, al revés). Y cuando ese llega a adulto y 
tiene que hacer una tesis de doctorado, se le «ordena» que sea 
creativo… y eso no se «copia». 



 

46 

Una vez más, ¿qué hacer? 

Lo primero es comprender, junto con T. Kuhn, la función de los 
paradigmas. Una de ellas es esa «tensión esencial» que hay en todo 
filósofo y científico. Corremos el peligro de «aferrarnos al paradigma», 
pero el paradigma es, precisamente, lo que permite compararlo con 
otro y, en ese caso, optar por otro. El paradigma nos permite, 
paradójicamente, la creación; nunca en el ser humano es creación 
desde cero, sino desde el paradigma anterior. Sí, es muy difícil, son 
muy pocos los que lo hacen, pero de lo contrario, uno se queda en 
Leonardo y no en Copérnico. Copérnico era un humilde y tímido 
ptolemaico al cual «se le ocurrió» mover algo de lugar –y producir una 
de las revoluciones científicas más clásicas de la historia de la ciencia. 
Leonardo fue un genio absoluto, más que Copérnico, pero no 
manejaba el paradigma de la época, o al menos no mostró manejarlo, 
y todo lo que inventó se lo llevó a la tumba. Y no me refiero a los 
artefactos. Aún no sabemos cómo hacía para calcular la trayectoria de 
las balas militares que les hacía a los Medici.  

Lo que quiero decir es: los paradigmas cumplen un rol necesario. 
Son «aquello desde dónde» la creatividad es posible. Son condición 
necesaria, pero no suficiente. Y esa es la clave: el drama de los sistemas 
educativos formales es que han endiosado a los paradigmas y han 
olvidado las condiciones adicionales, que el paradigma no da, para que 
el conocimiento sea conocimiento y además en progreso. La 
revolución educativa sería un proceso donde el paradigma sea 
aprendido, sí, pero precisamente porque puede ser libremente 
pensado y criticado. ¿Es posible? No solo es posible; es condición 
necesaria del aprendizaje. Pero no es fácil. Hay que formar a 
profesores en la historicidad de los autores que manejan, en el arte del 
diálogo, en la disposición a la escucha y en sistemas que incentiven la 
mutua crítica, donde cambie radicalmente el sistema de evaluación. 
¿Es todo ello posible? Sí, pero no en el sistema educativo formal actual; 
en todo caso, lo único que salva la situación son sanas y santas 
trampitas al sistema. Pero la verdadera educación está hoy en la re-
sistencia. Hoy la educación, el real conocimiento, la formación 
profunda en valores y en creatividad, y en el manejo concomitante del 
paradigma, pasa por secretas catacumbas. Mientras tanto, seguimos 



 

47 

habitando un castillo de ruinas invisibles, la vida se nos pasa, y los 
futuros Newton y Descartes mueren a los tres años para convertirse 
en habitantes de la Matrix. 

 

*   *   * 

 





 

 
49 

Jueves 29 de diciembre. 

Mi hermano, profesor de literatura 

Ayer, después de la Misa por los veinte años de la muerte de mi 
padre, tuvimos una reunión familiar en casa.  

De repente, mi hermano Pablo pidió la palabra y dijo que quería 
recitar una poesía que venía bien para la ocasión. Pidió reservarse para 
después el nombre del autor. 

La recitó tan bien, con tanta comprensión y emoción por lo que 
estaba diciendo, que todos nos quedamos mudos, emocionados y 
extasiados. Tuve que hacer una broma para que todos recobráramos 
el aliento. 

Era un soneto de Borges. Pablo explicó el sentido del soneto, lo 
comparó con otros autores, explicó de qué modo Borges había 
reinventado el soneto, nos lo hizo ver recitando la poesía de diferentes 
maneras (poniendo el acento en las rimas o no); de qué modo se 
ubicaban las palabras, etc. 

Todos escuchábamos atentamente, pero no sorprendidos: Pablo 
es una enciclopedia viviente de literatura, historia, historia política, 
geografía. Pablo no es solo memoria: entiende, comprende, relaciona 
y, así, cuando habla, enseña. 

¿Qué «es» Pablo? Para el sistema educativo formal, nada. No 
tiene ningún título que lo habilite a enseñar, en esta sociedad de 
esclavos, donde necesitamos la anuencia del dueño de la granja para 
que alguien pueda enseñar formalmente. 

En una sociedad libre, Pablo podría ser llamado por cualquier 
universidad para ocupar un puesto docente, y en el aula se verían 
todos sus «certificados»: sencillamente, la realidad habla por sí misma. 

Pero en esta sociedad esclavista, donde hay que pasar por la 
aprobación de otros seres humanos que coactivamente aprueban o 
desaprueban, Pablo será un cero para el sistema –como tantos genios 
sueltos que andan por el mundo sin que sus alumnos potenciales 
puedan gozar de su presencia, mientras muchos otros ignorantes y 



 

50 

malas personas, pero con un cartoncito estatal, siguen haciendo tanto 
daño. 

Sí, claro, en el sistema que propongo, una universidad podría 
poner a Tinelli a enseñar ética, y tal vez tenga muchos «alumnos», pero 
si alguien cree que los sistemas estatales de control nos protegen de 
pequeños Hitler y Tinelli en las aulas, está muy equivocado. Y si alguien 
piensa que algunos seres humanos necesitan ser protegidos 
coactivamente por otros seres humanos, eso se llama, precisamente, 
esclavitud. 

Mientras tanto, mi hermano seguirá siendo profesor de Literatura, 
aunque invisible. Tus alumnos de ayer, sin embargo, jamás 
olvidaremos tu clase magistral. 

 

*   *   * 



 

 

 

 

 

 

 

 

2012 

–––––––––––––––––––– 

 



 

 

 

 

 

 



 

 
53 

Domingo 29 de abril. 

La vida académica y los Borg 

Los Borg son, en el mundo Star Trek posible, una especie que 
despierta todo tipo de reflexiones psicológicas, políticas y filosóficas. 
Los Borg no invaden ni matan: asimilan. Sea cual fuere el miembro 
individual de la especie inteligente con la que se encuentren, le 
implantan sistemas cibernéticos con los cuales el individuo como tal 
desaparece y queda asimilado al «colectivo»: «el» Borg. Cada 
individuo desaparece como tal y se reduce a herramienta de un 
sistema conjunto que tiene un solo pensamiento y una sola voluntad, 
desplazándose por el universo y asimilando así planetas y civilizaciones 
enteras. 

¿Semeja esto algo a la vida académica? Sí. Es una analogía, claro, 
y, como en toda analogía, hay elementos iguales y otros diferentes. Lo 
similar radica en que desde niños somos asimilados al colectivo. Nos 
implantan los paradigmas científicos de la época. No hay instrumentos 
cibernéticos, por ahora, pero sí hay algo terrible: la escuela y, luego, la 
universidad. 

Durante siglos, muchos individuos han tratado de resistirse al 
colectivo. Popper y Feyerabend han resistido toda su vida a los 
paradigmas, pero estos últimos los han asimilado de un modo muy 
sutil. No les quitan su individualidad, sino que, dentro de la materia 
que corresponda, se los enseña como divertida curiosidad. A Giordano 
Bruno lo quemaron; a Feyerabend, lo editaron, pero los paradigmas 
siguen siendo los paradigmas. 

Alguien podrá argüir, en términos de Eco, que esta presentación 
del tema es muy apocalíptica. No, hay una versión integrada y serena 
de los paradigmas: Kuhn. Los paradigmas, sin ironías, cumplen una 
función esencial en la vida académica, que es iniciarnos en la vida 
teorética. No hay que olvidar que Kuhn fue influenciado por Koyré, y 
este último, por Husserl. Nadie podría crear, renovar, criticar de la 
nada: eso se puede hacer «una vez que» hemos podido «ver» el 
paradigma epocal (igual que los horizontes de precomprensión). 



 

 
54 

Los paradigmas tienen también ritos que parecen crueles, pero 
cumplen su función en la sociología de la ciencia. Tienen grados, tienen 
ritos de iniciación (los doctorados), tienen journals donde solo 
publican los que piensan más o menos parecido al paradigma, escriben 
como el paradigma dicta y tienen todos los grados y ritos de iniciación 
correspondientes. Eso es cerrado, sí, pero cumple la función de cuello 
de botella para los miles y miles que quieren hablar al paradigma. Y 
cumple también la función de probar la tenacidad del que finalmente 
quiera decir algo diferente. 

Kuhn tiene un ejemplo magnífico que yo no puedo discutir. 
Copérnico era un humilde, integrado muy «bajo perfil», integrante del 
paradigma ptolemaico. Leonardo, en cambio, no era miembro de 
ningún paradigma, no escribía como el paradigma requería. Era libre, 
jamás había sido asimilado por el paradigma. El genio fue él, sí, pero 
sus genialidades se fueron a la tumba con él. Aún hoy, muchos están 
tratando de descifrar sus casi esotéricos dibujos, y nadie se explica aún 
cómo sabía lo que sabía. Pero el que hizo ciencia fue Copérnico, 
escribiendo «un pequeño cambio» sin que el paradigma se diera 
cuenta. El que se dio cuenta fue Galileo. Pero no hubiera habido 
Galileo sin Copérnico. 

Sin embargo, los paradigmas son crueles. A la mayor parte de los 
mortales les matan su creatividad. Una especie de precio terrible, si 
Kuhn tiene razón. 

El modo apocalíptico de luchar contra los paradigmas es 
pretender destruirlos. O ser ingenuo –como yo, tanto tiempo, al 
pensar que los paradigmas me permitirían pensar. O ser Feyerabend, 
genio entre los genios, para terminar siendo libros bonitos alentados 
por el propio paradigma, mientras no se trate de enseñar física, que 
era precisamente lo que Feyerabend quería cambiar.  

Pero no. Kuhn te dice cómo funcionan las comunidades científicas; 
Popper y Feyerabend quedan como una ética, una actitud, que avanza 
siempre entre las piedras, cual río oradante, de los paradigmas 
establecidos. Aprendé el paradigma. Aprendé cómo se publica en los 
journal y doctorate para que puedas estar ante un aula. No es que «mal 
no te va a hacer»; es que, de otro modo, terminarás como Leonardo: 



 

 
55 

un loco genial –pero no habrás podido ayudar a nadie y no habrás 
tenido siquiera la fama de Leonardo. Además, es un destino muy cruel. 
De vez en cuando, te encontrarás con un anti Borg, como yo. Pero el 
mundo no soy yo: es el paradigma. 

Aprendé el paradigma pero, al mismo tiempo, tomá la pastillita 
roja. Despertate. Caminá por la Matrix siendo un Neo tranquilo. 
Aprendé que la verdad nunca se impone por la fuerza de los 
paradigmas, sino por el diálogo, la creatividad, la crítica. Fomentá el 
diálogo siempre, en todas tus clases, a esas clases a las que has podido 
acceder porque «el» Borg pensaba que ya estabas asimilado (no, no es 
mi historia: yo he sobrevivido de milagro). Dosificá tus escritos. Sobre 
todo, al principio. Mostrá al paradigma que sabés hablar en su idioma 
y escribir en su idioma para lentamente mandarte cosas más audaces, 
que cuando tengas treinta años publicarás en tu blog y cuando tengas 
ochenta será la conferencia plenaria de un congreso, que será 
publicada en la revista del paradigma –con un contenido que hubiera 
rebotado hasta el infinito si hubieras pretendido hacerlo a los treinta. 
Y mientras tanto, lo más importante: desde esas clases, a las que has 
podido acceder desde el paradigma, ayudarás a los rebeldes, 
protegerás su creatividad, pero también los protegerás a ellos, 
enseñándoles cómo protegerse del paradigma para no terminar 
destruidos por la inadaptación absoluta. 

A los que nunca fueron asimilados por el Borg y son geniales y 
creativos, es muy difícil explicarles todo esto. Yo los escucho y hasta 
trato de incluirlos en la publicación del Borg, pero luego todos los Borg 
piensan que estoy loco; a mí me perdonan (el Borg tolera a los locos 
que cumplieron la sociología de su sistema), pero a mi «protegido», no. 

Claro que hay excepciones. Wittgenstein y Einstein entraron al 
paradigma «por arriba», después de que el primero lo insultó y el 
segundo ni intentó meterse. Pero lo peor que yo podría hacer es 
decirle a alguien que es igual que Wittgenstein o Einstein. 

Lo peor de los paradigmas no es que sean tales, es que sean 
estatales. Cuando los paradigmas pueden libremente diferir unos de 
otros, hay más alternativas para no terminar como Giordano Bruno o 
para probar nuevos métodos de enseñanza no tradicionales. Pero 



 

 
56 

cuando los paradigmas y sus métodos son legalmente obligatorios, 
estamos perdidos. En algunos lugares queda, finalmente, la propia 
casa. Yo doy clases en diversas universidades; en todas me divierto 
dando clases, pero también doy clase en mi casa. Eso me recuerda mi 
broma de los ómnibus y el descanso: «¿Dormís en los micros?» «Sí, a 
veces también duermo en mi casa», contesto habitualmente. «¿Así 
que enseñás en tu casa?» «Sí, a veces, también en la universidad». 

Yo no sueño con un mundo donde no haya Borg; sueño con un 
mundo de Borg diferentes. No es imposible, de igual modo que no es 
imposible el liberalismo clásico. Mientras tanto, voy de un cubo Borg a 
otro; eso sí: sin corbata. 

 

*   *   * 



 

 
57 

Domingo 19 de agosto. 

Papá, ¡aprendí fracciones! 

Sí, finalmente. Mi sobrina Agustina tenía que hacer unos 
ejercicios, nadie podía ayudarla y, como si me estuvieran preguntando 
una obviedad, encontré la solución. Eso sí: no era «como el libro o la 
maestra querían» –solo Dios sabe lo que la maestra quería y lo que el 
libro decía. El asunto es que, para saber en cuántas partes iguales hay 
que dividir diecisiete alfajores para distribuir entre ocho hermanitos, 
nada mejor que dibujar una circunferencia, dividirla geométricamente 
en ocho, y luego multiplicar ocho por diecisiete. Pero cuando yo estaba 
en la primaria, ni siquiera comprendía el significado de la palabra 
«fracciones». Sí entendía en cuántas partes se separaba el Saturno V 
antes de dejar a la cápsula impulsada por inercia hacia la luna, pero 
eso, al colegio, le importaba absolutamente nada, y el colegio, a mí, 
me importaba igualmente nada. Era una guerra fría terrible, 
interrumpida, a veces, por cortos pero intensos tiroteos. Que yo fuera 
el hijo de uno de los más ilustres pedagogos argentinos no era sino un 
buen signo del magnífico sentido del humor de Dios –aunque el ilustre 
pedagogo sabía que su Gabrielito-el-terrible ponía a prueba todos los 
límites del sistema educativo que él mismo había denunciado. Y por 
qué no entendía siquiera el significado de «fracciones»…, bueno, hay 
hipótesis diversas. El asunto es que había mucho detrás de lo que me 
mi padre me dijo cuando estaba en primer año de la Unsta, estudiando 
filosofía: «ahora estás en condiciones de hacer la primaria». Y sí, era 
así. Lo que decía alguien que, como él, había luchado toda su vida por 
una escuela sin grados, para mí era importante. 

¿Cómo funciona la inteligencia humana? No lo sabemos, pero 
¿importa? La cosa es que funciona sola; no se rige por nada. Es inmune 
a las metodologías, a las amenazas, a los premios, a las notas, a todo. 
Ella, como la vida en Jurassic Park, se abre paso. Cuando tiene alguien 
con quien hablar, sale un lunático tranquilo; cuando no, sale un 
lunático agresivo. Pero la inteligencia, esencialmente creativa y 
asistemática, cuando se abre paso produce lunáticos. Los sistemas 
didácticos tradicionales, sobre todo los del siglo XIX en adelante, no 
están concebidos para lunáticos. 



 

 
58 

Lo mismo ocurre con la filosofía y, sin duda, con la física. Cuando 
alguien quiere aprender filosofía, yo le digo: vení a mi curso en casa. 
«¿Qué tengo que “saber”?, ¿estaré preparado?; y si no hice las clases 
anteriores, ¿entenderé algo?». 

Pero todo ello presupone lo que presupone el positivismo: que 
aprender es grabar datos y repetirlos. No. La cuestión es: ¿te apasiona 
la filosofía?, ¿tocó tu vida, tu corazón? Entonces, todo lo demás se dará 
por añadidura. «Pero eso no sirve para el título que necesito para que 
la CONEAU lo reconozca y así el Estado argentino lo reconozca, y 
entonces obtenga la beca para estudiar en la Sorbona, articulada con 
los cánones del sistema educativo europeo»… Mundo cruel; y por más 
que lo intentemos, la filosofía nunca se adecuará a ese mundo cruel. 
Sí, hay carreras de filosofía adaptadas a ese mundo cruel, pero la 
filosofía, en sí misma, no es eso, y los filósofos no son eso. La filosofía 
tiene por delante un largo tiempo para vivir en nuevas catacumbas, 
escapando de los nuevos emperadores. Y, mientras tanto, se seguirá 
aprendiendo como siempre: sola, sin reglas, únicamente desde el más 
profundo apasionamiento. 

 

*   *   * 



 

 
59 

Domingo 26 de agosto. 

De la «educación prohibida» a Luis J. Zanotti: 
comentarios sobre una película muy difundida 

Últimamente, se ha difundido mucho la película La educación 
prohibida (http://www.educacionprohibida.com/hoy-se-estrena-la-
educacion-prohibida/#more-3635), y quisiera hacer un comentario 
sobre ella. 

En primer lugar, un acuerdo básico: Me he pasado la vida, práctica 
y teorética luchando contra la educación formal positivista, lo cual me 
ha ocasionado no pocos disgustos, sobre todo con autoridades y 
colegas. El que quiera leerme y comprobar por sí mismo hasta qué 
punto simpatizo con los autores de la película y con los pedagogos 
entrevistados, puede leer los siguientes escritos: http:// 
www.gzanotti.blogspot.com.ar/2008/11/i-have-dream.html; http:// 
www.gzanotti.blogspot.com.ar/2008/11/i-have-dream-ii.html; http:// 
www.gzanotti.blogspot.com.ar/2008/02/el-dram-de-la-educacin-
formal.html; http://www.gzanotti.blogspot.com.ar/2009/02/el -
autodidacta-en-tiempos-de-internet.html; http://www.gzanotti. 
blogspot.com.ar/2009/02/el-profesor-en-tiempos-de-internet.html; 
http://www.gzanotti.blogspot.com.ar/2011/05/paradigma -y-
creatividad.html; http://www.gzanotti.blogspot.com.ar/2011/06/ 
curso-de-filosofia.html; http://www.gzanotti.blogspot.com.ar/2011/ 
08/conocimiento-versus-informacion.html; http://www.gzanotti. 
blogspot.com.ar/2012/04/la-vida-academica-y-los-borg_5035.html; 
http://gzanotti.blogspot.com.ar/2008/05/sigamos-re-sistiendo.html. 

Pero nada de esto ha surgido en mí como un descubrimiento de 
América. Lo que yo he hecho es mirar un poco más allá sobre los 
hombros de un gigante, como habitualmente reza la analogía. De 
hecho, mi padre, sobre todo desde la década de los sesenta, comenzó 
a explicar ciertas cuestiones pedagógicas y proponer reformas que 
asombrarán, seguramente, a quienes hayan visto la película. 

Luis J. Zanotti explicó todo el movimiento de la «escuela nueva», 
al cual se refiere la película, como la segunda etapa de la política 
educativa. Este escrito data de 1972, y lo que relataba ya era historia. 

http://www.gzanotti.blogspot.com.ar/2009/02/el-autodidacta-en-tiempos-de-internet.html
http://www.gzanotti.blogspot.com.ar/2009/02/el-autodidacta-en-tiempos-de-internet.html


 

 
60 

Después de explicar, pero también de comprender en su contexto 
histórico al positivismo pedagógico, Zanotti expone las ideas de la 
«escuela nueva» (http://www.luiszanotti.com.ar/poled2.htm). El 
autor citado fundamentalmente por Zanotti es Dewey, además de 
ilustres maestros y pedagogos argentinos que en su tiempo fueron 
totalmente revolucionarios en lo suyo. Sin embargo, mi padre tenía un 
menor optimismo respecto de Illich, Lapatí, Freire: los analizó en 
http://www.luiszanotti.com.ar/artinvedu.htm#1, donde reconoció 
sus méritos, pero hizo sus debidas advertencias sobre qué proponen y 
hacia dónde van. 

En efecto, el diagnóstico de la película incluye al positivismo 
pedagógico en una crítica al capitalismo donde evidentemente 
aparece como telón de fondo la alienación como característica 
inevitable del libre mercado y la sociedad industrial-burguesa que le 
sirve como superestructura. En ese sentido, los autores de la película 
y los pedagogos que intervienen incurren todos en lo que llamé una 
vez «la dialéctica de la dialéctica del Iluminismo» (http:// 
www.ucema.edu.ar/publicaciones/download/documentos/370.pdf): 
se critica a la razón instrumental, que es opresora y alienante, pero 
para combatirla, ¿qué se propone? Si lo que se propone es un Estado 
que nos liberaría del capitalismo opresor, se incurre en la 
contradicción similar, que Horkheimer y Adorno atribuyen a la razón 
instrumental. Si esta última, al pretender liberar, oprime, la revolución 
anunciada contra el libre mercado (que en realidad no es más que el 
mercado intervenido denunciado y criticado por L. von Mises), al 
pretender liberar, oprime con un Estado que se diversifica en sus 
diversas formas autoritarias: o es el welfare state norteamericano, o 
es el Estado providencia europeo, o fueron los fascismos, o siguen 
siendo los totalitarismos de Cuba o Corea del Norte, o siguen siendo 
las autoritarismos latinoamericanos de izquierda, o sigue siendo China, 
o sigue siendo el fundamentalismo iraní. El asunto es que nada de ello 
producirá la revolución educativa, porque en esos sistemas el gobierno 
tiene que inocular la conciencia revolucionaria. Luis J. Zanotti me 
relataba de qué modo todos sus colegas marxistas de la década de los 
setenta «enseñaban» sobre Freire, (sus críticas a la educación 
bancaria), de igual modo que Freire criticaba a la educación bancaria: 
había que memorizar y repetir, so pena de no quedar como un buen 



 

 
61 

revolucionario y aparecer como un cerdo burgués que se atrevía a 
criticar la revolución educativa. 

Sintomático es que la película no toque en ningún momento el 
tema institucional, de fondo, de la libertad de enseñanza, esto es, de la 
libertad de planes y programas de estudio con respecto a los del 
gobierno. Eso sí que sería revolucionario. Sí, existirían con ello colegios 
del estilo de La Sociedad de los Poetas Muertos, pero habría lugar 
institucional, jurídico para todas las reformas educativas propuestas 
por la película –incluso para la mía. Pero el tema no aparece. Hay hacia 
el final protestas de que las «nuevas» propuestas –quienes leyeron a 
Luis J. Zanotti saben que son un poco más viejas– no tienen espacio, 
no son admitidas; pero el silencio con respecto a la solución, esto es, 
la libertad de enseñanza típica del liberalismo clásico, es sintomático. 
¿Demasiado «liberal» para los autores? ¿Qué pretenden, en el fondo? 
¿Que la izquierda latinoamericana sea la revolución donde finalmente 
el niño pueda «aprender en libertad»? 

Mi padre sí que luchó por la libertad de enseñanza. Su mejor y 
más acabado texto sobre ello fue http://www.luiszanotti.com.ar/ 
diversosmedios2.htm, donde propuso la des-monopolización total y 
completa del sistema educativo, en 1980. ¡Para qué! Sus amigos 
conservadores no entendieron absolutamente nada, hicieron un 
silencio total; ni siquiera sus discípulos más directos se atrevieron a 
seguirlo. Los militares, ni hablar. Ni hablar, tampoco, la izquierda, que 
obviamente sabía que mi padre era su principal y único enemigo, y no 
uno de esos ingenuos que creían que la educación era cuestión de 
portarse bien, formar fila y hacer caso. (Coherentemente con ello, el 
ERP le puso una bomba en su domicilio –en la casa de mi infancia– y 
los montoneros lo expulsaron de su cátedra en la UBA en 1973). 

Luis J. Zanotti también expuso las nuevas funciones profesionales 
docentes en un texto que asombrará a más de uno (http://www. 
luiszanotti.com.ar/artinvedu2.htm#1), previó la revolución 
tecnológica actual como la tercera etapa de la política educativa 
(http://www.luiszanotti.com.ar/poled3.htm), propuso reformas a la 
enseñanza media (http://www.luiszanotti.com.ar/escuelamedia.htm; 
http://www.luiszanotti.com.ar/escsigloxx2.htm), bregó por la escuela 
sin grados (http://www.luiszanotti.com.ar/artrevcatedra.htm), se 



 

 
62 

opuso con firmeza a dejar abandonados a los niños y adolescentes en 
las escuelas (http://www.luiszanotti.com.ar/artlanacion2.htm), todo 
en medio de un desierto cultural, cubierto de toneladas de arena 
autoritaria (izquierda marxista, conservadores, militares, religiosos, 
sindicatos, etc.). 

Las nuevas generaciones que busquen fundamentos para la 
revolución pedagógica harían bien en leer a quien supo proponerla – 
claro que sin Marx. Si son verdaderamente revolucionarios, allí lo 
tienen: www.luiszanotti.com.ar 

De lo contrario, serán una parte más del cambio para que nada 
cambie. 

 

*   *   * 



 

 
63 

Domingo 2 de septiembre. 

La verdadera revolución educativa: la des-
institucionalización propuesta por Luis J. Zanotti 

Frente a la perplejidad que produce la verdadera revolución 
educativa, esto es, la libertad de enseñanza, cabe reproducir el artículo 
de Luis J. Zanotti, «La des-institucionalización del sistema educativo», 
publicado por primera vez en 1980, en el número 26 de IIE: Revista del 
Instituto de Investigaciones Educativas. Vale la pena leerlo in totum, 
para debatir nuevamente. 

(A continuación, se reproduce el artículo). 

En El secreto de las estructuras competitivas, Octavio Gelinier 
desarrolla como tesis fundamental la siguiente idea: la estructura 
monopólica de los servicios prestados por los organismos oficiales –
del tipo de la administración pública en general, correos, registros 
civiles, etc.– determina su desinterés por todo cuanto sea eficiencia, 
juicios de valor de los usuarios y costos. La experiencia histórica de los 
últimos ciento cincuenta años en los países europeos y americanos 
demuestra acabadamente la razón de la tesis de Gelinier, con el 
agravante, para los segundos, de factores de inmoralidad o 
incapacidad de los cuadros de la administración, aunque con 
diferencias grandes, por supuesto, entre unos y otros países, y sin 
querer significar que esos dos elementos –inmoralidad o incapacidad– 
estén totalmente ausentes de los países europeos. 

Las causas determinantes de este fenómeno son sencillas: la 
eficiencia es el factor clave en la empresa privada –o sea las 
estructuras competitivas– para obtener el favor del público 
consumidor o recipiendario del servicio de que se trate y para alcanzar 
costos mediante los cuales la ganancia, o el lucro, sea posible. Los 
servicios prestados por el Estado mediante disposiciones legales de 
monopolio absoluto –correos, registro civil, alumbrado, seguridad y 
muchos otros– en países donde ha crecido notablemente la tendencia 
a esa modalidad, y entre los cuales suelen contarse la salud o los 
servicios sanitarios, teléfonos, transportes, etc., no necesitan 
preocuparse ni por los costos ni consecuentemente por las ganancias, 



 

 
64 

pues todo su personal tiene aseguradas de cualquier modo sus fuentes 
de ingreso, ni por la eficiencia, pues sea cual fuere el juicio del público 
que recibe el servicio no existe posibilidad de que ese público pueda 
acudir a otro lado a obtenerlo, y en la mayor parte de los casos los 
mecanismos presuntamente puestos a disposición para manifestar sus 
quejas o desagrados son lentos o inocuos. 

El sistema educativo 

La tesis de Gelinier tiene gran importancia en el plano educativo. 
Las instituciones educativas –el conjunto del sistema educativo 
formal– han terminado por constituir, en países como el nuestro, 
herederos de la tradición del Estado cuya organización es fruto 
borbónico-napoleónico, una estructura de monopolio absoluto, y han 
terminado por asumir las características antes señaladas: 
despreocupación por la eficiencia, desinterés por el juicio del usuario 
–alumnos o padres– y desprecio del tema costos. 

La existencia de establecimientos privados de enseñanza no 
altera, en este caso –aunque a primera vista parezca extraño–, la 
afirmación anterior. En efecto: si junto al servicio de correos oficial o 
del registro civil se admitieran servicios idénticos, pero prestados por 
organizaciones privadas, éstas deberían preocuparse por obtener 
ganancias razonables que sostuvieran los servicios (y empleados y 
funcionarios comprenderían que sus salarios no están garantizados 
por el presupuesto oficial, sino por la subsistencia de la empresa) y que 
justificaran la inversión. Para ello deberían atender a la eficiencia de 
los respectivos servicios: que las cartas y telegramas llegaran a destino 
rápidamente y en buen estado; que los usuarios no debieran hacer 
largas colas para despacharlas u obtener franqueo, etc.; o que las 
inscripciones respectivas se lograran en corto plazo y las copias 
solicitadas también, y la documentación estuviera suficientemente 
garantizada. Además, debieran preocuparse de establecer tarifas 
razonables –o competitivas en el mercado– y, para ello, debería 
atender a un problema clave: bajar los costos del servicio hasta niveles 
compatibles con la eficiencia. Un correo privado no podría poner más 
empleados de los que soportara la estructura integral de costos ni 
menos de los que garantizaran la atención al público con un mínimo 
razonable de eficiencia. 



 

 
65 

Pero las instituciones privadas de enseñanza en nuestro país 
deben atender a estos mismos requerimientos de manera muy 
atenuada. El tema costos se ve notablemente disminuido como 
preocupación, en un alto número de casos, por los aportes del Estado 
para pago de salarios. El tema eficiencia prácticamente desaparece, 
salvo en algunos pocos aspectos –precisamente los que están al 
margen de la estructura oficial, como idiomas o actividades 
complementarias, por ejemplo– pues la admisión al sistema educativo 
se concede sobre la base de una igualdad absoluta de planes, 
programas y modalidades de régimen pedagógico. (Esta afirmación 
admite alguna diferencia en el caso de las universidades privadas, pero 
en los hechos los resultados no son muy diferentes). En síntesis, la 
situación es esta: en nuestro país se puede elegir entre una escuela 
oficial y una privada, y en general se puede elegir (salvadas 
circunstancias de ubicación geográfica y de disponibilidad económica) 
el establecimiento de enseñanza, pero el sistema educativo en su 
conjunto es una estructura de servicios monopólica porque la 
población está obligada a recurrir a esa estructura, uniforme y rígida –
ya sea en establecimientos oficiales o privados– para obtener los 
reconocimientos oficiales indispensables para la ley o para la 
necesidad particular requerida. 

Análisis por niveles 

La enseñanza primaria es obligatoria. Todo padre está obligado 
por ley a proporcionar enseñanza a ese nivel a sus hijos. Tiene a 
disposición para satisfacer esa exigencia el sistema educativo. Pero el 
régimen es el mismo en ambos, en lo esencial. Las diferencias son 
insignificantes. Si su hijo cursa el sistema y satisface todos sus 
requerimientos, obtendrá el certificado correspondiente y la 
obligación legal habrá quedado satisfecha. Entretanto, si envía a su 
hijo a un establecimiento ubicado legalmente dentro del sistema 
educativo, obtendrá también los correspondientes salarios por 
escolaridad. Con el certificado de estudios primarios completos así 
obtenido y avalado por el Estado quedará exento de cualquier 
responsabilidad civil o penal; su hijo tendrá acceso a empleos en la 
administración pública y –lo que es hoy sin duda principal– podrá 
acceder al segundo nivel de enseñanza. Pero la única manera de 



 

 
66 

alcanzar estas satisfacciones y disponibilidades es enviarlo al sistema 
educativo formal –repito, ya se trate de establecimientos oficiales o 
privados– y cumplir religiosamente todos sus requisitos de 
organización y de funcionamiento, así como sus modalidades 
curriculares. Es imposible evadirse de estas exigencias. Por lo tanto, el 
sistema en su conjunto queda desinteresado de la eficiencia de sus 
servicios. El sistema no tiene por qué interesarse, en su conjunto, del 
aprovechamiento real que de sus servicios alcancen los usuarios 
directos –los niños– o del juicio de valor sobre aquella eficiencia que 
se formen los usuarios indirectos, los padres, pues de todos modos no 
hay alternativa. El padre podrá, en caso extremo, cambiar a su hijo de 
escuela y quizá obtenga como resultado –si tiene suerte y ha hecho 
una elección acertada– una escuela algo mejor, que funcione mejor, 
quizá con mejor conducción y mejores maestros, pero en esencia será 
una escuela del mismo sistema, que esencialmente tiene el mismo 
régimen organizativo, pedagógico y curricular que todas las restantes 
del sistema. Porque en caso contrario quedaría fuera del sistema, y 
cuanto pueda hacer un establecimiento o un padre por su cuenta fuera 
del sistema no sirve para nada desde el punto de vista legal. Ningún 
otro logro es certificado o avalado si no se recurre a los servicios del 
sistema. He ahí la esencia del monopolio y he ahí la razón por la cual 
los resultados auténticos del servicio interesan muy poco a los 
responsables. Y esto determina además otra consecuencia mucho 
peor: llega un momento en el cual los usuarios directos o indirectos 
del sistema –alumnos y padres– consciente e inconscientemente dejan 
también de preocuparse de la eficiencia del sistema y terminan 
preocupándose solamente del formalismo encerrado en el acto de 
cumplir los requerimientos formales del sistema, es decir, se 
preocupan solamente de cursar el sistema, de obtener la certificación 
final y no de alcanzar resultados efectivos del servicio prestado. Con el 
certificado de escolaridad primaria completa se obtiene la posibilidad 
de ser nombrado agente de policía o de correos o de maestranza en la 
administración pública, o de ingresar a organismos de seguridad en 
determinados niveles, por ejemplo, amén de que entretanto se cursa 
el sistema se obtiene el salario correspondiente. Si, además, se ha 
aprendido a leer y escribir correctamente, es otro asunto. Esto será en 
todo caso, por añadidura. Pero en la mayor parte de los usuarios esto 



 

 
67 

deja de interesarles sustancialmente. Inclusive, con ese certificado se 
obtiene una plaza en establecimientos de segunda enseñanza, aunque 
en una sola página de escritura se comentan veinte errores de 
ortografía en palabras sencillas. Esto último es un problema de 
eficiencia del servicio que a lo largo de los siete años de escolaridad 
primaria no ha preocupado auténticamente ni a los responsables del 
servicio ni a los usuarios directos o indirectos. 

La enseñanza media no es obligatoria. Pero es el escalón 
obligatorio para acceder a cualquier tipo de estudio de nivel terciario 
–universitario o no– y en la actualidad resulta indispensable para 
acceder a una gran cantidad de actividades laborales, esencialmente 
para cualquier actividad laboral que represente un escalón de ascenso 
social o económico o brinde requerimientos mínimos de «status». Para 
alcanzar, pues, cualquiera de las necesidades que se busca satisfacer 
con el certificado de enseñanza media completa es también 
indispensable cursar el sistema como ocurría con el nivel elemental. 

Ninguna perspectiva queda abierta para quien pretenda evadirse 
del sistema. Obsérvese bien que la llamada libertad de enseñanza 
permite elegir una de estas tres alternativas para lo que nosotros 
denominamos cursar el sistema: concurrir a un establecimiento oficial, 
concurrir a un establecimiento privado o estudiar como «libre». Pero, 
en última instancia, cualquiera de esas tres alternativas representa 
satisfacer la totalidad de las exigencias del sistema, formalmente 
consideradas, salvo, en el caso de la tercera, la asistencia a clases. Si 
se quiere ingresar a la Universidad, a un instituto de profesorado, al 
Colegio Militar de la Nación, a un banco oficial, o simplemente 
conseguir ciertos empleos, es necesario haber cursado o haber 
aprobado la enseñanza media, es decir, haber satisfecho requisitos 
formales de asistencia, de exámenes, de pruebas, de comportamiento, 
de notas formalmente asentadas en libros debidamente rubricados, 
todo ello mediante un régimen curricular de determinados años de 
estudios, de contenidos fijados en planes y programas rígidos e 
inamovibles y obligatorios, y de exámenes también rígidamente 
organizados según esos mismos regímenes curriculares y esos mismos 
programas analíticos obligatorios. Es inútil hablar inglés como Sir 
Lawrence Olivier si no se han aprobado los exámenes de primero, 



 

 
68 

segundo y tercer año de inglés del ciclo básico de la escuela media o si 
no se ha cursado esos tres años y se ha asistido a las clases en las cuales 
el respectivo profesor ha tratado de enseñar a sus alumnos el ABC de 
la lengua de Shakespeare, y si no se ha obtenido con ese profesor el 7 
sacramental o al menos el 4 de marzo. Luego, puede ocurrir que los 
alumnos con sus certificados de escuela media concluida en regla sean 
aceptados como postulantes para ingresar a la Universidad o puedan 
obtener un empleo en el Banco de la Nación Argentina, aunque al cabo 
de aquellos tres famosos años y de sus gloriosas eximiciones sigan 
siendo incapaces de distinguir la tercera persona de la primera en la 
conjugación de los verbos ingleses, mientras aquel otro joven no podrá 
alcanzar ninguna de esas posibilidades, sean cuales fueren sus logros 
en idiomas o en cualquier otro contenido académico o en cualquier 
otra habilidad. O certificado, o nada. Y el certificado solo se obtiene si 
uno se somete a las leyes del sistema. Por lo tanto, los usuarios –
padres y adolescentes– han terminado por comprenderlo y aceptarlo: 
hay que cursar la escuela media. En cualquier escuela y de cualquier 
manera. Pero hay que cursarla. Luego se verá si de verdad se aprende 
algo o se hace algo. Y las escuelas y sus responsables, en todos sus 
niveles jerárquicos, de algún modo han terminado de internalizar la 
misma conducta. Un padre que se muestre muy disgustado por cuanto 
ocurra en una escuela, todo lo que puede hacer es mandar a su hijo a 
otra... en la cual quedará al fin sometido al mismo régimen, en lo 
esencial. 

El tema que venimos analizando alcanza sus picos más agudos en 
los niveles elemental y secundario. En el caso del nivel superior del 
sistema educativo –ámbitos universitarios o no– la situación mejora 
sensiblemente por varios motivos. Uno de esos motivos es que ahora 
los usuarios indirectos –los padres– en la práctica desaparecen porque 
quienes toman las decisiones, sobre todo la decisión de proseguir o no 
estudiando, son los interesados directos. Y por lo tanto, estos, dada su 
edad y las particulares condiciones psico-sociales de la juventud actual, 
se sienten muy poco inclinados a «aguantar» largos años de encierro 
vital o de simples asistencias a clases o de cumplimiento formal de 
exigencias académicas, y de un modo y otro exigen algo –aunque 
solamente algo– desde el punto de vista de la eficiencia y la calidad de 
los servicios educacionales que se les brindan. Otro motivo es que en 



 

 
69 

los ámbitos universitarios, en general, se está más cerca de la realidad 
vital con la cual los sistemas educativos están comprometidos, y las 
responsabilidades emergentes son más claras, directas y, diríamos, el 
compromiso social efectivo es más real y menos formalista. En el caso 
de los establecimientos privados de enseñanza de nivel superior hay 
algo más: las universidades no tienen apoyo económico del Estado –
por lo cual el tema costos tiene mayor significación– y los usuarios 
suelen medir con un interés muy particular la relación entre el servicio 
recibido y su calidad y el gasto o la inversión que se les exige, 
fenómeno que, obviamente, no se da en el caso de la enseñanza 
secundaria o primaria. 

Hay una cuarta razón: los docentes universitarios, en un alto 
número de casos, son profesionales comprometidos de lleno con la 
realidad vital en sus campos respectivos, y no pueden sino aportar a 
sus cátedras esa suma de saber o de capacidad que aquella realidad 
les impone necesariamente. Muchos de ellos, además, no encuentran 
en la Universidad el sustento económico fundamental y suelen estar 
más desprendidos de las reglamentaciones formalistas o se dedican a 
la cátedra solo por auténtico interés vocacional. De donde se 
desprende –de una situación originalmente negativa– un beneficio 
inesperado: se preocupan por sí mismos de la eficiencia de los servicios 
educativos que prestan, aunque el sistema no se lo exija. 

Todas estas aclaraciones, empero, no deben llevar a creer que la 
situación en el nivel universitario es absolutamente distinta de la de 
los restantes niveles del sistema educativo. Porque, para empezar, 
debemos recordar esto: el régimen propio del sistema educativo 
formal argentino solo reconoce los logros alcanzados dentro de sus 
estructuras formales y desconoce absoluta y totalmente cualquier 
logro alcanzado por otras vías fuera de él. En esencia, pues, el nivel 
universitario es tan monopólico como lo son los anteriores, aunque las 
razones antes apuntadas introducen variaciones significativas en su 
realidad operativa. De esta forma, el sistema universitario, en su 
conjunto y como tal, como sistema, tampoco tiene necesidad de 
preocuparse ni por la eficiencia de los servicios que presta, ni por el 
costo, ni por el juicio de los usuarios. Esto último debe ser remarcado, 
y no hay contradicción con una afirmación anterior sobre el peso del 



 

 
70 

juicio de estos usuarios a que antes nos habíamos referido. Es verdad 
que en los niveles superiores de la enseñanza los jóvenes tienen 
menos paciencia para proseguir cursos que encuentren de baja calidad 
o de relativa significación para sus expectativas, pero la 
disconformidad absoluta solo encuentra una vía de canalización 
definitiva: el abandono del sistema educativo, con cuanto esto 
conlleva como sanción que la sociedad impone al disconforme, pues 
cuanto pueda alcanzar luego fuera del sistema no le será convalidado 
ni reconocido formalmente nunca. 

La capacidad educadora ociosa de la sociedad 

Además de los problemas que hemos señalado –consecuencia, a 
nuestro juicio, de la estructura monopólica del sistema educativo–, 
surgen otros que en alguna medida son resultado también de ese 
mismo carácter y en parte surgen por otros motivos. El sistema 
educativo, a lo largo de ciento cincuenta años, aproximadamente, ha 
evolucionado hasta una especie de «gigantismo», en el sentido de que 
actualmente ocupa un gran número de años en una gran parte de la 
población y ocupa esos años de manera casi absoluta o principal. 

Una sucinta visión histórica es indispensable, porque una 
tendencia habitual lleva a olvidar un dato significativo. Hace apenas 
cien años la iluminación eléctrica era casi desconocida, y la inmensa 
mayoría de la humanidad seguía viviendo, en lo esencial, según los 
ritmos de luz y de oscuridad determinados por el ritmo de la 
Naturaleza. Muy pocas personas hacen hoy esa sencilla reflexión, y por 
lo tanto no se advierte que en la evolución de la especie humana y de 
las sociedades civilizadas el lapso correspondiente a las formas de vida 
determinadas por la iluminación artificial –con la consiguiente 
alteración de los ritmos de vida y la independencia de los ritmos 
naturales consiguientes– es un fenómeno recientísimo. Lo mismo 
sucede con la escolaridad, en términos generales. Ciento cincuenta 
años atrás, la inmensa mayoría de la humanidad pasaba su vida entera 
sin transitar por el sistema educativo o siquiera por alguna forma de 
escolaridad. Al fin, no llegan a mucho más de cien años los grandes 
esfuerzos universitarios por implantar la escolaridad elemental, 
obligatoria y universal. En los hechos, en los países más adelantados 
de Europa y de los Estados Unidos, ese ideal apenas comenzó a ser 



 

 
71 

alcanzado en el primer tercio de este siglo. Pero luego, y en particular 
después de la segunda guerra mundial, los acontecimientos 
evolucionaron a una velocidad impresionante. Actualmente, los países 
de mayor desarrollo cuentan con sus poblaciones enteramente 
escolarizadas hasta los 16 o 18 años de edad aproximadamente, y 
hacia esa situación marchan los países que siguen sus huellas de 
avance cultural y económico. En todos lados, por otra parte, la 
cantidad de personas que concurre a establecimientos de enseñanza 
ha aumentado notablemente en las últimas décadas, y la enseñanza 
superior, en particular, ha sufrido –aunque en gran medida el 
fenómeno es propio del nivel medio– lo que se suele denominar «la 
explosión escolar». Creo que es necesario extenderme en un aspecto 
que a lo largo de los tres o cuatro últimos lustros ha sido tratado 
abundantemente en toda la literatura pedagógica y económico-social 
en general. 

En una palabra: actualmente, la «Escolarización» es una 
circunstancia vivida por la inmensa mayoría de la población, en mayor 
o menor grado. Cada día es más grande el porcentaje de la población 
que pasa los siete años de su vida entre los 6 y los 14 en la escuela, y 
aumenta también incesantemente la cantidad de jóvenes que pasan 
hasta veinte años de su vida dedicados exclusivamente a una actividad 
de tipo escolástica, lo cual quiere decir sustraídos de realidades vitales 
y de experiencias sociales que antes formaban parte de un proceso 
educativo y cultural, y socializante, de importancia fundamental. Si se 
medita un poco en esta circunstancia, no es difícil llegar a la conclusión 
de que nuestro siglo está afrontando un problema muy grave. En 
efecto, con el afán de «educar» a las juventudes y de perfeccionar la 
formación de las generaciones no adultas, quizá nuestro siglo haya 
caído en una trampa que podría resultar mortal. El sistema educativo 
así considerado podría ser visto como un boomerang que se ha vuelto 
contra la misma sociedad que lo ha lanzado o lo ha puesto en marcha. 
La sociedad tiene una fuerte capacidad educadora, que además es 
gratis, es decir, que se da por añadidura junto con el funcionamiento 
mismo de la sociedad. Los niños pasan ahora casi todo el día fuera de 
los ámbitos familiares, pierden contenidos formativos valiosísimos que 
ninguna escuela puede brindarles, pero, además, la sociedad malgasta 
absurdamente recursos en montar organizaciones artificiales para 



 

 
72 

proporcionar a esos niños la educación que la vida familiar, 
gratuitamente, les proporcionará. Algo así como las madres que 
disponiendo de abundante, sana y gratuita leche de su propio seno lo 
volcaran diariamente sin utilizarla y luego gastaran altas sumas en 
comprar productos alimenticios de reemplazo que al fin nunca podrán 
ser tan ventajosos como aquel provisto generosamente por la 
Naturaleza. 

El fenómeno se repite luego a lo largo de los restantes niveles de 
la enseñanza. La sociedad cuenta en todas sus instituciones y en todas 
sus estructuras funcionales con una riquísima capacidad educadora 
que se ha dejado de utilizar o que se deja de utilizar cada vez más 
porque las generaciones jóvenes permanecen progresivamente cada 
vez más sustraídas de la realidad vital de esa sociedad para ser 
encerradas en establecimientos educativos que pretenden brindarles 
toda aquella formación y aquella riqueza de contenidos educativos. Es 
verdad que en un primer momento, los establecimientos escolares 
surgieron por una necesidad básica, para cumplir menesteres 
educativos que la sociedad no puede cumplir por sí misma. Pero la 
sociedad cayó luego en la trapa de creer que esos establecimientos 
escolares podían reemplazar toda su capacidad educadora o que 
cumplirían el cometido formativo y socializante mejor que ella por sí 
misma en todos los aspectos. 

Se ha llegado entonces a este absurdo conceptual y a este grave 
problema económico: mientras la capacidad educadora de la sociedad 
está cada vez más ociosa –en el sentido en el que se dice que una 
instalación empresaria permanece ociosa cuando su capacidad de 
producción no se usa– se agiganta el sistema educativo que pretende 
suplantar esa capacidad, con dos consecuencias negativas. Una es que 
el costo es insoportable para la sociedad; otra es que jamás se logra 
un reemplazo eficaz. 

La escuela o el sistema educativo como mito 

Queda algo más, que debe ser expresado con cuidado extremo 
para evitar malos entendidos. La escuela, o mejor dicho, el sistema 
educativo de nuestro tiempo –he analizado este tema con mayor 
extensión en Las etapas históricas de la política educativa– surgió en 



 

 
73 

el último tercio del siglo pasado dentro de una corriente de 
pensamiento que hizo de las instituciones escolares una especie de 
iglesia laica y racionalista con finalidades últimas de 
perfeccionamiento moral, político y social. Esa concepción original 
acompaña, hasta hoy, a las instituciones escolares. No la atacamos, 
entiéndase bien, pero nos permitimos disentir de los excesos que 
suelen acompañarla, y ello también lo hemos fundamentado in-
extenso en la obra anteriormente citada. Sin embargo, el problema de 
fondo no deriva de cuál es el grado adecuado o equilibrado de 
valoración de las instituciones escolares, sino que consiste en otra cosa: 
aquella concepción ha llegado a constituir a las instituciones escolares 
en organizaciones que no pueden criticarse o juzgarse objetivamente. 
Como los símbolos nacionales o como ciertos valores esenciales 
propios de cada sociedad, cualquier juicio crítico negativo se toma 
como irreverencia insolente o disolvente. 

Nuestro país, en particular, tiene una tendencia a la creación de 
mitos intocables muy peligrosa. Casi sin darnos cuenta, hemos llegado 
a excesos sin sentido en esa materia. 

Así, no parece que en estos momentos sea posible una crítica 
literaria o social al Martín Fierro, por ejemplo, que contradiga juicios 
de valor habitualmente aceptados, sin correr graves riesgos de 
condenas generalizadas e incluso de condenas de carácter oficial que 
pueden sacar al osado de circulación de los círculos o ambientes 
oficiales. Personalmente participo de un criterio de valoración 
altamente positivo con respecto al Martín Fierro, pero simplemente 
me pregunto qué ocurriría si un texto de literatura en uso en los 
establecimientos de enseñanza media señalara discrepancias serias 
con esa valoración. 

La tendencia generalizada a la creación un tanto sensiblera de 
mitos de este tipo caracteriza a nuestro país en asuntos históricos, en 
ídolos populares y en temas de la vida cotidiana. Con la escuela pasa 
algo parecido, y cuando nos hemos permitido proponer estructuras 
escolásticas no graduales, por ejemplo, o una organización curricular 
por grupos de contenidos sin mantener cohortes de alumnos 
constantes y ficticiamente homogeneizadas, hemos encontrado casi 
siempre, expresa o tácitamente, una fuerte oposición fundada 



 

 
74 

esencialmente en el sentimiento largamente arraigado de la figura de 
la maestra o del maestro de grado como factor irremplazable 
emocionalmente. Y ni qué decir del punto a que llega esa posición 
cuando se toca el tema de la maestra del primer grado. 

Una posición mental de este tipo acompaña, globalmente 
considerado, a todo el sistema educativo. Es muy difícil, por lo tanto, 
discutir académicamente, o mediante metodologías más o menos 
objetivas sus grados de eficiencia, o su estructura interna en términos 
de costos o de racionalidad organizativa. Inconscientemente, además, 
los funcionarios y los miembros pertenecientes al sistema, advierten 
cómo esa especie de mitología les conviene y suelen ampararse detrás 
de ella cuando surgen críticas difíciles de levantar o cuando surgen 
pedidos de explicaciones racionalmente fundadas sobre su labor o 
sobre su eficiencia. 

Una peligrosa confusión 

Sería un grave error concluir este punto sin advertir otra 
circunstancia. En los últimos diez años, en el mundo, y en nuestro país 
con particular intensidad, se han alzado voces «desmitificadoras» de 
muchas instituciones, las escolares entre otras. Esas voces han 
criticado acerbamente el conjunto de la sociedad de nuestro tiempo, 
englobándola genéricamente bajo en nombre de establishment, algo 
así como lo establecido u organizado o aceptado o valorado. La familia, 
las nacionalidades, las estructuras económicas, las fuerzas armadas y 
el sistema educativo han sido considerados los agentes represivos 
destinados al sometimiento físico y mental de las masas para ponerlas 
al servicio de los mezquinos intereses de minúsculas minorías 
oligárquicas dispuestas a servirse de ellas en su exclusivo beneficio. De 
esa manera hemos visto, por ejemplo, surgir análisis –a veces según el 
método freudiano y en general dentro de una tónica propia del 
materialismo dialéctico– de los libros de lectura tradicionales de la 
escuela primaria argentina, desde los más antiguos de este siglo hasta 
hoy, en los cuales se ha intentado demostrar aquellas tesis. 

En otras oportunidades, hemos analizado extensamente esa 
posición; la hemos refutado de manera terminante y creemos que 
nuestra posición al respecto ha sido reiteradamente manifiesta en esa 



 

 
75 

y en otras múltiples ocasiones, incluidos otros muchos artículos y 
ensayos aparecidos en esta publicación. La tesis que por nuestra parte 
sostenemos no se mezcla con aquella, aunque –y debemos decir 
lamentablemente– se puede confundir, lo reconocemos. Esto entraña 
un riesgo muy grave, en una doble dirección. En primer término, en 
cuanto nuestra tesis puede ser usada por los sostenedores de la 
anterior para llevar agua a su propio molino. Además, puede acarrear 
críticas o consecuencias negativas para quien levante hoy las 
posiciones que estamos sosteniendo, precisamente a causa de esa 
posible confusión, sobre todo para quien quiera aprovecharse de tal 
circunstancia para encontrar una fácil y cómoda refutación que quizá 
no sepa formular de otro modo. 

Queda el segundo riesgo: para evitar esa confusión, o como 
consecuencia de haberse planteado aquella tendencia disolvente en el 
país a lo largo de los últimos diez años, simultáneamente con la 
conocida situación político-social vivida en el mismo lapso, ninguna 
crítica se arriesga actualmente hacia el sistema educativo, y este ha 
cobrado a lo largo de los últimos cinco años un carácter de inmovilismo 
y de conservadorismo a ultranza. 

Creemos cumplir con un deber de conciencia, pues, si entre 
ambos riesgos, elegimos el primero. Incluso porque creemos que 
mantener el sistema educativo argentino en una peligrosa senda de 
quietismo y de congelamiento de sus estructuras puede llegar a 
constituir, más tarde o más temprano, el mejor caldo de cultivo para 
el renacimiento de las posturas contestatarias ideológicamente 
disolventes y sobre todo para empujar a los adolescentes y a los 
jóvenes a seguirlas. 

La desinstitucionalización del sistema educativo o la 
desescolarización 

Descripta la situación de los sistemas educativos contemporáneos 
tal como por nuestra parte la vemos, y formuladas las advertencias 
conceptuales oportunas, terminaremos el desarrollo de la tesis que 
queríamos exponer con la propuesta que constituye su núcleo central: 
es conveniente poner en marcha un proceso que lenta pero 
inexorablemente conduzca, de aquí a fines del siglo actual, a una 



 

 
76 

relativa pero significativa desinstitucionalización de los sistemas 
educativos contemporáneos. 

Esto mismo suele enunciarse a veces como la tendencia a la 
desescolarización, y no tememos admitir la palabra. Por supuesto, no 
participamos de las posiciones absolutas al respecto ni de las visiones 
prospectivas que algunos pensadores difundieron alrededor de 1970 y 
que en nuestro país seguidores de segunda mano, entre los que se 
reclutaron ingenuos, exitistas, demagogos, pedagogos de escasa 
formación académica y principalmente ideólogos de izquierda, 
lanzaron a la circulación, haciendo creer que en pocos años la escuela 
sería absolutamente innecesaria así como [que] ninguna institución 
social quedaría en pie. No vale la pena entrar de nuevo en las 
refutaciones consiguientes. Pero entiendo que sin duda los años 
próximos requerirán una carga de escolaridad sustancialmente menor 
que la que actualmente soporta la población en su conjunto, es decir, 
menor en cantidad de años y sobre todo en cantidad horaria cotidiana 
de dedicación a las instituciones escolásticas puras, si se admite este 
término. 

Entiendo que ninguna persona deberá dedicar, o mejor dicho, 
consagrar –en el sentido de la dedicación absoluta e inclusive con un 
sentido casi sacramental o religioso– tantos años de su vida como 
actualmente le demanda el sistema educativo a quien quiera 
recorrerlo desde el principio hasta el fin, y que ni siquiera deberá 
exigírsele a ningún niño y a ningún adolescente o joven que destine 
prácticamente la totalidad de sus horas de vida cotidianas a la 
actividad escolar en ninguno de los niveles del sistema. Entiendo que 
durante la infancia propiamente dicha, o la niñez, es decir, entre los 4 
o 5 años y los 11 o 12, la escolaridad elemental no tiene por qué 
exceder de tres o cuatro horas diarias de asistencia, y que restarle al 
niño horas de permanencia en el hogar y de tiempo libre para el ocio 
o la participación progresiva en la vida social de los adultos es 
innecesario, negativo y en última instancia absurdo. Así como 
entiendo también que los actuales medios masivos de comunicación –
la televisión en primer término, y los futuros adelantos en la materia 
referidos a videocasetes y recursos educativos e instructivos de uso 
individual u hogareños– deberán pasar a formar parte de la capacidad 



 

 
77 

educadora de la sociedad junto con la de las instituciones escolares 
tradicionales del nivel elemental o primario. 

Por cuanto hace a la escuela media, juzgo urgente una intensa 
disminución de esa carga escolar que actualmente abruma con 
resultados negativos a la adolescencia. La sociedad está aceptando sin 
discusión, desde hace décadas, la necesidad de una gigantesca 
cantidad de contenidos de conocimientos como indispensables para 
una formación social e intelectual sin detenerse en ningún momento 
a meditar en las razones concretas y objetivas que justifiquen esa 
situación. Por otra parte, la experiencia demuestra sobradamente 
cómo muchos de esos contenidos o de esas destrezas o habilidades se 
adquieren mejor, en menor tiempo y con menor costo, mediante otros 
procedimientos organizativos. Sin embargo, se prosigue con las 
exigencias formalistas tradicionales sin que nadie parezca comprender 
que esto conduce a la sociedad a un gasto enorme y a la adolescencia 
a un desperdicio realmente pernicioso de sus potencialidades en un 
momento decisivo e irrepetible de sus vidas. 

Por otra parte, en ese momento vital es conveniente no aislar de 
manera completa a los adolescentes y a los jóvenes de experiencias 
fundamentales de la sociedad, como es el trabajo u otras 
responsabilidades de cualquier naturaleza que las familias quieran 
imponerles. 

Y en cuanto a los estudios superiores, a los universitarios en 
particular y a todos cuantos se dirijan hacia una formación profesional 
definida, entiendo que si de verdad admitimos las tesis 
contemporáneas sobre la vigencia del concepto de educación continua 
–con su consecuente superación de la idea del producto acabado 
como fruto de una institución escolástica cristalizado en un diploma o 
título de validez permanente– nadie podrá dudar de la necesidad de 
estructurar esas instituciones mediante regímenes de períodos 
alternados de estudio y trabajo o de períodos que integran el estudio 
y el trabajo y permitan una vida futura de entradas y salidas constantes 
entre la actividad del mundo adulto o del trabajo efectivo y la del 
estudiante, del estudioso o del investigador. 



 

 
78 

Pero la disminución de lo que he llamado la carga de escolaridad 
propia de los sistemas educativos contemporáneos no es, sin embargo, 
la esencia de la tesis que me interesa proponer. O, en todo caso, esa 
disminución no es sino la resultante que deberá darse de la idea de 
fondo de la tesis: los sistemas educativos contemporáneos deben 
despojarse de su estructura monopólica. Es decir: la sociedad debe 
organizar de algún modo el reconocimiento, la aceptación formal o la 
validez de los logros educativos de cualquier naturaleza alcanzados 
fuera del sistema educativo formal. Más aún: lo que la sociedad debe 
exigir son logros, no caminos recorridos. La Universidad, por ejemplo, 
debe exigir determinados requisitos para acceder a sus aulas. 
Supongamos uno: el dominio de una lengua extranjera. Supongamos 
otro: un conocimiento cabal e inteligente de la historia argentina y 
universal. Supongamos otro: el dominio de las formas de expresión 
escrita en idioma castellano. Pues bien: para ello no tiene por qué 
interesarle a la Universidad si el postulante que se presenta a sus aulas 
cursó regularmente o no la enseñanza media. Debe ocuparse de 
comprobar fehacientemente que ha alcanzado esos logros. ¿Por qué 
ocuparse de las vías que haya seguido para alcanzarlos? Lo mismo 
debería ocurrir con las leyes de instrucción obligatoria. Cuando los 
hombres del siglo XIX las sancionaron, pretendían que la universidad 
de la población alcanzase determinados logros educativos, entre otros, 
uno fundamental: leer y escribir. Esto se ha transformado, andando el 
tiempo, en otro tipo de exigencia: haber cursado la escuela primaria 
de acuerdo con planes, programas y procedimientos determinados. El 
fin esencial ha terminado por quedar oculto. En realidad, hoy no se 
está exigiendo de verdad saber leer y escribir para poder ingresar 
como ordenanza a la administración pública: se exige solamente un 
certificado que garantice que el postulante ha satisfecho los requisitos 
formales del sistema educativo en el nivel respectivo, es decir, que ha 
cursado la escuela primaria o que ha aprobado los exámenes libres 
respectivos. Se dirá que si la ha cursado o si ha aprobado esos 
exámenes debe suponerse que sabe leer y escribir. A eso voy: se 
supone..., no se lo prueba. Y en cambio, aunque el postulante pueda 
probarlo fehacientemente, no se lo admite, no se le reconoce ni se le 
otorga validez a ese logro si lo ha alcanzado [fuera] del sistema. 



 

 
79 

Llevando mi pensamiento al extremo, tal como lo he insinuado en 
otro artículo sobre las instituciones universitarias, diré que el proceso 
de desinstitucionalización en los ámbitos universitarios significa que 
las altas casas de estudio deberían, en el futuro, dejar de poseer la 
atribución de conceder por sí y ante sí las prerrogativas propias del 
ejercicio de las diferentes profesiones u oficios. Las casas de altos 
estudios deben ser centros de estudios de carácter académico y 
profesional conjuntamente, pero la habilitación concreta para el 
ejercicio de las diferentes profesiones debe quedar reservada para 
organismos de otro carácter que tengan como única misión 
comprobar fehacientemente las capacidades profesionales 
respectivas, es decir, la idoneidad profesional, no tendrá por qué 
quedar reservada como en la actualidad, monopólicamente, para el 
sistema educativo formal. Siendo ello así, el sistema debería ocuparse 
de obtener una eficiencia capaz de atraer a los usuarios, pues de lo 
contrario éstos podrán optar por otras vías para alcanzar los logros que 
aquellos organismos responsables de la sociedad les exijan para 
reconocer su idoneidad. Porque, obsérvese bien: aquellos organismos 
deberán ser instituciones de altísima responsabilidad social, y deberán 
montar mecanismos de comprobación de idoneidades muy severos. 
Por lo cual en más de una ocasión podría suceder que los egresados de 
una universidad integrante del sistema sean rechazados como no 
idóneos, y ello podría demostrar que esta casa, o el sistema, han 
trabajado sin ninguna eficacia, cosa que hoy nadie está en condiciones 
de probar ni en sentido positivo ni en sentido negativo. 

Conclusión 

El análisis desapasionado de la eficacia y de la verdadera 
necesidad social de los sistemas educativos contemporáneos, tal como 
ellos han llegado a constituirse en la actualidad, es una labor 
indispensable de la política educativa en nuestros días. La tendencia a 
la desinstitucionalización de los sistemas educativos, también la moda 
tendencia a la desescolarización, a pesar de las confusiones que 
pueden darse con posiciones ideológicas que solo pretenden fundarse 
en esas tesis para resultados de otro carácter, es una línea de 
pensamiento que no debe desecharse sin grave riesgo académico y 
político. 



 

 
80 

Proponemos seguirla con todo el rigor que ella merece y como 
parte de un esfuerzo de perfeccionamiento y de transformación del 
sistema educativo que, de una u otra forma, estamos seguros que en 
el siglo XXI se hará presente. Los educadores y los pedagogos serán 
responsables si esa transformación se da desde fuera del sistema 
porque ellos no supieron encararla desde adentro. 

 

*   *   * 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

2013 

–––––––––––––––––––– 

 



 

 

 

 



 

 
83 

Domingo 19 de mayo. 

Sobre la enseñanza 

-    Enseñar no surge (como sí la creación de Dios) de la nada. Nace del 
apasionamiento por la verdad, por haberla buscado a fondo y 
seguir buscándola; nace de leer con ese espíritu, con un programa 
de investigación in mente. De allí surge el querer conversarlo con 
los demás, y ese acto de conversación es enseñar. 

-    La seguridad del educador no nace, pues, de su soberbia, sino de la 
tranquilidad que tiene el que ha buscado la verdad y la sigue 
buscando. Ello, sencillamente, se nota, se expande como la luz. 

-    Querer enseñar surge no solo del propio entusiasmo, sino del amor 
a los demás, y no en forma abstracta, sino concreta, personal: amor 
a cada uno de los alumnos que tenemos delante. Amor que se 
expresa en todas las enseñanzas que sobre él nos dejó San Pablo. 

-   Cuando entres al aula, entra entonces con esa seguridad, con ese 
entusiasmo, en ese afecto que ningún método nos confiere.  

-  Di tu nombre, y aclara que todos pueden estar en desacuerdo 
contigo –incluso, con esto último. Ello, para que todos se sientan 
invitados a expresar su propio pensamiento. 

-  No se sabe para opinar, se opina para saber; esto es, esa libre 
expresión del pensamiento es la que el educador tiene que ir 
dirigiendo socráticamente hacia la verdad. Nunca digas no: 
reconduce, observa la parte de verdad, fíjate desde dónde el 
alumno habla y continúa desde allí. 

- Si hay algún desacuerdo que no se soluciona, no forcejees. Déjalo 
como un tema que hay que seguir meditando entre todos. 

-  No preguntes «alguien sabe qué es» o «alguien sabe cómo se 
llama» o «alguien sabe cómo se dice»… Porque cuando escuches 
las respuestas, tendrás que corregir, decir que no, y les infundirás 
el miedo a equivocarse –ten en cuenta que el primer equivocado 
puedes ser tú. 

-  Expone, sencillamente, tu posición sobre el tema, dejando claro 
que todos te pueden preguntar y disentir. Así, el diálogo surge solo. 



 

 
84 

La verdad os hará libres, sí, pero en este caso la libertad conducirá 
hacia la verdad. Si no admites desacuerdos, si solo buscas que el 
otro repita lo que tú dices –si lo repite bien, lo premias; si no, lo 
castigas–, vivirás, tú y los demás, en una gran ilusión óptica. La 
verdad no emerge del que repite lo tuyo por premio o castigo. 
Solamente el propio convencimiento conduce a hacer propia la 
verdad. Y ese convencimiento surge solo de argumentos. 

-  Que tu apertura al diálogo sea verdadera. No es solo un método, es 
un convencimiento de que no lo sabes todo y te puedes llevar una 
sorpresa. 

- No te preocupes por exponer «todo»; siempre es algo. Es más, lo 
habitual es que una clase sea como abrir el ropero que conduce a 
narnias infinitas. Tú muestra, con el entusiasmo del viajero, los 
mundos que ya recorriste; pero no los implantes por la fuerza. 
Muestra las puertas abiertas del fascinante ropero y deja que la 
única magia genuina, el entusiasmo del alumno, se introduzca. Y 
haces eso para que, precisamente, ellos recorran más que tú. 

-  Si alguien, al ejercer el derecho al disenso que tú le respetas, te 
agrede, te insulta, se burla de ti o de los demás, o solo escupe su 
soberbia, deja pasar todo ello como el agua deja pasar la hoja del 
cuchillo. Haz como que nada pasa, protege, sí, a los demás, y sigue 
adelante. La humildad, por lo demás, también se transmite. En 
general, si estás calmo, obtendrás calma. Como dice un proverbio 
oriental: si tocas suavemente un tambor, sonará suave, si lo 
golpeas con violencia, responderá con estruendo. 

- La única autoridad que tienes es la moral: la que surge de tu bondad 
y camino recorrido. No tienes otra. La tentación de obtenerla 
merced a premios, castigos y demás es muy fuerte, pero no cedas; 
recuerda que educas personas –no entrenas animales. 

-  Si «el sistema» ya «es» así, cuidado con entrar. Y si entras, mantén 
tu fortaleza como educador. 

-  Tu «mundo» es tu aula. Eso es lo que puedes cambiar. Toda palabra 
que surja de ti es performativa: la palabra es tu herramienta 
fundamental. Las palabras construyen los imperios o los destruyen; 
las palabras forman personas o las destrozan. 



 

 
85 

- Nada es fácil o difícil; todo es, sencillamente, fascinante. Todo es 
algo que debe hacerte erizar el cabello, sea un poema de Borges, 
un texto de santo Tomás de Aquino o un artículo de Plank sobre 
física cuántica. Que sea fácil o difícil es una cuestión de hábito. 

-  No dejes a tus alumnos solos con textos que no entiendan. Lee con 
ellos. 

-  Si alguien se siente demasiado cuidado por ti y es partidario de otra 
filosofía de vida, donde hay que entrenarse para este mundo cruel, 
dile que tiene razón, pero que tu mundo no es cruel. Y que el 
mundo es lo que nosotros hacemos, pensamos, decimos. 

-  Por lo demás, cada alumno es él mismo. Conócelo y singulariza lo 
que él necesita. 

-  Tú no hablas solo con tus palabras. Tú hablas, emites mensajes, 
desde que apareces, en cómo caminas y en el modo en que te 
diriges a ellos por primera vez. Tú hablas con tus miradas y gestos, 
con tus manos y con el tono de tu voz. Nada de ello se puede añadir 
artificialmente: los alumnos se dan cuenta en una milésima de 
segundo. Si algo de ello falla, es que algo de ti mismo está fallando. 

-  Por lo demás, ¿quién dijo que tienes que ser Dios? Admite con 
sinceridad tus falencias, pide perdón si alguna de ellas daña a 
alguien. Nunca hables de caminos que no has recorrido; que todo 
saber sea el fruto de tu vida, porque entonces tu saber será tan 
auténtico, limitado y falible como es tu vida misma, que es una luz 
finita que ilumina no por su finitud, sino por haber sido vivida con 
sinceridad y pasión. 

-  Habría tanto más… Pero la enseñanza no es un método que se 
enchufa a un circuito de cualquier cerebro. La enseñanza es 
simplemente la irradiación de tu vida. Vive apasionado por la 
verdad y por tus alumnos, confía más en la misericordia que en la 
humana justicia, y todo lo demás se dará por añadidura. 

 

*   *   * 





 

87 
 

 
Domingo 8 de diciembre. 

Las notas que no se notan 

Como he dicho varias veces, las notas son a la educación lo que la 
ausencia de precios, al cálculo económico. Así como, en el socialismo, 
el cálculo económico es imposible por la ausencia de precios, en el 
sistema formal, la evaluación de la educación es imposible por la 
presencia de notas. 

Llevo muchos años sin llevarle el apunte a las notas, dentro de un 
sistema que me las exige (bueno, en mis cursos de filosofía en casa no 
hay notas). No solo yo mismo me vuelvo loco todo el tiempo, sino que 
colegas, autoridades, alumnos y padres creen firmemente que estoy 
loco. 

Pero yo coloco mis notas. Nadie se da cuenta, pero yo evalúo. Yo 
sé por dónde va cada uno, a qué velocidad corre, en qué etapa de su 
vida está, qué debo perdonar y qué no. Sé quién ha hecho el esfuerzo 
de comprender, sé quién comprende, quiénes no entienden pero 
repiten, etc. Claro que todo ello es invisible ante un sistema ciego que 
lo único que puede ver es «10», «2», «7»... 

Este año, una de mis alumnas, al salir del aula, se topó con una de 
las chicas que hacen la limpieza. La abrazó con la calidez con que se 
abraza a una hermana. 

Fueron menos de diez segundos de santidad. Menos de diez 
segundos por los cuales se filtraron las luces de Dios. Ella no se dio 
cuenta, pero yo la vi. Son las notas que no se notan. Son las notas que 
no se buscan. Son las notas que no se ven. Pero yo, que estoy loco, sí 
lo vi: era en el aula de Dios.  

En la mesa estaba Él, sonriendo, delante de un pizarrón lleno de 
lo que los ojos no ven, los oídos no escuchan y la mente no concibe. 

Se sacó 10. 

 

*   *   * 



 

 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

2014 

–––––––––––––––––––– 



 

 
 

 



 

 
91 

Domingo 2 de marzo. 

Dos aclaraciones sobre la reforma educativa 

Que el modelo tradicional de escuela está agotado; que es 
necesario recurrir a nuevas tecnologías, y que para todo ello hay que 
volver a una auténtica libertad de enseñanza, son ideas nada nuevas –
mi padre se desvivió por ello desde la década de los sesenta, citando a 
autores anteriores–, aunque casi imposibles de implementar, y por eso 
aparecen cada tanto como la gran novedad. 

En la circunstancia actual, que Internet sea parte de esas nuevas 
tecnologías es otro componente del formato actual de la propuesta de 
siempre; de ahí que se presenten las aulas virtuales, las clases por 
Youtube y demás como la gran panacea que reemplazará a la agotada 
escuela. En cierto modo, ya lo están haciendo, de una manera más 
informal que formal. 

Pero cuidado: en todo esto tiende a exagerarse el «nuevo» papel 
del docente, cuya «novedad» residiría, prácticamente, en su 
desaparición. Por supuesto que desaparecerá –ya casi desapareció– el 
rol «tradicional» del docente, pero las nuevas tecnologías de ningún 
modo eliminarán el papel dialógico y orientador del docente, 
precisamente como una guía, un acompañamiento en todo aquello 
que el educando vaya encontrando en Internet. 

Porque la tecnología no guía al ser humano. Lo que lo guía es otro 
ser humano con quien establecer una auténtica relación de diálogo, de 
análisis crítico sobre el material visto en Internet. Ello no es infalible, 
claro, pero puede acelerar notablemente procesos de aprendizaje que 
de otro modo tomarían más tiempo y estarían sujetos a errores y 
malentendidos que podrían haberse evitado con consejo dialógico. 
Cuidado, entonces, con que Internet difunda aún más la pésima idea 
de que conocimiento equivale a información, porque entonces toda la 
revolución educativa está perdida. Si criticamos la educación 
tradicional positivista porque el alumno se convierte en una máquina 
de recibir pasivamente para luego repetir, no permitamos que las 
nuevas generaciones endiosen la computadora como el nuevo 
maestro infalible al cual hay que escuchar pasivamente y cuyos 
contenidos hay que repetir sin ningún proceso de reflexión. 



 

 
92 

Otro peligro es olvidar el contacto personal con el docente. Claro 
que el alumno ya no recibirá del docente lo mismo que ya encuentra 
en un texto o video por Internet, pero ello no implica que el docente 
no estará presente. No solo por lo que decíamos recién, sino porque 
la mirada del yo al tú, la presencia real interpersonal jamás puede ser 
reemplazada – no sea que ahora el alumno se convierta en un bebé 
que, sin contacto humano, muere por marasmo de manera cruel. Hay 
que mirar a los ojos, cara a cara. El alumno percibe si el docente lo es, 
esto es, si se entrega en cuerpo y alma al alumno, si le ofrece su 
mirada, su contención, su escucha; recién entonces puede surgir 
alguna curiosidad por un tema embebido en la pasión de quien cree 
en lo que dice. El alumno necesita indispensablemente afecto y 
contención –y me refiero a todos los niveles de aprendizaje. Si alguien 
cree que una máquina puede reemplazar eso, caerá en un error peor 
que el que pretendía solucionar. 

Por último, no necesariamente toda clase debe ser dialogar en 
torno a un texto ya leído: toda clase debe ser diálogo, sí, pero el 
diálogo puede incluir una primera parte donde un docente, abierto a 
la crítica, exponga un tema que luego se someta al diálogo. El tiempo 
de la exposición del tema debe ser solo el suficiente para estimular el 
debate, y el hecho de que en ese momento el docente esté hablando 
y los alumnos escuchando atentamente, con distancia crítica, no 
significa que no haya diálogo –por el contrario, es la primera parte del 
diálogo. 

Cuidado, entonces. La revolución educativa no consiste en crear 
nuevos autistas, sino en abandonar el paradigma de la repetición 
pasiva para dar cabida a la creatividad, al pensamiento crítico y a la 
libertad que permite hacer propio lo que era ajeno. Siempre dentro de 
un contexto de afecto, donde hay que poner el cuerpo, el corazón y la 
irremplazable mirada humana. 

 

*   *   * 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

2015 

–––––––––––––––––––– 

 



 

 
 

 



 

 
95 

Domingo 1 de noviembre. 

Revistas académicas:  
hay otros modos de hacer las cosas 

No tiene esta entrada nada que ver con los heroicos, valerosos y 
casi esclavistas esfuerzos que hacen muchos para lograr que la revista 
académica en cuestión se adecue a los estándares internacionales 
actuales, muchos de los cuales son grandes amigos y tienen toda mi 
admiración. Yo mismo formo parte del referato de algunas y estoy muy 
agradecido por ese honor. Pero se alzan voces, aquí y allá, de vez en 
cuando, sobre cierta exageración en todo esto, y creo que hay que 
pensar más en el asunto, no para cambiar ahora lo que estamos 
haciendo, sino para pensar en algún cambio a mediano y largo plazo. 

Que no es lo mismo una revista de difusión que una revista 
académica es obvio. Que no es lo mismo un artículo de divulgación que 
un artículo de investigación es obvio. Que las comunidades científicas 
conforman paradigmas que tienen sus propios estándares de seriedad, 
y que en una sociedad libre tienen todo derecho a sostenerlos, obvio 
también. Que no hay «objetividad», sino, en todo caso, una 
honestidad y seriedad conformes a ese paradigma, obvio también. 

Pero todas esas obviedades –las recuerdo para que no se me 
considere apocalíptico y utópico–, no justifican las exageraciones que, 
de vez en cuando, se reconocen tímidamente. El problema del publish 
or perish ya está reconocido desde hace rato. Que ello disminuye la 
calidad de la investigación y aumenta la cantidad, sin calidad, de los 
artículos no es ninguna novedad. Pero que, además, deba hacerse 
siempre siguiendo las exigencias del doble ciego, triple mudo, el pacto 
de Bolonia y demás, implica un «se hace así» que habría que repensar 
en algún momento. No es esa la única garantía de seriedad. 

Hay otras formas de hacer las cosas –fui testigo de una y 
protagonista de otra. 

Desde 1974 hasta 1991, existió en la Argentina la casi única revista 
de estudios superiores en educación que no estaba ligada al marxismo 
internacional. Se llamaba Revista del Instituto de Investigaciones 
Educativas, la dirigió mi padre, Luis J. Zanotti; y no dejó de salir casi ni 



 

 
96 

una sola vez cada dos meses hasta el año referido. Tenía un Consejo 
de Redacción y nada más. Yo fui testigo permanente de ese trabajo. El 
Consejo de reunía, consideraba los artículos recibidos, publicaba 
algunos y descartaba otros. A pesar del ambiente ideológico en contra, 
la revista fue la única revista argentina de educación que estuvo 
(espero que aún esté) en los anaqueles de la biblioteca de la UNESCO. 

Publicar en esa revista era todo un honor. 

No había evaluadores anónimos, todos sabían quién era mi padre 
y su equipo técnico de colaboradores. Eso bastaba. Las exigencias de 
redacción y citado eran las mínimas necesarias, siempre que el 
contenido del artículo fuera considerado bueno por el equipo en 
cuestión. En todo caso, si había un problema específico, se hablaba con 
el autor. Recuerdo perfectamente con qué sano orgullo mi padre me 
traía, cada dos meses, el ejemplar de la revista. Fue como cursar una 
carrera completa desde 1974 hasta 1991. Aún hay artículos que se 
consideran un clásico. No hubo fondos para la digitalización. 

Desde 1985 hasta 1992, formé parte del Departamento de 
Investigaciones de ESEADE, de Buenos Aires, cuyo director era Ezequiel 
Gallo. De igual modo que en el caso anterior, había un equipo, del cual 
esta vez yo formaba parte, que pedía artículos, los evaluaba, los 
seleccionaba. Gran parte de los artículos eran fruto de papers que se 
presentaban en borrador y se debatían en sesiones del Departamento 
cada quince días. La comunicación con el extranjero, con las 
universidades y departamentos que estaban en el mismo tema, era 
por carta y por viajes donde heroicamente se traían fotocopias de 
papers recién escritos. Leí gran parte de los ensayos de Israel Kirzner 
que están hoy editados en The Meaning of The Market Process en 
fotocopias del mismo paper que meses atrás había escrito el autor. El 
trabajo del equipo –Juan Carlos Cachanosky, Alberto Benegas Lynch 
(h), Alfredo Irigoin, Esteban Thomsen, y, en períodos diversos, Roberto 
Cachanosky, Alejandro Chafuen, Ricardo Rojas, Enrique Aguilar– era 
permanente. Las reuniones quincenales del Departamento, las 
indicaciones académicas permanentes de Ezequiel Gallo, fueron como 
una carrera adicional, como una «residencia», si hubiéramos sido 
médicos. Algunos de nosotros terminamos allí nuestras tesis de 
doctorado. Era como un Conicet privado. Por lo demás, nosotros 



 

 
97 

evaluábamos, todos lo sabían y a nadie le molestaba. En todo caso, los 
ultramarxistas e izquierdistas que caminaban en la hiel de su odio ni se 
molestaban en mandarnos artículos. La revista se llamaba LIBERTAS. 
Era un orgullo publicar allí. Aún hoy agradezco haber formado parte 
de esa isla milagrosa en esos momentos de la Argentina. 

No había doble ciego, indexación, referato del referato, normas 
APA… –solo una vez nos costó convencer a un genio suelto de que 
debía colocar notas al pie. Y funcionaba. Funcionaba muy bien. 

Objeción obvia: tal vez haya funcionado, pero hoy las cosas «se» 
hacen de otro modo. 

Lo sé. Se hacen de otro modo, en primer lugar, porque las 
universidades llamadas privadas en Europa y Latinoamérica tienen que 
obedecer sin salida las coacciones impuestas por los Estados.  

Pero si estuviéramos en una sociedad libre, sí se podría. Sin duda, 
los riesgos serían enormes: los héroes en cuestión se jugarían sus 
fondos, su prestigio, todo; solo su seriedad académica, que no 
depende de ninguna acreditación, los salvaría a mediano y largo plazo, 
en caso de que el proyecto tuviera continuidad. 

Por lo demás, esa sociedad libre ya existe de hecho. Los 
profesores jóvenes saben adecuarse al mundo: publican en journals 
indexados, soportan las idas y venidas de los referatos, publican y 
finalmente ayudan a su universidad con el famoso ranking y demás. 
No obstante, al mismo tiempo, saben que hay un submundo que, 
quizás, dentro de no mucho sea el mundo: publican en blogs, en 
Facebook, en Wikipedia…. Cuando, dentro de cien años, se advierta 
retrospectivamente que las mejores producciones se han escrito en un 
blog y no en el Journal of International Studies of…, será tal vez el 
momento óptimo de replantearse la relación entre seriedad y 
creatividad intelectual. 

 

*   *   * 



 

 
 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

2016 

–––––––––––––––––––– 



 

 
 

 



 

 
101 

Domingo 13 de marzo. 

De la cabaña del tío Tom a la escuela 

El caso de la madre neuquina que se negó a escolarizar a su hijo 
ha vuelto a despertar un viejo debate que, sin embargo, a muchos 
argentinos les parece una novedad. 

El asunto tiene implicancias diversas: desde el derecho a la 
libertad de enseñanza hasta temas de legislación escolar. Todo se ha 
mezclado, y tal vez sea un error querer abarcar todos los temas al 
mismo tiempo. 

Hay uno, quizás, con el cual podríamos comenzar: las críticas a la 
escuela no son nuevas. Más allá de las críticas de izquierda, muy 
comunes a partir de los años sesenta, que la colocan como una 
extensión de la opresión del capitalismo, hubo desde los años treinta 
y cuarenta –incluso antes, como en el caso de J. Dewey– críticas 
clásicas al sistema escolar positivista del siglo XIX, a partir de las cuales 
se creó un movimiento llamado «escuela nueva», que conformó, como 
mi padre lo llamó, el segundo período de política educativa. 

De modo que el asunto es de larga data. 

Pero, por varias razones, las propuestas de reforma no terminan 
de prosperar. En gran parte por el estatismo, que inmoviliza al sistema; 
en gran parte por los sindicatos docentes, que no quieren evidenciar 
su falta de preparación para lo nuevo, y en gran parte porque «la 
escuela», tal cual fue concebida en el siglo XIX, ha pasado a ser una 
creencia cultural arraigada, una especie de ícono intocable, más o 
menos como los símbolos nacionales o el día de la madre. 

Cuesta tomar conciencia, por ende, del daño severo y grave que 
la escolarización produce a casi todos. En estos días de comienzos de 
clases, he mirado con asombro las fotos que los padres suben del 
primer día de clase de sus hijos, ignorando terriblemente el cadalso al 
que los llevan. Aunque sea agotador, parece que hay que seguir 
explicando el daño, casi irreparable, que al ser humano producen los 
sistemas memorísticos y repetitivos, la eliminación de la creatividad, 
la penalización del error, la evaluación como castigo, la falsedad 
intrínseca del sistema de notas, etc. El resultado es, precisamente, un 
ser acostumbrado a repetir, imposibilitado de crear, de entender y 



 

 
102 

aprender verdaderamente: un ser humano que ha sido moldeado 
conforme a una igualdad adaptativa, a un sistema de vida que nada 
tiene que ver con el sentido último de su existencia. Los inadaptados, 
o sea, los que se resisten –habitualmente, niños con trastornos leves 
de atención, genios que aprenden por su cuenta, artistas creadores y 
demás– son severamente penados e incluso medicados para que «se 
adapten». Los que tienen buenos recuerdos de la escuela es porque 
memorizan bien o porque aprenden por su cuenta lo que se les pide, 
pero no todos tienen tanta suerte. 

No se termina de tomar conciencia de que es verdaderamente un 
campo de concentración, un moderno sistema de esclavitud. Se ha 
tomado conciencia del drama de la mujer golpeada, del daño 
ambiental, de muchas cosas, pero este drama sigue sumergido en 
medio de símbolos que ocultan su crueldad: el izar la banderita, el día 
de la maestra, el boletín con 10, el día del compañero, etc. Hasta 
cuesta decirlo: si los padres tomaran conciencia de lo que realmente 
sucede, se horrorizarían a tal punto que no sabrían qué hacer, 
teniendo en cuenta que descubrirían además que no tienen salida, 
como la heroica madre neuquina, denostada y ridiculizada por un 
sóviet cultural cruel y coherente. La escuela es un campo de 
adiestramiento, un sistema de adaptación a lo igual mediante premios 
y castigos, una anulación de la esencia individual, una destrucción de 
la creatividad, de la comprensión y de todo aprendizaje, una fuente de 
corrupción, una moderna cabaña del Tío Tom disfrazada de ternura, 
una generalización perfecta del engaño tal vez misericordioso del 
padre de la película La vida es bella, cuando le esconde a su hijo el 
drama del nazismo. 

Parece que es todo inútil y hasta me pregunto, como Morpheus, 
si no es peor despertar a las personas de la Matrix cuando están tan 
sumergidas en ella –como los terapeutas que no pueden sacar de 
golpe de su delirio a un paciente, porque el delirio es paradójicamente 
estructurante. Pero también estaban sumergidos en su delirio los 
espartanos que tiraban al abismo a sus infantes «que no eran aptos». 
Alguna vez habrá que terminar con ello. 

Bibliografía recomendada: Landolfi, Hugo: Educación para la fragilidad, 
Dunken, Buenos Aires, 2015. 

*   *   * 



 

 
103 

Domingo 18 de septiembre. 

El problema es el aula 

Gran impacto ha causado la carta del profesor que renuncia 
porque está agotado del uso de las nuevas tecnologías en su clase. Ha 
habido variadas reacciones. Algunos lo han apoyado, otros han dicho 
que lo seguirán intentando, otros han propuesto, una vez más, la 
incorporación de las nuevas tecnologías al aula. 

Permítanme hacer algunas distinciones básicas. La educación, 
como proceso de transmisión cultural, puede ser formal o informal. La 
informal es espontánea y se identifica con el aprendizaje espontáneo 
que todos los seres humanos obtienen de su propio horizonte cultural. 
La formal se identifica con la escolaridad en sentido técnico: métodos 
especiales, no espontáneos de educación, para el aprendizaje de 
contenidos más complejos. Esta distinción ha existido en todas las 
épocas, con diferencias culturales obvias9. 

Por ende, el problema no es la educación formal ni la escolaridad, 
sino la educación formal positivista concebida por los Estados, sobre 
todo a fines del siglo XIX. Esa fue la «primera etapa de la política 
educativa»10, donde los Estados tratan de unificar e incorporar a los 
ciudadanos a la unidad del Estado nación. Su modelo fue coherente 
con lo que el positivismo supone como aprendizaje: incorporación 
pasiva de datos. Por eso surge el «aula» tal como ahora la concebimos: 
alguien habla, en un rol activo, y los demás, pasivos, copian, 
memorizan cual computadoras humanas a las que se les incorpora un 
pendrive. 

Los límites de este sistema respecto a la «vida» del educando 
fueron advertidos por la segunda etapa de la política educativa, por los 
que proponen «la escuela nueva»11. La cuestión era incorporar al aula 
elementos más vitales y activos, con una concepción más humana del 
educando. Pero el problema es que el aula positivista y la vida no se 

                                                             
9  Luis J. Zanotti, http://www.luiszanotti.com.ar/misionpeda.htm. 
10  Luis J. Zanotti, http://www.luiszanotti.com.ar/poled.htm. 
11  Ídem, http://www.luiszanotti.com.ar/poled2.htm. 



 

 
104 

concilian. El movimiento de la escuela nueva se enfrenta al uso de una 
herramienta que no se condice con sus fines. 

Obsérvense las épocas: la primera etapa corresponde a fines del 
siglo XIX. La segunda surge más o menos por los años veinte, con límites 
difusos. 

La tercera etapa 12 , según Luis J. Zanotti –que lo afirma en la 
década de los setenta–, son los modernos medios de comunicación, 
que él en su tiempo identifica con la telemática. Sin darse cuenta, 
previó la revolución en las comunicaciones y el aprendizaje que más 
tarde entrañó Internet. 

Es extraño que no se advierta que estamos hablando de cosas 
viejas. El diagnóstico de Luis J. Zanotti, hecho ya en los años sesenta y 
setenta, es que el aula derivada del positivismo es incompatible con 
los nuevos modos de aprendizaje, y que el problema del movimiento 
de la «escuela nueva» era no haber advertido esa limitación. El 
problema es esa aula. Pretender incorporar en ella a la tercera etapa 
es como pretender arreglar una carreta para viajar a la luna. No hay 
manera de arreglarla; es preciso cambiarla. 

Por supuesto, parece que no se puede. El aula positivista sigue allí, 
como un ícono cultural. Seguimos utilizando ese antiguo elemento y 
nos sumergen allí obligatoriamente desde los 6 –y ahora desde los 3– 
hasta alrededor de los 25 años. El daño que ello produce a las personas 
es casi irreparable13. 

Por supuesto, lo que se produce –por ello dije «casi»– es que la 
educación real del individuo va por contrabando. Va por Youtube, por 
Netflix, por las redes sociales, por infinitas páginas de Internet que 
interesan verdaderamente a niños, adolescentes y adultos. Y la 
escolaridad formal, en lugar de concebirse como un medio de 
acompañamiento de todo aquello –radicalmente transformada–, se 
presenta como una competencia inútil y perdedora de su imparable 
competidor. Y los docentes, aferrados, encerrados o adictos al viejo 
sistema, explotan. Es que, obviamente, no pueden enseñar en el aula, 

                                                             
12  Ídem, http://www.luiszanotti.com.ar/poled3.htm. 
13  Landolfi, H. Educación para la fragilidad. Dunken, Buenos Aires, 2015. 



 

 
105 

en el sistema formal positivista, con sus premios y castigos, con 
incentivos perversos como las notas, con sistemas de vigilancia iguales 
al sistema carcelario. No pueden verdaderamente enseñar allí, pero lo 
intentan, fracasan, se desesperan. Los que aplican a gusto todos los 
elementos carcelarios del sistema creen que tienen éxito; no se dan 
cuenta de lo que sucede. Y sin embargo, quienes intenten incorporar 
Internet al aula también fracasarán. Porque el problema es el aula. La 
noción de educación formal, en esta circunstancia, es otra. Es un 
acompañamiento a la autoeducación que cualquiera construye 
naturalmente. Luis J. Zanotti lo explicó hace más de cuarenta años14 –
y tampoco entonces descubría América. 

Por supuesto, me preguntarán cómo hago yo. No me parece 
pertinente hacerlo. Frente a este drama, cada uno de nosotros –los 
docentes– se las ha arreglado como ha podido, y es inútil que ahora 
intentemos presentar nuestra propia experiencia personal como una 
panacea universal, peleándonos, además, entre nosotros. La cuestión 
es que el sistema debe cambiar, y la cuestión es tomar conciencia de 
que esas propuestas de cambio tienen más de un siglo ya. Docentes: 
lean un poco más de historia de la educación, política educativa y 
filosofía de la educación. Allí tienen la obra completa de Luis J. Zanotti 
(www.luiszanotti.com.ar). Lean, tomen conciencia de lo que ocurre y 
cálmense. Entonces, cada uno sabrá mejor qué hacer. 

 

*   *   * 

 

                                                             
14  http://www.luiszanotti.com.ar/artinvedu1.htm#1 





 

 
107 

Domingo 23 de octubre. 

¿Por qué son casi imposibles  
las reformas educativas? 

Permanentemente se ven videos, conferencias y artículos de 
reformas al sistema educativo. Algunos (como mi padre) han dedicado 
su vida a ello. Sin embargo, pasan las décadas y los gobiernos, y el 
modelo tradicional de enseñanza, con el aula, las notas, sus premios y 
castigos sigue igual, tanto aquí como en otras partes del mundo. 

¿Por qué? 

Trataremos formular algunas hipótesis, para que las propuestas 
de reforma sean más realistas y menos ingenuas a la hora de 
formularse. 

1. El sistema del aula tradicional, de lo que Luis J. Zanotti 
(www.luiszanotti.com.ar) llamó la primera etapa de la política 
educativa (fines del siglo XIX), está basado en el modelo positivista 
de información, donde el aprendizaje es el acopio y la repetición de 
datos objetivos. Por más loas que se declamen hacia la creatividad, 
se la confina como un lujo posterior al duro entrenamiento del 
aprendizaje básico. Se la permite en las humanidades, se la niega 
en las ciencias –como si no fueran humanidades–, se la relega 
totalmente de los procesos básicos de acopio de información en los 
niveles primario, secundario y terciario. Y el problema es que este 
modelo de conocimiento como información está asumido casi sin 
crítica como horizonte cultural, lo que no permite llegar al núcleo 
filosófico de la cuestión: el conocimiento humano es creatividad, 
interpretación, por más que los paradigmas dominantes (Kuhn) 
impongan su repetición como rito de iniciación para la vida 
académica. 

2. La mayor parte de reformadores del sistema olvidan o niegan el 
tema esencial de la libertad de enseñanza. Suponen que sus 
reformas deben ser impuestas por la fuerza del Estado y de modo 
monopólico, con lo cual se incurre en la paradoja de imponer por 
la fuerza un paradigma para salir de otro. Hoy todos hablan del 
modelo de Finlandia y olvidan que es un sistema obligatorio y 



 

 
108 

monopólico. Cómo puede haber creatividad dentro de ese 
esquema constituye la paradoja que no se termina de asumir. 

3. El olvido de la libertad de enseñanza implica que las reformas sean 
tímidas propuestas dentro del sistema estatal dominante. Se olvida 
que la clave de la cuestión está en la separación jurídica entre los 
objetivos pedagógicos concretos y el control estatal de los títulos. O 
sea, la desmonopolización jurídica del sistema. Con ello, podrán 
seguir existiendo colegios tradicionales al estilo de La Sociedad de 
los Poetas Muertos, pero, al mismo tiempo se producirá un big 
bang de propuestas cuya validación será la demanda de los 
egresados de dichas propuestas y no el otorgamiento de un «título 
oficial». 

4. El punto anterior (la rígida unión entre la titulación y el 
reconocimiento oficial de los títulos) produce que los sindicatos 
puedan seguir aferrados a sus funciones tradicionales con 
inmunidad frente a toda reforma. Porque las reformas implican 
nuevas funciones profesionales docentes que ellos, obviamente, no 
están dispuestos a admitir. Por lo demás, en la mayor parte del 
mundo, los sindicatos son mafias legalizadas, estados dentro de 
otro Estado, delincuentes socialmente admitidos que, en nombre 
de los «derechos de los trabajadores», seguirán impidiendo todo 
tipo de reformas (educativas o de otra índole) por los siglos de los 
siglos. 

5. La mayor parte de las propuestas ignoran que el problema es el aula 
positivista clásica. En ella, resultan inútiles nuevas metodologías y 
nuevas tecnologías –es como intentar montar una nave espacial 
sobre una carreta tirada por bueyes. Sencillamente, hay que 
desechar la carreta. Hay que acabar con el aula tradicional y, si se 
ensayan nuevas, tener conciencia de que ellas de ninguna manera 
sustituyen –como pensó el movimiento de la «escuela nueva»– al 
sistema educativo informal, no sistematizado, constituido por el 
horizonte (Gadamer), las creencias (Ortega) y el conocimiento 
disperso (Hayek). 

6. Como esto último está penetrado también por la razón 
instrumental, o sea, por el positivismo cultural, todas las 



 

 
109 

propuestas de reforma seguirán circulando como bonitos videos en 
Youtube, mientras que la principal demanda social seguirá siendo 
el sistema escolar tradicional, venerado y sacralizado por el 
conjunto de la población. 

7. La mayor parte de las propuestas de reforma y de los críticos al 
sistema han atacado la razón instrumental, pero han unido esa 
crítica a la crítica contra el sistema de libre mercado –con el 
argumento de que el sistema tradicional de enseñanza le sería 
funcional. No es cierto. El sistema educativo tradicional no fue una 
superestructura de la estructura capitalista de producción. Fue 
fruto de las ideas del Iluminismo del siglo XVII, y el capitalismo fue 
fruto del acabamiento progresivo del antiguo régimen, sobre todo 
en Inglaterra a partir de la evolución del common law ya desde el 
medioevo. El error de unir la reforma educativa con la sociología de 
Marx retroalimenta las reacciones conservadoras, donde 
«educación» es igual a portarse bien, estudiar la lección, izar la 
bandera y ser el «buen repetidor» del sistema tradicional. El libre 
mercado, por lo demás, no depende del sistema positivista de 
información, sino, por el contrario, de la creatividad de la 
inteligencia humana, que se traduce en creatividad empresarial. El 
sistema educativo formal no es funcional al capitalismo, sino al 
estatismo, al intervencionismo, donde se producen en cadena 
«buenos empleados» y no libres empresarios (Landolfi, 
http://www.cuspide.com/9789870284253/Educacion+Para+La+Fr
agilidad/ ) 

8. El sistema educativo tradicional se ha extendido mundialmente con 
una serie de tentáculos que lo han constituido –a través del pacto 
de Bolonia, los sistemas de becas y los rankings universitarios– en 
un sóviet mundial. En ese sentido, el panorama no podría ser más 
desalentador y muestra que lo fundamental es cambiar, aunque 
cueste siglos, el horizonte cultural. 

9. La libertad de enseñanza sigue siendo, sin embargo, la única 
esperanza de salida. Aunque las propuestas de reforma educativa 
deban enfrentarse al sóviet mundial, a la mentalidad positivista 
imperante y a los paradigmas dominantes que privadamente 
existan, tendrían derecho jurídico a su existencia y en consecuencia 



 

 
110 

dependerían, sobre todo, de la claridad de objetivos de sus 
fundadores –no de la «generosidad» del dueño de la granja para 
con sus esclavos. 

10. Mientras tanto, el mercado negro de la creatividad sigue circulando 
y solo eso impide mayores estragos a la inmensa cantidad de 
verdaderos genios aplastados por el sóviet del sistema –olvidados, 
dejados de lado como verdaderos excluidos y descartados por el 
estatismo dominante. Los libros, Internet, las reuniones informales, 
las conversaciones, las charlas son hoy la verdadera educación, en 
paralelo a un lastre cultural inútil, cual chatarra icónica que sigue 
erigiéndose en los altares del Estado decimonónico. 

 

*   *   * 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

2017 

–––––––––––––––––––– 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
113 

Domingo 19 de febrero. 

The John Keating’s problem o 
el problema del profesor revolucionario 

Cada tanto, se reedita la entrañable figura del profesor 
revolucionario de La sociedad de los poetas muertos, protagonizada 
por el inmortal Robin Williams. Un caso muy especial de estas 
reediciones fue Erin Gruwell, un caso real que dio origen a la película 
Freedom Writers. Y ahora anda dando vueltas un catalán audaz, 
travieso e iconoclasta llamado Merlí. 

Ustedes me preguntarán: ¿No es ese tu ideal? 

Ya no lo sé. Lloré como todos con John Keating o Robin Williams, 
y conozco de memoria la película sobre Erin Gruwell, protagonizada 
impecablemente por Hilary Swank. Es más, la utilizo todos los años en 
mis clases, aunque no para el tema educativo. Pero con Death Poets 
Society, mi padre no lloró; se enojó. Seria advertencia. 

Luché, sí, toda mi vida contra los pequeños Hitler que, cual 
ocultos carceleros, disfrutan de la posibilidad de crueldad que les da el 
sistema educativo formal. E hice algunas cosas quijotescas de las 
cuales no crean que estoy particularmente orgulloso. Pero este 
artículo no se trata de mí. 

El problema, como ya he dicho, es el aula (http://gzanotti. 
blogspot.com.ar/2016/09/el-problema-es-el-aula.html). Cuando se 
toma conciencia de ello, todo cambia. En su momento, el aula del 
sistema educativo formal positivista fue comprensible, incluso buena 
y digna, como lo fueron las carabelas de Colón. 

Ahora supongamos que un astronauta tiene que llegar a la luna y 
se instala en el puente de mando de una de esas carabelas –La Niña, 
por decir. La Niña hace lo que puede, pero no le responde; no puede 
elevarse hacia la atmósfera. El astronauta se pone nervioso y se frustra, 
y al cabo se enoja con La Niña y la coacciona para que llegue a la luna, 
esgrimiendo todo tipo de amenazas. La Niña no llega ni a la esquina; 
el astronauta se pone peor. Parece que Wittgenstein golpeó una vez a 
una niña que no podía ser creativa como él quería; fue algo digno de 
una película: tuvo que huir del pueblito austríaco en cuestión. 



 

 
114 

En 1972, apareció Etapas históricas de la política educativa 
(http://www.luiszanotti.com.ar/poled.htm), de mi padre. Hablaba de 
tres etapas. La primera correspondía al sistema positivista de 
enseñanza. La segunda, la «escuela nueva», donde se trata de hacer 
en la escuela lo que la escuela, el aula, no puede hacer. La tercera etapa 
fue la de los medios modernos de comunicación. Corría 1972. Mi padre 
hablaba de la telemática y advertía infructuosamente sobre toda la 
situación actual. Hoy, los expertos en educación siguen hablando de la 
renovación de la escuela. Como el astronauta que sigue pensando qué 
reforma hay que hacer en su carabela para llegar a la luna. Pero sucede 
que no hay que reformar nada; sino construir una nave espacial. 

Cuando se llega a la conciencia de que el aula es un sistema 
irredimible, inservible, entonces o renuncias o te vuelves loco, o entras 
en el aula con total tranquilidad, con plena conciencia de los límites de 
la situación. Eso sí: no usarás los instrumentos de tortura del sistema. 

Keating estaba definitivamente loco. Les propuso a los chicos 
volar –en un sistema donde el que osaba elevarse apenas un metro era 
derribado. Uno de ellos se suicida, y a Keating lo echan. Todos 
pensamos que él era el bueno y las autoridades las malas. Sí, puede 
ser que estas últimas no tuvieran conciencia del problema educativo. 
Pero, lamentablemente, eran coherentes. Keating no era malo, pero sí 
estaba terriblemente confundido. De todos modos, el dramático 
homenaje que le hicieron los chicos fue justo. Se pararon sobre los 
bancos. Él les había propuesto volar; era lo más alto que allí podían 
llegar. 

Erin Gruwell merece todo mi respeto y admiración. Pero ella no 
fue una reforma del sistema. Ella fue ella. Puso una fundación, pero el 
high school norteamericano sigue siendo un desastre. Ella hizo lo 
mejor que pudo, pero el sistema no cambió. Reitero: todo mi respeto 
y admiración. Sin embargo, buscamos reemplazar la carabela. Ella hizo 
un milagro en la carabela, lo mismo que Cristo con los panes y los peces, 
pero no fue esa la transformación del sistema económico. 

De Merlí no tengo mucho que decir. Vi unos dos o tres capítulos 
y, con casi treinta y tres años de docencia –estoy en el momento ideal 
para que me crucifiquen–, me cansé. 



 

 
115 

Ya dije que no hablaría de mí; no es pertinente. Lo único que 
puedo decir a mis colegas es que tengan conciencia de que el problema 
es el aula. Lean a mi padre. Tomen conciencia del problema. 
Despierten. Entonces decidirán mejor qué hacer. Mientras tanto, 
Merlín el Mago quedaba mejor en el siglo VI, educando al futuro rey. 

 

*   *   * 





 

 
117 

Domingo 13 de agosto. 

Seleccionar o educar 

En los Estados Unidos, existe una tradición que es clave para la 
calidad de sus producciones: las audiciones. La gente concursa para 
una determinada posición artística bajo un severo jurado que 
selecciona al mejor.  

Pero, claro, el jurado no educa, selecciona. 

Otra cosa es lo educativa que pueda ser esa costumbre. Pero lo 
que quiero decir es que esos jurados no son docentes. ¡Y está bien! 

En el ejército sucede algo similar. No todos tienen la capacidad de 
ser marines de los Estados Unidos. Son sometidos a un severo 
entrenamiento que, más que educar, selecciona a los más aptos. Y está 
bien. Porque de lo contrario no se puede resistir en el campo de batalla. 

De allí para abajo, me pregunto cuántas actividades o carreras 
que se encuentran bajo el sistema «educativo» formal no son formas 
de selección más que de educación. Los sistemas formales establecen 
determinadas exigencias. Si alguien se adapta a ellas, bien; si no, 
afuera. 

Sí, eso pasa aun en estos tiempos de no discriminación e 
incorporación de personas con capacidades diferentes. Porque esas 
personas tienen, evidentemente, capacidades diferentes. 

Pero mis ojos siempre se han dirigido a los «normales». A ellos, 
no los quiero seleccionar. No les quiero tomar un examen, ponerles un 
dos y decirles amablemente: afuera. 

Porque no es esa mi vocación. Mi vocación es educar. 

Y eso es diferente. 

A todos les digo que pueden. Que la filosofía no es fácil ni difícil, 
sino apasionante. Que la filosofía es para inteligencias normales. Solo 
hay que descubrir la pasión que todavía no ha despertado. Tampoco 
hay tiempos determinados. No era para primer año, tampoco para 
cuarto, o sí, o era para segundo año del secundario: depende de cada 
uno. Educar es esperar. O correr a mil por hora, si alguien corre a mil 



 

 
118 

por hora. Cada uno es diferente. A quien deja de correr, a quien se 
detiene agotado, a quien cree que no puede, lo espero, le digo que sí, 
que puede, que va a llegar, porque miro a su ser y no a su hacer. Y ese 
esperar ya es educar. 

¿Ocurre lo mismo con las demás cosas? 

No sé, no tengo todas las respuestas. Pero sé que educar es 
ayudar a descubrir el propio interior y ayudar a seguirlo. Por ende, para 
quien tiene vocación, el educador es un ayudante, es alguien que le 
ayuda a desarrollar lo que ya tenía dentro, para lo cual se necesita 
paciencia, espera, empatía, diálogo, apasionamiento, entusiasmo… Y 
es el educador el que debe adaptarse al alumno, no el alumno el que 
debe adaptarse a un sistema determinado. 

Ninguna novedad. Es la mayéutica socrática, proclamada pero 
negada por todos los sistemas formales que seleccionan y dejen afuera 
a una pléyade de víctimas, de genios invisibles que nunca han podido 
adaptarse a un sistema que, para colmo, les dice que ellos son los 
tontos, en un tiempo que se llena la boca, hipócritamente, hablando 
de inclusión. 

Educador, tú no eres jurado, no eres juez, no eres fiscal. Si quieres 
serlo, selo, pero no te llames educador. Porque el que juzga solo puede 
juzgar el presente. No, tú no juzgas, tú esperas. Educador, tú no dices 
no. Tú eres esperanza. 

 

*   *   * 

 



 

 
 

 

 

 

 

 

 

2018 

–––––––––––––––––––– 



 

 
 

 



 

 
121 

Domingo 28 de enero. 

Cómo hacer para que no haya errores  
en el aprendizaje y la enseñanza de la filosofía 

(Método infalible) 

Hace poco, gracias a la invitación de una ex alumna (Nani Sánchez) 
fui al colegio donde ella da clase para hablar de educación. Entonces 
hice el siguiente experimento. 

Supongamos que quieren estudiar filosofía pero no hay carreras 
de Filosofía formales como las organizadas actualmente. 

¿Qué harían? 

De manera dialógica fueron saliendo las primeras respuestas. 

Una, estudiarían por su cuenta.  

¿Con qué? 

Con libros, ya sea en papel o por Internet. 

¿Qué libros? Y…, correr el riesgo. Tal vez preguntar a alguien, tal 
vez preguntar a algún profesor que da clases de filosofía. 

¿Cómo seguir? Depende del objetivo. Supongamos que el 
objetivo es dar clases de filosofía en el terciario que ahora están 
estudiando. 

Bueno, habría que seguir leyendo y ver qué vamos aprendiendo. 

¿Cómo lo haríamos? 

Anotaríamos todas nuestras dudas para consultar, más o menos 
cada diez días, con gente que dice saber filosofía o que da clases de 
filosofía, o con personas que dicen ser filósofos. Habría que ver si nos 
cobran o no, si son confiables… Iríamos probando. 

Si nos gusta cómo nos tratan, volveríamos, en diez o quince días, 
con más preguntas, con más textos leídos, con más cosas vistas en 
papel, en línea, en Youtube, etc. 

Y así, ¿durante cuánto tiempo? Y…, deberíamos ir practicando. Tal 
vez organicemos un grupo para darnos clase mutuamente, para ver 



 

 
122 

cómo podemos responder, tal vez pidamos asesoramiento a alguien 
que diga que sabe de esas cosas. 

Cada tanto, a su vez, podríamos ir escribiendo, en nuestros blogs, 
nuestras ideas filosóficas, compartirlas con los demás, recibir críticas, 
ver cómo nos plantamos ante el debate, ver si dialogamos o nos 
peleamos, etc. 

¿Cuánto tiempo? No sabemos. En última instancia, alguna vez hay 
que comenzar. Suponiendo que no tengamos pánico escénico, un día 
podríamos ir a ver a una de las autoridades del instituto y decirle que 
queremos dar clases de filosofía a los alumnos que quieran 
escucharnos, y organizar un seminario, un taller, lo que fuere. 

Alguien del instituto debería hablar con nosotros y considerar si 
estamos en condiciones o no. Puede equivocarse, pero tiene que 
decidir. 

Si nos dice que sí, hay que ver cómo nos llevamos con nuestros 
alumnos voluntarios: en qué medida somos nosotros ahora los que 
intentamos mover al entusiasmo por el camino recorrido. 

Si nos dicen que no, podemos dar clase en nuestra casa a los que 
quieran escucharnos. 

Si nadie quiere escuchar nuestras clases, entonces…, nadie quiere 
escuchar nuestras clases. Y si alguien quiere escucharnos, pues, 
correrá el riesgo. 

Y así, lentamente, habrá de vuelta lugares donde se estudia 
filosofía. Bien, mal, regular; Dios sabrá. 

Dios sabrá: eso es lo importante. 

Porque el problema se produce cuando alguien que no es Dios 
dice: «yo soy el que sé» y llama a la coacción del Estado para que lo 
certifique. 

Entonces me nombra Secretario de Humanidades de La Nación. 

Y entonces organizo las carreras de Filosofía. Y todo el que quiera 
enseñar filosofía deberá pasar por las carreras así organizadas, y nadie 
podrá estudiar o enseñar filosofía si no pasa por mi sistema, que ahora 



 

 
123 

se ha convertido en el sistema aprobado por el Estado y exigido a todos 
los que quieran estudiar filosofía. 

Porque el otro sistema, claro, era caótico. Mucha gente se podía 
equivocar. 

Ahora, claro, ya no. 

 

*   *   * 

 





 

 
125 

Domingo 15 de abril. 

El problema de la supuesta  
revolución educativa en línea 

Que Internet puede implicar grandes cambios en la forma de 
aprender, no hay duda. Sobre todo, ya es una revolución lo que ocurre 
en la educación informal no regulada por el Estado, donde personas 
de cualquier edad aprenden lo que quieren y como quieren por medio 
de Youtube, las redes sociales, los e-books, etc. 

Pero no soy tan optimista respecto a la educación formal, porque 
me parece que hay una tendencia a copiar en línea lo que es el aula no 
virtual. 

Y, como ya dijimos, el problema es el aula. (https:// 
puntodevistaeconomico.wordpress.com/2016/09/21/el-problema-es 
-el-aula/): esa estructura donde el supuesto profesor repite un 
paradigma, los alumnos reciben pasivamente la información y luego 
deben repetirla para obtener una nota. 

Si ello se repite en línea, estamos en el mismo problema. A lo 
sumo, habrá menos costos de transporte, pero el problema educativo 
es el mismo. 

El eje central de la transformación pedagógica (http:// 
gzanotti.blogspot.com.ar/2008/11/i-have-dream.html) debe ser una 
estructura donde el alumno intente comprender por su cuenta el 
contenido de lo que ya está en diversas plataformas, papel o Youtube, 
y donde el papel del profesor sea tutorial. Así, la clase se transforma 
ipso facto en clase de consulta, donde el profesor es entonces profesor, 
esto es, algo adicional y específico a lo que ya estaba disponible. Allí, 
el docente guía, interpreta, aconseja con respecto a lo que alumno ya 
intentó comprender. El docente no repite información que ya estaba 
disponible, sino que guía su comprensión. Ello debe ser así para un 
sistema no virtual, y por ende también para un sistema en línea. Y en 
ese caso, sí, Internet ayuda a que esas clases de consulta sean más 
dinámicas e interactivas con todo tipo de plataformas. Sin olvidar que 
el contacto personal con el docente –que entonces es una guía– 
seguirá siendo indispensable. 



 

 
126 

Pero, a su vez, poco se logrará si no ocurre una transformación en 
la política educativa con respecto a la libertad de los sistemas de 
acreditación. Los títulos no deben ser fiscalizados por el Estado, sino 
por el mercado. Si siguen siendo fiscalizados por el Estado, entonces 
se seguirá prohibiendo, como ya sucede, la validez de cursos en línea 
para pasar a instancias superiores. (http://luiszanotti.com.ar/ 
diversosmedios2.htm ). Es lo que ya sufren los sistemas de e-learning 
o enseñanza virtual que tratan de competir con sistemas acreditados 
por el Estado. 

 Yo mismo he educado libremente a mucha gente que, 
sencillamente, ha «conversado» conmigo no en línea durante milenios, 
y yo mismo respondo, contesto, guío en línea a muchas personas que 
quieren aprender, de modo totalmente espontáneo e informal. Sin 
embargo, luego, esas mismas personas, que ya han aprendido mucho, 
tienen que perder tiempo en los sistemas formal y estatalmente 
acreditados, sean virtuales o no. No hay una sociedad libre que 
reconozca los resultados pedagógicos concretos, independientemente 
de los títulos estatales exigidos por la fatal arrogancia de los 
burócratas. 

Por lo tanto, sin esas dos transformaciones, en línea o fuera de 
línea todo seguirá igual. 

 

*   *   * 

http://luiszanotti.com.ar/


 

 
127 

Domingo 8 de julio. 

El problema de los «colegios católicos»: Dos 
diagnósticos de mi padre, totalmente cumplidos 

Luis J. Zanotti (www.luiszanotti.com.ar) nunca estuvo en contra 
de la educación formal en tanto tal. Porque la educación formal no es 
sino sistematizar, mediante métodos más específicos, lo que la 
educación no formal no puede hacer. Y la educación no formal es, 
esencialmente, la transmisión cultural, la absorción de un horizonte 
cultural, que se produce naturalmente, como el aprendizaje del 
lenguaje y los juegos de lenguaje concomitantes a ese mundo cultural. 

Que la educación formal haya derivado ahora en la educación 
formal positivista es un resultado de la Ilustración y la «escuela» como 
método de formación del ciudadano de los Estados nación. Ello fue 
comprensible en la época (siglos XVIII y XIX), pero luego esa educación 
positivista quedó tan atrasada como el positivismo en sí. 

No obstante, allí sigue, con sus métodos repetitivos, 
memorísticos y destructores de la creatividad, cual diosa inapelable 
casi imposible de eliminar (http://institutoacton.org/2016/11/02/ 
por-que-son-casi-imposibles-las-reformas-educativas/). 

En su momento, mi padre diagnosticó que la «ciudad educativa» 
(esto es, la educación no formal en todas sus dimensiones) iba a ir 
supliendo cada vez más el rol educativo, sobre todo con las nuevas 
tecnologías de la información. Lo dijo antes de la aparición de Internet. 

O sea, el chico, el adolescente y el adulto se educan (educación 
como transmisión cultural) fuera de la escuela. No es que la escuela 
formal los eduque «y como complemento» llega lo no formal. La 
escuela formal positivista es un esencial fracaso de aprendizaje, 
mientras que el verdadero aprendizaje se produce fuera de la escuela. 

Al mismo tiempo, por los años sesenta y setenta, mi padre fue el 
único que introdujo en la Argentina las obras del pedagogo italiano 
Giovanni Gozzer, quien afirmaba lo mismo en una Italia que tampoco 
lo escuchaba. Para colmo de la osadía en soledad, Gozzer publicó un 
libro, Los católicos y la escuela, donde afirmaba algo obvio a los ojos 
de mi padre: los católicos, en general, al haber adoptado a la escuela 



 

 
128 

formal positivista como modelo de transmisión educativa, fracasaron 
totalmente en la transmisión de la Fe, porque arrastraron los defectos 
del positivismo pedagógico a los intentos de enseñar la Fe. 

Silencio total. Nadie, ningún católico respondió ni se interesó por 
la cuestión. Gozzer y Zanotti se quedaron hablando solos, en una 
época donde la mayor parte de los católicos sí escuchaban a Marx y a 
sus epígonos. 

Ahora, frente a las pañuelitos verdes en los «colegios católicos», 
muchos se preguntan qué pasa, qué pasó. 

Pues bien, esa es la explicación. La «escuela católica» era un 
proyecto llamado al fracaso. Allí los chicos no aprenden nada, menos 
aún catolicismo. ¿Y qué aprenden? Lo que ven por las series, algo de 
cine, lo que ven por Youtube, etc. ¿Dónde están los católicos allí? No 
están. Y los chicos no ven EWTN. 

Y si algo les queda depositado en su memoria, de modo inconexo, 
son trozos de textos marxistas y LGBT con los que los adoctrinaron 
desde pequeños, obligatorios también para los colegios católicos. ¿Y 
la libertad de la educación privada para tener sus propios planes de 
estudio? Esa fue una de las principales propuestas de Luis J. Zanotti, 
en 1981. ¿Respuesta en la Argentina por parte de los católicos? No, 
Zanotti es muy liberal (Hablo de mi padre). 

Y si todo esto era verdad, ¿ahora qué hacemos? 

Muy poco se puede hacer ya. En todo caso, las familias 
verdaderamente católicas que queden, muy pocas, tendrán que 
asumir ellas, directamente, la educación religiosa de sus hijos con su 
ejemplo cotidiano, e incluso con la transmisión del catecismo. Yo no 
tuve catequistas, fue mi padre quien me enseñó el catecismo. 

Espero que el resultado no los desanime.  

 

*   *   * 



 

 
129 

Viernes 20 de julio. 

Mis lemas pedagógicos: Para audaces  

Se habla mucho de transformaciones educativas. Pues bien, aquí 
las tienen. Son de práctica individual. Son riesgosas. Quedan mal. Son 
institucionalmente peligrosas. Léanlas. Lo peor que les puede pasar 
(realmente) es que les parezcan bien… Si no, calma, estarán en paz. 

http://gzanotti.blogspot.com/2018/03/mis-lemas-pedagogicos-
1-no-hay-que.html 

http://gzanotti.blogspot.com/2018/03/mis-lemas-pedagogicos-
dos-todo-lo-que.html 

http://gzanotti.blogspot.com/2018/03/mis-lemas-pedagogicos-
tres-todos-pueden.html 

http://gzanotti.blogspot.com/2018/04/mis-lemas-pedagogicos-
cuatro-conmigo.html 

http://gzanotti.blogspot.com/2018/04/mis-lemas-pedagogicos-
ultimo-el-que.html 

 

*   *   * 





 

 
131 

Domingo 9 de septiembre. 

Del guardapolvo blanco  
a la ley de educación sexual obligatoria 

El problema no es la educación sexual, sino que el Estado imponga 
coactivamente una única educación sexual, so pena de criminalizar su 
no cumplimiento. 

Pero, en general, a los argentinos les cuesta hacer esa distinción. 

Porque la Argentina, junto con Francia, Italia, México y Uruguay, 
es uno de los cinco países que a fines del siglo XIX fueron un modelo de 
la intervención estatal en la educación, con la intención de formar al 
ciudadano. 

El modelo es la famosa educación formal estatal positivista, 
derivada del Iluminismo, cuando los Estados, en aras de «educar al 
ciudadano», asumieron la función de educar en las ciencias y en las 
letras, no en lo religioso, para que el ciudadano pudiera convertirse en 
ese ser humano maduro con que el Kant soñaba y en el verdadero 
protagonista de las repúblicas secularizadas. Las escuelas sarmientinas 
fueron eso. Todas ellas muy comprensibles en esa época. 

La educación privada existente tenía que «adscribirse al sistema 
oficial» de algún modo. 

El sistema no funcionó, claro. Un hombre educado no votará 
nunca a un tirano, decía Sarmiento. Pero en 1945, la única provincia 
argentina donde Perón no ganó fue Corrientes, donde el índice de 
analfabetismo era mayor. 

Algo, evidentemente, no funcionaba en ese ingenuo racionalismo 
pedagógico. Al cabo, fue un socratismo moral pasado por el 
Iluminismo del siglo XVIII: La escuela pública enseñará a los niños 
ciencias, matemáticas, letras, y con eso serán buenos ciudadanos. No 
lo fueron. Pero el contenido era ingenuo. Des-ideologizado. Leer y 
escribir, algo de literatura, algo de ciencias, algo de historia argentina, 
no mucho más. 

Una primera advertencia fue el fascismo de Perón. El famoso 
dictadorzuelo usó el sistema educativo estatal para imponer la santa 



 

 
132 

doctrina peronista, y Miguel Cané fue sustituido por la gran escritora 
Eva Perón y su obra clásica de literatura: La razón de mi vida. Algunos, 
entonces, se horrorizaron al ver que para eso se usaba el santo sistema 
sarmientino. 

Luego, claro, todos creyeron por un tiempo que the end y los 
«buenos» libros de lectura volvían a las aulas. 

Pero nadie, en este país estatista, advirtió el problema: la 
educación pública deja las herramientas legales a libre disposición 
para que sean usadas coactivamente con cualquier fin. 

Ayer fue Miguel Cané; luego, Eva Perón; ahora, la ideología del 
género. No importa que mañana el libro de lectura sea Mises me mima. 
El asunto es el mismo: diversos funcionarios, con formas de pensar 
diferentes, unas más ingenuas, otras más ideológicas, otras más 
horrorosas, utilizarán siempre las herramientas legales del sistema 
para imponer coactivamente sus ideas. 

Lo cierto es que en la Argentina nunca hubo libertad de 
enseñanza. Lo que hubo, si se puede llamar así, fue un empate, un 
compromiso logrado por muchos católicos para que pueda haber 
colegios «no estatales» adscriptos al sistema –y, en ese sentido, 
estatales– donde había que seguir todo el plan estatal «más» religión. 
Y de 1955 a 1960 lograron que hubiera universidades privadas que, por 
supuesto, son vigiladas, hoy más que nunca, por el sóviet estatal.  

Pero libertad de enseñanza, esto es, que los institutos privados 
tengan derecho, como corresponde, a sus propios planes y programas 
de estudio, eso no; eso viene «de los liberales», mala gente.  

De modo que inútil que nosotros, mala gente, advirtiéramos con 
persistencia contra la bomba de tiempo, ineficiente en acto, 
moralmente corrupta en potencia, que es la educación estatal. Ahora 
algunos se dan cuenta. Ahora algunos (muy pocos) reaccionan 
– aquellos que pueden comprender que el delicado tema sexual debe 
ser tratado por los padres con sus hijos. Pero ya es tarde. Si en la 
Argentina se hubiera respetado siempre la libertad de enseñanza, el 
lobby LGBT, totalitario de pura cepa, hubiera tenido más dificultades. 
En este tema, Macri y su gente están gravemente equivocados, pero 



 

 
133 

la ley es de 2006, cuando todo estaban muy entretenidos en las 
variadas demagogias estatistas de Néstor Kirchner. 

¡Tarde! Igual que con el gasto público. Los liberales – que en la 
década de los cincuenta eran apenas dos o tres– siempre lo dijimos, 
inútilmente. 

Han triunfado los «buenos», los que quieren que el Estado cumpla 
con el «derecho a la educación». Antes fue el derecho a ser educado 
en ciencias. Luego, en La razón de mi vida. Ahora, en la ideología de 
género. Mañana,… no demos malas ideas. 

Y esto no solo ocurre en la Argentina, sino en todo el mundo. 

Mientras tanto, lo único que queda es desobedecer la ley y 
aprender a escuchar a los «malos». 

 

*   *   * 

 





 

 
 

 

 

 

 

 

 

2019 

–––––––––––––––––––– 



 

 
 

 



 

 
137 

Domingo 6 de enero. 

Un mandamiento nuevo les doy:  
que se pongan notas los unos a los otros  

como yo los he examinado 

Una de esas grandes películas de Hollywood de los cuarenta, Las 
campanas de Santa María, (https://www.filmaffinity.com/ar /film 
227852.html), contiene un diálogo sobre el sistema de notas entre el 
Padre O´Malley (Bing Crosby) y la Hna. Benedicta (Ingrid Bergman), 
diálogo que seguramente ha pasado inadvertido para todos los que se 
dedican a temas educativos. La película trata sobre las ilusiones de una 
congregación de religiosas por conseguir la donación de un edificio, y 
conmueve a los espectadores la actuación de Bergman, la voz de 
Crosby, la relación de sus personajes con los niños y demás. Hacia el 
final de la película, aparece este diálogo, probablemente interpretado 
apenas como un entretenimiento imaginativo del director y los 
guionistas. Pero con esa mala costumbre que me caracteriza, me lo 
tomaré en serio. Subí el guion en inglés, hice una traducción libre; y 
aunque se pierde el juego de lenguaje cinematográfico de la escena, el 
lector puede recuperarlo, a partir de 1 h 19 m, en: 
https://www.youtube.com/watch?v=iZ6rpZmC3v8. 

Transcribo y traduzco primero el diálogo entero, para luego 
analizarlo línea por línea. 

–May I come in? Don't get up. I'm just the pastor here. Grading the 

papers? (¿Puedo pasar? No se levante. Solo soy el sacerdote. 
¿Corrigiendo?) 

–Yes. (Sí). 

–They're a wonderful bunch. (Son un grupo extraordinario). 

–Yes. (Sí). 

–You should be proud of them. (Deben estar orgullosas de ellos). 

–We are. (Lo estamos). 

–I ran into some of the girls. They're dying with curiosity about their 
marks. I'm supposed to come in and, without your knowing, see how they 

https://www.filmaffinity.com/ar%20/film%20227852.html
https://www.filmaffinity.com/ar%20/film%20227852.html


 

 
138 

turned out. I presume you opened your heart and passed them all? (Me 
encontré con algunas de las chicas. Se mueren de curiosidad por sus 
notas. Creen que voy a venir y ver cómo les fue sin que usted se dé 
cuenta. Supongo que abrió su corazón y pasaron todas, ¿no?). 

–All but one, Father. (Todas menos una, Padre). 

–Patsy? Oh, no. (¿Patsy? Oh, no). 

–This is only one subject. The others are even worse. Her average is 

below 60. (Y esta es solo una de las materias. Las otras están peor. Su 
promedio está por debajo de 6). 

–She got the date right and spelled her name right. Couldn't you give 

her something on that and maybe pass her? (Puso bien la fecha y el 
nombre. ¿No puede tenerlo en cuenta y tal vez aprobarla?) 

– Don't you think the honour of the school means anything? (¿No 
cree usted que el honor de la escuela significa algo?) 

–What about Patsy? St Mary's isn't being very much help to her. 
Shouldn't we help a child like that? She's beginning to believe in herself. A 

blow like this... she may never get over it. (¿Y Patsy? Santa María no le 
está siendo de mucha ayuda. ¿No deberíamos ayudar a una niña así? 
Está comenzando a creer en sí misma. Una cosa como esta… Tal vez 
nunca se recupere). 

–Do you believe in just passing everybody, Father? (¿Usted cree que, 
sencillamente, hay que pasar a todos, Padre?) 

–Maybe. Maybe I do. (Sí, tal vez). 

–I can't believe you mean it. (No puedo creer que lo diga en serio). 

–It's easier for some children. They don't have to study. Some get the 
best marks in school and never make a mark afterwards. I knew a 
character once. A fellow named Elmer Hathaway. We went through school 
together. Or rather, I went through school. Elmer just stood still. He was 
three years in eighth grade. Quite a boy. The teacher wondered how he 
found his way to school. Sometimes he didn't. The kids used to make fun 
of him. He was sort of a dreamer. Sometimes he'd forget what day it was 
and come to school on Saturday. They asked him who Plato was one day 
and he said, «Plato, who?». But he was good with his hands. He built a 



 

 
139 

sailboat. One time he disappeared for two or three days. When he came 
back they asked where he'd been and he said, «Just sailing». He got to be 
a foot taller than anybody else in the class, and they felt sorry for him and 
passed him. I think they needed the desk. He never knew, and from then 

on, he developed assurance. (Para algunos chicos, es más fácil; casi no 
tienen que estudiar. Algunos obtienen buenas notas en la escuela, 
pero luego, no dejan huella. Conocí a alguien una vez. Tuve un 
compañero llamado Elmer Hathaway. Íbamos juntos a la escuela. O, 
mejor dicho, yo iba; Elmer simplemente estaba ahí. Estuvo tres años 
en octavo grado. Un gran chico. El maestro se preguntaba cómo 
encontraba el camino a la escuela, y a veces no lo lograba. Los demás 
se burlaban de él. Era un soñador. A veces se olvidaba de qué día era 
e iba a la escuela el sábado. Un día, le preguntaron quién era Platón y 
él preguntó por el apellido. Pero era bueno con sus manos. Un día 
construyó un bote de vela y desapareció tres días. Cuando volvió, 
todos le preguntaron dónde había estado, y él respondió: 
«¡pescando!». Como ya era bastante más alto que los demás chicos de 
su clase, tuvieron compasión de él y lo pasaron de grado. Creo que 
necesitaban el banco… Él nunca lo supo, pero desde ese día tuvo más 
seguridad en sí mismo). 

You've heard of Hathaway Shipyards? (Ha escuchado hablar de los 
astilleros Hathaway?). 

–Yes. (Sí). 

–That's Elmer. To this day he takes care of his less fortunate pals. The 
ones that used to get 99 and 100. If any of them are broke or out of a job, 
they can always work for Hathaway. He's a good man. By the way, just 

what is passing, anyhow? (Son de Elmer. Hasta hoy, él se ocupa de sus 
compañeros menos afortunados. Aquellos que, precisamente, 
obtenían notas de 9 y 10. Si alguien está arruinado o sin trabajo, 
siempre puede trabajar para Hathaway. Es un buen hombre… Entre 
paréntesis, ¿cuál es la nota mínima de aprobación?) 

–75. You know. (7,50, como usted sabe). 

–Yes, I know that, but who started it? (Sí, pero ¿y eso de dónde 
viene?) 



 

 
140 

–Our school is based on it. Without standards... (Nuestra escuela se 
basa en ello. Sin estándares…). 

–Yes? (¿Sí?) 

–But... you're not serious?! (Pero ¡¿no lo dirá en serio?!). 

–I am. Should we give the children a helping hand or measure their 

brains? Why do they have to have 75 to pass? (Sí. ¿Debemos ayudar a los 
chicos o medirles el cerebro? ¿Por qué tienen que tener 7,50 para 
pasar? 

–You would pass them at 65? (¿Los aprobaría usted con 6,50?) 

–Why not? Why not at 55? Why any grades at all? (¿Por qué no? 
¿Por qué no con 5,50? ¿Y por qué las notas, a fin de cuentas?). 

–Why don't we close the school? (¿Y entonces por qué no cerramos 
el colegio?). 

–Better than breaking their hearts. (Eso es mejor que romperles el 
corazón). 

–That's unfair, Father. My heart aches for Patsy. When you infer it 
doesn't, you're being unjust. I have done everything possible to help, but I 
must uphold our standards. If you order me to pass her, I shall do so. But 
her mark remains the same. (Eso no es justo, Padre. Mi corazón se 
conmueve por Patsy. Si usted cree que no, comete una gran injusticia. 
Hice todo lo posible para ayudarla, pero debo mantener nuestros 
estándares. Si usted me ordena que la apruebe, lo haré. Pero su nota 
será la misma). 

–We have had differences of opinion, but they haven't been 
important. This is serious. I'm not going to order you to do anything. It's 

up to you, but... (Hemos tenido nuestras diferencias, pero no fueron 
importantes. Esto, en cambio, es serio. No le voy a ordenar a usted que 
haga nada. Depende de usted, pero…). 

–But she failed. (Pero no pasó…). 

 

Bien, ahora analicemos esto en serio. 



 

 
141 

–May I come in? Don't get up. I'm just the pastor here. Grading the 
papers?  

–Yes.  

–They're a wonderful bunch.  

–Yes. 

–You should be proud of them.  

–We are.  

–I ran into some of the girls. They're dying with curiosity about their 
marks. I'm supposed to come in and, without your knowing, see how they 
turned out. I presume you opened your heart and passed them all?  

–All but one, Father.  

–Patsy? Oh, no.  

–This is only one subject. The others are even worse. Her average is 
below 60.  

–She got the date right and spelled her name right. Couldn't you give 
her something on that and maybe pass her?  

Aquí comienza lo interesante. La hermana cree que O´Malley se 
ha vuelto loco. A pesar de eso, sigue: 

– Don't you think the honour of the school means anything?  

Miren la diferencia. La hermana habla del honor de la escuela; el 
sacerdote, de Patsy. Por ahí gira toda la cuestión. 

–What about Patsy? St Mary's isn't being very much help to her. 
Shouldn't we help a child like that? She's beginning to believe in herself. A 
blow like this... she may never get over it.  

En esto insiste el sacerdote permanentemente. Debemos ayudar 
a los chicos a que tomen confianza en sí mismos y a que salgan 
adelante en un mundo difícil. Él no cree que las notas sirvan para eso. 

–Do you believe in just passing everybody, Father?  

La hermana siempre es coherente. Le hace sacar al sacerdote sus 
conclusiones. El problema es que él también es coherente. 



 

 
142 

–Maybe. Maybe I do.  

–I can't believe you mean it.  

Miren la diferencia. La hermana habla del honor de la escuela. El 
sacerdote, de Patsy. Por ahí gira toda la cuestión. 

Esto es clave. Nadie piensa que alguien pueda objetar en serio al 
sistema de notas. Yo lo hago, pero hago bromas precisamente para no 
escandalizar sobre algo que se ha tomado como el onceavo 
mandamiento: No matarás; no robarás; no levantarás falso testimonio; 
no desearás la mujer de tu prójimo; no atentarás contra el sistema de 
notas.  

–It's easier for some children. They don't have to study. 

Exacto. No estudian, o sea no comprenden (hermenéutica) lo que 
dicen. Solo memorizan lo que leen (la comprensión incluye la memoria, 
pero no al revés) y lo repiten como robots. Y así obtienen el adorado 
10, como becerro de oro. Son buenos chicos, «les va bien en el 
colegio». Por dentro pueden estar muriendo, pero ¡sacan 10! Y 
O´Malley se da cuenta. 

… Some get the best marks in school and never make a mark 
afterwards. 

O sea, después se ve la inutilidad de todo aquello. Después viene 
el ejercicio de la libertad, de la madurez, de la sabiduría, y los 10 no 
han sido signo de nada de eso. 

Y obviamente, da el ejemplo, símbolo de que el buen corazón es 
lo que cuenta y lo poco que le importa al sistema educativo formal 
positivista: 

… I knew a character once. A fellow named Elmer Hathaway. We 
went through school together. Or, rather, I went through school. Elmer 
just stood still. 

Perfecto. Elmer «no-estaba-en-la-escuela», aunque físicamente 
pudiera estar allí. No era su mundo: «estar en el mundo».  

 … He was three years in eighth grade. Quite a boy. The teacher 
wondered how he found his way to school. 



 

 
143 

Claramente, su camino estaba en otro lado. 

 … Sometimes he didn't. 

Gracias a Dios. 

… The kids used to make fun of him. 

«Bulling», por supuesto. 

… He was sort of a dreamer. 

Soñador. Exacto. Una inteligencia y un corazón creativos, que 
estaban en otro lado, gracias a Dios: en sus sueños, en sus ilusiones, 
que son la fuente del verdadero aprendizaje –un aprendizaje diferente 
según sean diferentes nuestros sueños. 

… Sometimes he'd forget what day it was and come to school on 
Saturday. They asked him who Plato was one day and he said, «Plato, 
who?». 

«Aunque hablara las lenguas de los ángeles, / si no tengo amor, 
[no soy nada]. / Aunque tuviera el don de profecía, / y conociera todos 
los misterios; / aunque tuviera plenitud de fe / y pudiera trasladar 
montañas, / si no tengo amor, [no soy nada]. / Aunque repartiera / 
todos mis bienes a los pobres, / y entregara mi cuerpo a las llamas, si 
no tengo amor, [no soy nada]». 

¡Exacto! A San Pablo tampoco lo tomamos en serio. ¿De qué te 
sirve saber quién era Platón si no tienes corazón? 

… But he was good with his hands. He built a sailboat. One time he 
disappeared for two or three days. When he came back they asked where 

he'd been and he said, «Just sailing». 

Exacto. Simplemente, pescando, mientras ustedes pierden el 
tiempo y se llenan la cabeza de datos.  

… He got to be a foot taller than anybody else in the class and they 
felt sorry for him and passed him. I think they needed the desk. 

O´Malley se da cuenta de cómo funciona el sistema: necesitamos 
el banco. Espacio para los adaptados. Los inadaptados –por gracia de 
Dios–, afuera. 



 

 
144 

 … He never knew, and from then on he developed assurance. 

Pero eso le permitió que los demás no le dijeran que era un 
fracasado según los términos de un sistema que es un fracaso en sí 
mismo. Y lo más importante para O´Malley: que los chicos tengan 
autoestima, confianza en sí mismos, porque eso es lo que les permite 
aprender y progresar. 

… You've heard of Hathaway Shipyards?  

… That's Elmer. To this day he takes care of his less fortunate pals. 
The ones that used to get 99 and 100. 

Observen la clave, el símbolo. Eso es Elmer. Un emprendimiento, 
algo que cambia el mundo y ayuda a los demás, los verdaderos 
desamparados y arruinados precisamente porque fueron funcionales 
al sistema. 

… If any of them are broke or out of a job, they can always work for 
Hathaway. He's a good man. 

Elmer tiene corazón. Es una buena persona.  

… By the way, just what is passing, anyhow? 

Y aquí O Malley, lejos de rendirse, da la estocada final: 

–75. You know. 

–Yes, I know that, but who started it?  

La pregunta de un niño ante el absurdo. ¿Y eso por qué? ¿De 
dónde salió? ¿Quién o qué lo determinó? Los defensores del sistema 
no tienen respuesta: 

–Our school is based on it. Without standards… 

O sea: sin el sistema de notas… Y el sacerdote insiste: «¿qué?» 

… You're not serious?!  

Nuevamente: ¡no atentará en serio contra ese nuevo 
mandamiento!  

–I am. 

Sí, lo dice en serio.  



 

 
145 

… Should we give the children a helping hand or measure their brains? 

¿Ayudar a los chicos o medir sus cerebros? La educación no es un 
sistema de selección. No es ver quién encaja en los límites estrechos 
del sistema y quién no. Es un sistema de acompañamiento, de tutoría, 
de estar al lado del que pregunta, del que comete errores, del que cae, 
precisamente para que pueda aprender de todo ello y madurar.  

 –You would pass them at 65?  

La hermana, coherente defensora, de vuelta lo lleva a sus 
conclusiones. Y el sacerdote se mantiene coherente. 

–Why not? Why not at 55? Why any grades at all?  

Y la coherente respuesta de la hermana: 

–Why don't we close the school?  

¡Y la coherente respuesta del sacerdote!: 

… Better than breaking their hearts.  

¡Exacto! La santa conclusión debía aparecer oculta en una vieja 
película de Hollywood –no sea que nos arresten: ¡dejen de romper el 
corazón de los niños, dejen de anular sus inteligencias, dejen de 
corromperlos buscando el 10 por todos los medios! ¡Cierren los 
colegios! ¡Basta con ellos si ellos son el sistema de notas! La cuestión 
no se trata de buenos colegios con buenos docentes, la cuestión radica 
en el error del sistema. No se trata de nuevas barracas con nuevos 
guardianes que traten mejor a los prisioneros; la cuestión es terminar 
con el nazismo. No se trata de nuevas granjas con buenos dueños que 
traten bien a los esclavos, la cuestión es terminar con la esclavitud. 

–That's unfair, Father. My heart aches for Patsy. When you infer it 
doesn't, you're being unjust. I have done everything possible to help, but I 
must uphold our standards. If you order me to pass her, I shall do so. But 

her mark remains the same.  

He aquí el problema: Los que creen que están haciendo el bien se 
sienten injustamente acusados. Y tienen razón, no tienen idea de lo 
que están haciendo. ¿Cómo decir esto sin herir? Finalmente, la 
disyuntiva terrible: ¿usamos una «orden» que la conciencia del otro 



 

 
146 

no está dispuesta a aceptar? ¿Usamos la mera autoridad del mando 
para terminar con la mera autoridad del mando? 

… This is serious. I'm not going to order you to do anything. It's up to 
you, but...  

Ciertamente, el sacerdote se toma esto en serio.  

Y la respuesta de la hermana, que no puede salir de su paradigma: 

… But she failed.  

Failed, ‘reprobó’, que también puede significar ‘falló’, ‘fracasó’. 
¡Los niños no son un fracaso en sí mismos! Un niño jugando no es un 
fracaso, como tampoco lo es una adolescente pensando en el primer 
novio, un varoncito que quiere jugar a la pelota, o una niña o un niño 
que sueñan con ser astronautas mientras están encerrados en un aula 
escuchando las respuestas prefabricadas a una conversación 
inexistente. Somos nosotros los fracasados: los que erigimos colegios, 
los que ponemos notas, los que reprobamos, los que hacemos lo que 
dicen los sóviets llamados CONEAU, CONICET, reglamento, estándares, 
«ranqueo», «pacto de Bolonia», etc. 

Dios tenga misericordia de nosotros. 

 

*   *   * 

 



 

 
147 

Domingo 27 de enero. 

El sistema educativo formal positivista 

(punto 4 del capítulo 5 de La hermenéutica como el humano 
conocimiento, de próxima aparición) 

Pocas veces, como en este caso, el positivismo ha echado raíces 
tan profundas que los intentos de cambiarlas son aplastadas por los 
enormes troncos que ellas alimentan. 

Todo lo que hemos explicado en este libro, todo lo que tiene que 
ver con conocer, entender, interpretar, con la empatía, la conciencia 
histórica, la interpretación, todo refuta por sí mismo el paradigma 
positivista de conocimiento, donde se lo confunde con grabar 
información de memoria y luego expelerla, como un excremento que, 
obtenida la sacrosanta nota alta, es abandonado como una costra 
artificial que nunca, por supuesto, formó parte de nuestro mundo vital. 

Hay que distinguir. La cuestión no es la educación formal, que 
como tal no es sino un mayor método 15  aplicado a un contenido 
cultural del mundo de la vida. La cuestión es la educación formal 
positivista, donde la misma estructura del aula implica una voz regente 
y manos que anotan y repiten. Puede infiltrarse de vez en cuando 
alguien que quiera dialogar y hacer comprender –eso es enseñar. Pero 
ese alguien deberá luchar contra sus colegas, contra el sistema, contra 
los alumnos –asombrados de que alguien no los coaccione–, contra los 
padres, contra decanos, contra rectores y hasta contra el sistema de 
acreditación. Las transformaciones no consisten en héroes anónimos, 
sino en un sistema que funcione con los incentivos normales para la 
naturaleza humana. 

Hay estudios históricos profundos que observan con comprensión 
este período positivista, emergente de una razón instrumental típica 
del Iluminismo del siglo XVIII16. Ya es historia la historia de la «escuela 
nueva»17, que trató de solucionar el tema sin salir, sin embargo, del 
esquema de aula y escuela anterior. Y por supuesto, hay gente que se 
da cuenta de que las nuevas tecnologías de la comunicación no pueden 
ser compatibles con ese esquema antiguo de aula, pero no saben 
cómo decirlo ni qué hacer. Hay voces que critican el sistema educativo 

                                                             
15  Zanotti, Luis J. La misión de la pedagogía, Columbia, Buenos Aires, 1967. 
16  Zanotti, Luis J. Etapas históricas de la política educativa, op. cit. 
17  Op. cit. 



 

 
148 

y proponen la creatividad18, aunque sin proponer un cambio radical 
del sistema. Y hay voces aisladas que lo hacen 19 , pero son más 
ignoradas que las propuestas de teletransportación, viajes en el 
tiempo o a través de los agujeros negros. 

Pero «la» propuesta de reforma no es una propuesta impuesta 
coactivamente, de modo contradictorio, por los poderes del Estado. 
Consiste justamente en acabar con el monopolio estatal coactivo en 
materia educativa, que torna casi imposible cualquier transformación 
y realimenta el totalitarismo inamovible de los sindicatos educativos 
aferrados de manera absoluta a un sistema positivista que luego 
«creen» que critican cuando citan a autoritarios de izquierda como 
Freire20. Que a las diversas universidades libremente creadas pueda 

                                                             
18  Ya son famosas, al respecto, las conferencias de Ken Robinson, por 

ejemplo: https://www.youtube.com/watch?v=0xnd8YIjt80. Pero todo 
queda en la nada, porque las legislaciones estatales de todo el mundo 
impiden la creatividad del alumno. 

19  Landolfi, H. Educación para la fragilidad, Buenos Aires, Dunken, 2015; del 
mismo autor, Psicología, Filosofía y Educación, Dunken, Buenos Aires, 
2017. 

20  Al respecto, ver Zanotti, Luis J., «El cuestionamiento de las instituciones 
escolares», en IIE, Revista del Instituto de Investigaciones Educativas, (I), 
1975: «… El gran adalid de esa educación dialógica es hoy la figura del 
brasileño Paulo Freire. El diálogo como esencia de la labor educativa. 
¿Quién puede negarlo? Supongamos que esta exposición fuera un modelo 
de educación bancaria, según lo que dice Paulo Freire. Yo habría traído 
acá una posición para que los lectores la reciban pasivamente. Habría 
hecho el depósito bancario en los lectores que me habrían leído 
pasivamente. Supongamos que esto haya ocurrido así. Aquí entonces no 
hubo ni educación ni nada que se le parezca. Simplemente no hubo nada. 
Si entre los lectores y el autor de este texto de alguna manera no se ha 
establecido un esquema de participación mental, aunque no lo hayamos 
explicitado mediante preguntas y respuestas y diálogos y grupos 
operativos de trabajo, aquí no ha pasado nada. Pero si han quedado dudas, 
reflexiones, si los lectores han seguido el hilo del pensamiento aquí escrito, 
si quedan reflexionando sobre el tema con ansias de buscar bibliografía, 
de realizar consultas, entonces aquí ha habido educación dialógica, es 
decir, ha habido educación, porque hay una sola educación que es la 
educación y que es dialógica: existe cuando hay diálogo, cuando hay 
participación: entre unos y otros, y el resto no existe. No hay una 
metodología de “clase magistral” de la cual debemos abjurar y una clase 



 

 
149 

entrar cualquiera que cumpla con los requisitos de ingreso, que a las 
empresas y diversos trabajos pueda entrar cualquiera que cumpla con 
los requisitos de ingreso, que para ello dejen de ser necesarios los 
títulos «oficiales» es precisamente lo que incentivará propuestas 
pedagógicas diversas que tendrán que competir entre sí por un público 
no cautivo, cuya creatividad posterior preparará mejor para fundar el 
propio emprendimiento y no depender de una empresa a la cual 
entran solo egresados con el «título oficial». 

La escuela formal positivista sigue siendo en casi todo el mundo 
un ícono, una especie de tótem al cual se ofrecen sacrificios humanos 
–todos pasamos allí entre 18 y 20 años de nuestra existencia. Es, tal 
vez, el símbolo más importante del superyó racionalista, y tal vez por 
ello es tan difícil matar al padre. 

Hasta entonces, seguiremos siendo las pilas de la Matrix, mientras 
los Morpheous y los Neo forman parte de un submundo de 
contrabando. 

 

*   *   * 

  

                                                             
con diálogo y participación: hay clase o no hay clase. Hay clase cuando el 
profesor, aunque hable una hora entera, entra en participación con los 
alumnos y estos lo siguen, razonan con él, lo escuchan, meditan en lo que 
dice. Así como hay también clase cuando se va dialogando en voz alta. 
Cuando no ocurre nada de esto, entonces no hay educación dialógica, 
simplemente porque no hay educación. Pero hoy se toma la bandera del 
diálogo, se la levanta y luego se la escarnece inclusive, porque se oyen 
exámenes donde los alumnos, tartamudeantes, anhelantes, nerviosos y 
asustados repiten la posición de Paulo Freire para tratar de que el profesor 
le ponga la nota con la cual van a aprobar y obtener el certificado formal 
de un saber en el más puro esquema de la «educación bancaria» de Paulo 
Freire. Pero eso es, simplemente, la burla a la cual llegamos y la prueba de 
que muchas de estas cosas se están manejando con intenciones a veces 
simplemente exhibicionistas y, en otras ocasiones, con intenciones de 
destruir algo para llegar a otro tipo de esclavitudes mucho peores» (las 
itálicas son nuestras)». 

 



 

 

 



 

 
151 

 

 

 

 

 

 

FUENTES 

–––––––––––––––––––– 

 

2008 

1. https://gzanotti.blogspot.com/2008/02/el-dram-de-la-

educacin-formal.html  

2. https://gzanotti.blogspot.com/2008/11/i-have-dream.html  

3. https://gzanotti.blogspot.com/2008/11/i-have-dream-ii.html  

2009 

4. https://gzanotti.blogspot.com/2009/02/el-profesor-en-

tiempos-de-internet.html 

5. https://gzanotti.blogspot.com/2009/02/el-autodidacta-en-

tiempos-de-internet.html  

6. https://gzanotti.blogspot.com/2009/08/libertad-de-

ensenanza-y-educacion.html 

7. https://gzanotti.blogspot.com/2009/09/un-camino-hacia-la-

libertad-de.html  

2011 

8. https://gzanotti.blogspot.com/2011/05/paradigma-y-

creatividad.html  

 

https://gzanotti.blogspot.com/2008/11/i-have-dream.html
https://gzanotti.blogspot.com/2008/11/i-have-dream-ii.html
https://gzanotti.blogspot.com/2009/02/el-profesor-en-tiempos-de-internet.html
https://gzanotti.blogspot.com/2009/02/el-profesor-en-tiempos-de-internet.html
https://gzanotti.blogspot.com/2009/02/el-autodidacta-en-tiempos-de-internet.html
https://gzanotti.blogspot.com/2009/02/el-autodidacta-en-tiempos-de-internet.html
https://gzanotti.blogspot.com/2009/08/libertad-de-ensenanza-y-educacion.html
https://gzanotti.blogspot.com/2009/08/libertad-de-ensenanza-y-educacion.html
https://gzanotti.blogspot.com/2009/09/un-camino-hacia-la-libertad-de.html
https://gzanotti.blogspot.com/2009/09/un-camino-hacia-la-libertad-de.html
https://gzanotti.blogspot.com/2011/05/paradigma-y-creatividad.html
https://gzanotti.blogspot.com/2011/05/paradigma-y-creatividad.html


 

 
152 

2012 

9. https://gzanotti.blogspot.com/2011/12/mi-hermano-

profesor-de-literatura.html  

10. https://gzanotti.blogspot.com/2012/04/la-vida-academica-y-

los-borg_5035.html  

11. https://gzanotti.blogspot.com/2012/08/papa-aprendi-

fracciones.html  

12. https://gzanotti.blogspot.com/2012/08/de-la-educacion-

prohibida-luis-j.html  

13. https://gzanotti.blogspot.com/2012/09/la-verdadera-

revolucion-educativa-la.html 

2013 

14. https://gzanotti.blogspot.com/2013/05/sobre-la-

ensenanza.html 

15. https://gzanotti.blogspot.com/2013/12/las-notas-que-no-se-

notan.html  

2014 

16. https://gzanotti.blogspot.com/2014/03/dos-aclaraciones-

sobre-la-reforma.html  

2015 

17. https://gzanotti.blogspot.com/2015/11/revistas-academicas-

hay-otros-modos-de.html 

2016 

18. https://gzanotti.blogspot.com/2016/03/de-la-cabana-del-tio-

tom-la-escuela.html  

19. https://gzanotti.blogspot.com/2016/09/el-problema-es-el-

aula.html  

20. https://gzanotti.blogspot.com/2016/10/por-que-son-casi-

imposibles-las.html 

2017 

https://gzanotti.blogspot.com/2011/12/mi-hermano-profesor-de-literatura.html
https://gzanotti.blogspot.com/2011/12/mi-hermano-profesor-de-literatura.html
https://gzanotti.blogspot.com/2012/04/la-vida-academica-y-los-borg_5035.html
https://gzanotti.blogspot.com/2012/04/la-vida-academica-y-los-borg_5035.html
https://gzanotti.blogspot.com/2012/08/papa-aprendi-fracciones.html
https://gzanotti.blogspot.com/2012/08/papa-aprendi-fracciones.html
https://gzanotti.blogspot.com/2012/08/de-la-educacion-prohibida-luis-j.html
https://gzanotti.blogspot.com/2012/08/de-la-educacion-prohibida-luis-j.html
https://gzanotti.blogspot.com/2012/09/la-verdadera-revolucion-educativa-la.html
https://gzanotti.blogspot.com/2012/09/la-verdadera-revolucion-educativa-la.html
https://gzanotti.blogspot.com/2013/05/sobre-la-ensenanza.html
https://gzanotti.blogspot.com/2013/05/sobre-la-ensenanza.html
https://gzanotti.blogspot.com/2013/12/las-notas-que-no-se-notan.html
https://gzanotti.blogspot.com/2013/12/las-notas-que-no-se-notan.html
https://gzanotti.blogspot.com/2014/03/dos-aclaraciones-sobre-la-reforma.html
https://gzanotti.blogspot.com/2014/03/dos-aclaraciones-sobre-la-reforma.html
https://gzanotti.blogspot.com/2015/11/revistas-academicas-hay-otros-modos-de.html
https://gzanotti.blogspot.com/2015/11/revistas-academicas-hay-otros-modos-de.html
https://gzanotti.blogspot.com/2016/03/de-la-cabana-del-tio-tom-la-escuela.html
https://gzanotti.blogspot.com/2016/03/de-la-cabana-del-tio-tom-la-escuela.html
https://gzanotti.blogspot.com/2016/09/el-problema-es-el-aula.html
https://gzanotti.blogspot.com/2016/09/el-problema-es-el-aula.html
https://gzanotti.blogspot.com/2016/10/por-que-son-casi-imposibles-las.html
https://gzanotti.blogspot.com/2016/10/por-que-son-casi-imposibles-las.html


 

 
153 

21. https://gzanotti.blogspot.com/2017/02/the-john-keatings-

problem-o-el-problema.html  

22. https://gzanotti.blogspot.com/2017/08/seleccionar-o-

educar.html 

2018 

23. https://gzanotti.blogspot.com/2018/01/como-hacer-para-

que-no-haya-errores-en.html  

24. https://gzanotti.blogspot.com/2018/04/el-problema-de-la-

supuesta-revolucion.html 

25. https://gzanotti.blogspot.com/2018/07/el-problema-de-los-

colegios-catolicos.html 

26. https://gzanotti.blogspot.com/2018/07/mis-lemas-

pedagogicos-para-el-que-se.html  

27. https://gzanotti.blogspot.com/2018/09/del-guardapolvo-

blanco-la-ley-de.html 

2019 

28. https://gzanotti.blogspot.com/2019/01/un-mandamiento-

nuevo-les-doy-que-se.html  

29. https://gzanotti.blogspot.com/2019/01/el-sistema-

educativo-formal-positivista.html  

 

*   *   * 

 

https://gzanotti.blogspot.com/2017/02/the-john-keatings-problem-o-el-problema.html
https://gzanotti.blogspot.com/2017/02/the-john-keatings-problem-o-el-problema.html
https://gzanotti.blogspot.com/2017/08/seleccionar-o-educar.html
https://gzanotti.blogspot.com/2017/08/seleccionar-o-educar.html
https://gzanotti.blogspot.com/2018/01/como-hacer-para-que-no-haya-errores-en.html
https://gzanotti.blogspot.com/2018/01/como-hacer-para-que-no-haya-errores-en.html
https://gzanotti.blogspot.com/2018/04/el-problema-de-la-supuesta-revolucion.html
https://gzanotti.blogspot.com/2018/04/el-problema-de-la-supuesta-revolucion.html
https://gzanotti.blogspot.com/2018/07/el-problema-de-los-colegios-catolicos.html
https://gzanotti.blogspot.com/2018/07/el-problema-de-los-colegios-catolicos.html
https://gzanotti.blogspot.com/2018/07/mis-lemas-pedagogicos-para-el-que-se.html
https://gzanotti.blogspot.com/2018/07/mis-lemas-pedagogicos-para-el-que-se.html
https://gzanotti.blogspot.com/2018/09/del-guardapolvo-blanco-la-ley-de.html
https://gzanotti.blogspot.com/2018/09/del-guardapolvo-blanco-la-ley-de.html
https://gzanotti.blogspot.com/2019/01/un-mandamiento-nuevo-les-doy-que-se.html
https://gzanotti.blogspot.com/2019/01/un-mandamiento-nuevo-les-doy-que-se.html
https://gzanotti.blogspot.com/2019/01/el-sistema-educativo-formal-positivista.html
https://gzanotti.blogspot.com/2019/01/el-sistema-educativo-formal-positivista.html

